

### GOVERNMENT OF INDIA

# DEPARTMENT OF ARCHAEOLOGY CENTRAL ARCHÆOLOGICAL

# LIBRARY

D.G.A. 79. GIPN-S4-2D. G. Arch, N. D./57.-25-9-58-1,00,000





# नंद-मौर्य-युगीन

भारत

1/000

सम्पादक के० ए० नीलकष्ठ शास्त्री

> अनुवादक मंगलनाय सिंह

पुनरीक्षक ष्ठा० राजबली पाण्डेय

Titholoma V: M.B.

> मोतीलाल बनारसीदास बिल्ली :: बाराणसी :: पटना

#### मोतीलाल बनारसीदास

बंगलो रोड, जवाहर नगर, दिल्ली-7 चौक, वाराणसी-! (उ०प्र०) अञोक राजपय, पटना-∔ (विहार)

मुन्दरलाल जैन, मोतीलाल बनारसीदास, बंगली रोड, जवाहर नगर, दिल्ली-7 द्वारा प्रकाधित तथा शांतिलाल जैन. श्री जैनेन्द्र प्रेस, बंगलो रोड, जवाहर नगर, दिल्ली-7 द्वारा मृद्वित ।

# दो शब्द

हिन्दी के विकास और प्रसार के लिए विक्षा मंत्रालय के तत्वावधान में पुस्तकों के प्रकाशन की विभिन्न योजनाएं कार्यान्वित की जा रही हैं। हिन्दी में अभी तक ज्ञान-विज्ञान के क्षेत्र में पर्याप्त माहित्य उपलब्ध नहीं है, इसलिए ऐसे साहित्य के प्रकाशन को विशेष प्रोत्माहन दिया जा रहा है। यह तो आवश्यक है ही कि ऐसी पुस्तकों उच्च कोटि की हों, किन्तु यह भी जरूरी है कि वे अधिक मंहगी न हों नाकि सामान्य हिन्दी पाठक उन्हें खरीदकर पढ़ सके। इन उद्देश्यों की सामने खते हुए जो योजनाएं बनाई गई हैं, उनमें में एक योजना प्रकाशकों के सहयोग से पुस्तके प्रकाशित करने की है। इस योजना के अधीन भारत सरकार प्रकाशित पुस्तकों की निश्चित संख्या में प्रतियां खरीद कर उन्हें मदद पहुंचाती है।

प्रस्तुत पुस्तक इसी योजना के अन्तर्गत प्रकाशित की जा रही है। इसके अनवाद और कापी राइट इस्वादि की व्यवस्था प्रकाशक ने स्वयं की है तथा इसमें जिल्ला-मत्रालय द्वारा स्वीकृत जब्दावली का उपयोग किया गया है।

प्रस्तन पुरुतक के विभिन्न अध्याय इतिहास की विशिष्ट शासा तथा काल ' के अधिकारी विद्वानो द्वारा लिखे गए है। पूरी पुस्तक का सम्पादन प्रसिद्ध इतिहासबेता श्री नीलकण्ठ शास्त्री द्वारा किया गया है। निश्चय ही प्रस्तुत पुस्तक नद-मीयं यग का एक प्रामाणिक इतिहास-ग्रंथ है। हिन्दी मे इसके प्रकाशन द्वारा एक बहत बड़े अजाव की पूर्ति होगी ऐसा मेरा बिख्वास है।

हमें विश्वास है कि प्रकाशकों के शहयोग से प्रकाशित साहित्य हिन्दी को समद्भ बनाने में सहायक सिद्ध होगा और साथ ही इसके द्वारा ज्ञान-विज्ञान से सम्बन्धित अधिकाधिक पुस्तके हिन्दी के पाठकों को उपलब्ध हो सकेंगी।

आशा है यह योजना सभी क्षेत्रों में लोकप्रिय होगी।

ए.~े द्रहासन (ए० चन्हहासन)

निदेशक

केन्द्रीय हिन्दी निदेशास्त्र



# विषय-सूची

| दो शब्द                           | iii  |
|-----------------------------------|------|
| विषय सूची                         | v    |
| फलक सूची                          | xii  |
| संक्षेप सूची                      | xiv  |
| भूमिका                            | zvii |
| अध्याय 1                          |      |
| नंदयुगीन भारत                     |      |
| —प्रो० हेमचन्द्र राय चौधरी        |      |
| 1. मगच का साम्राज्य               | 1    |
| नंद-वंश                           | 3    |
| महापद्म                           | 6    |
| प्रशासन                           | 13   |
| परवर्ती नंद                       | *15  |
| 2. मगघ साम्राज्य से परे के प्रदेश | 19   |
| (1) पश्चिमोत्तर भारत              | 20   |
| (क) प्राकृतिक स्वरूप              | 20   |
| (ख) सिन्ध पर ईरान की चढ़ाई        | 23   |
| (ग) अखमनियों के उत्तराधिकारी      | 27   |
| (0)                               | 35   |

#### अध्याय 2

#### भारत में सिकन्दर का अभियान

## —प्रो**॰** के० ए**॰** नीलकंठ शास्त्री

| <ol> <li>स्वातघाटी पर अधिकार</li> </ol>            | 4  |  |
|----------------------------------------------------|----|--|
| 2. एओर्नोस                                         | 4  |  |
| 3. तक्षशिला                                        | 5  |  |
| 4. झेलम का युद्ध                                   | 5  |  |
| 5. झैलम के बाद                                     | 60 |  |
| 6. व्यास के तट पर                                  | 63 |  |
| 7. सिकन्दर की वापसी                                | 65 |  |
| 8. गणजातियाँ                                       | 67 |  |
| 9. सिंधु के रास्ते वापसी                           | 71 |  |
| 10. अनुसंघान और वैदीलोनिया को वापसी                | 74 |  |
| 11. परिणाम                                         | 76 |  |
|                                                    |    |  |
| अध्याय 3                                           |    |  |
|                                                    |    |  |
| प्राचीन यूनानी और लैटिन साहित्य में भारत के उल्लेख |    |  |
| —-प्रो० के०ए० नीलकंट बास्त्री                      |    |  |
| 1. प्रस्तावना                                      | 80 |  |
| 2. स्काईलैक्स                                      | 82 |  |
| .3. हेरोडोटम                                       | 84 |  |
| 4. टेसियम                                          | 87 |  |
| 5. सिकन्दर के इतिहासकार                            | 88 |  |
| 6. युनानी राजदूत                                   | 90 |  |
| 7. भारत: आकार                                      | 93 |  |
| 8. जलवाय                                           | 94 |  |
| 9. निदयां                                          | 95 |  |
| ा अधि की उत्तरता                                   | 96 |  |

| 11 . 6 . 1                                        |     |
|---------------------------------------------------|-----|
| 11. खनिज-पदार्थ                                   | 98  |
| 12. पशु                                           | 98  |
| 13. पुराण कथाएं                                   | 104 |
| 14. निवासी                                        | 106 |
| 15. तक्षशिला                                      | 107 |
| 16. सन्यासी                                       | 109 |
| 17. दार्शनिक                                      | 112 |
| 18. पश्चिमोत्तर भारत                              | 114 |
| 19. अस्त्र-शस्त्र                                 | 115 |
| 20. কলাকীয়ল                                      | 117 |
| 21. दास-प्रथा                                     | 118 |
| 22. निक्षेप                                       | 119 |
| 23. निवासियों के सात वर्ग                         | 120 |
| 24. विवाह एवं व्यवसाय विषयक नियम                  | 123 |
| 25. खान-पान                                       | 125 |
| 26. अपराध और दंड                                  | 125 |
| 27. पाटलिपुत्र                                    | 126 |
| 28. राजप्र।साद की स्त्रियाँ                       | 128 |
| 29. शासन-प्रणाली                                  | 129 |
| अध्याय 3 का परिशिष्ट                              |     |
| भारत में प्रारंभिक विदेशी सिक्के (नंद मौर्यं काल) | 133 |
| —जितेन्द्र नाथ बनर्जी                             |     |
| अध्याय 4                                          | •   |
|                                                   |     |
| चन्द्रगुप्त और बिन्दुसार                          |     |
| —प्रो० हेमचन्द्रराय चौधरी                         |     |
| 1. चन्द्रगुप्त                                    | 144 |
| 2. बिन्दुसार                                      | 184 |
|                                                   |     |

### ( viii )

### अध्याय 5

मौर्यो की राज्य-व्यवस्था

| সাত কৰু एব বাওকত বাংগা                        |     |
|-----------------------------------------------|-----|
| Cross.                                        |     |
| ✓ 1. प्रमाण-स्रोत                             | 191 |
| 2, मगध का साम्राज्य                           | 192 |
| 3. गण-राज्य                                   | 193 |
| 4. विदेशी प्रतिदर्श                           | 194 |
| 5. राजा के अधिकार                             | 194 |
| <ol><li>राजा</li></ol>                        | 196 |
| 7. मंत्री तथा परिषद्                          | 197 |
| <ol> <li>राजा भूमि का स्वामी नही</li> </ol>   | 198 |
| 9. अधिकारी तंत्र                              | 199 |
| 10. केन्द्रीय पदाधिकारी                       | 200 |
| <ol> <li>जिलों और नगरों का प्रशासन</li> </ol> | 202 |
| 2. गांव                                       | 203 |
| 3. सूबे                                       | 204 |
| 4. वित्त-व्यवस्था                             | 205 |
| 5. न्याय-व्यवस्था                             | 207 |
| 6. विदेश-नीति                                 | 210 |
| 7. सेना                                       | 211 |
| 8. समीक्षा                                    | 212 |
| 0 अर्थनास्य महिन्दिर                          | 913 |

### अध्याय 6

## अशोक और उसके उत्तराधिकारो

प्रो० के० ए० नीलकंठ शास्त्री

| •• | 4414 AIG        | 22 |
|----|-----------------|----|
| 2. | नाम             | 23 |
| 3. | प्रारम्भिक जीवन | 23 |
| 4. | बौद्रधमंका गरण  | 22 |

| ( | íx | ) |
|---|----|---|
|   |    |   |

| 5. चट्टान आदेशलेख                                       | 239 |
|---------------------------------------------------------|-----|
| 6. धर्म-यात्राएं                                        | 239 |
| 7. अन्य आदेशलेख                                         | 240 |
| 8. अनुश्रुति: तीसरी संगीति                              | 241 |
| 9. बौद्ध-प्रचारक मडल                                    | 244 |
| 10. खोतन                                                | 249 |
| 11. नेपाल                                               | 250 |
| 12. असम और बगाल                                         | 251 |
| 13. जातियां                                             | 252 |
| 14. प्रशासन                                             | 253 |
| 15. युक्त                                               | 256 |
| 16. अशोक की भूमिका                                      | 259 |
| 17. घार्मिक नीति                                        | 261 |
| 18. अशोक का धर्म                                        | 266 |
| 19. अशोक के उत्तराधिकारी                                | 276 |
| अध्याय 7                                                |     |
| दक्षिण भारत और श्रीलंका                                 |     |
| प्रो० के <b>० ए०</b> नीलकंठ शास्त्री                    |     |
| दक्षिण भारत और श्रीलंका                                 | 284 |
| अध्याय 8                                                |     |
| उद्योग, व्यापार और मुद्रा,                              |     |
| —डा० उपेन्द्रनाथ घोपाल                                  | ٠.  |
| 1. प्रस्ताविका                                          | 295 |
| 2. उद्योग                                               | 296 |
| 3. त्र्यापार                                            | 305 |
| 4. उद्योग और त्र्यापार के संगठन                         | 311 |
| <ol> <li>राज्य की औद्योगिक और व्यापारिक नीति</li> </ol> | 313 |
| <ol> <li>मृद्धा-पद्धति</li> </ol>                       | 317 |
| •                                                       |     |

| ١. | , |
|----|---|

| अध्याय | 9 |
|--------|---|
|        |   |

—डा॰ प्रबोधचन्द्र बागची

| <ol> <li>साहित्यिक पृष्ठभिम</li> </ol>                  | 326 |
|---------------------------------------------------------|-----|
| 2. ब्राह्मण घमं                                         | 329 |
| 3. श्रमण-आन्दोलन                                        | 335 |
| 4. आजीविक तथा निर्मंथ-संप्रदाय                          | 338 |
| 5. बीद्ध घर्म                                           | 341 |
| 6. भक्ति-आन्दोलन                                        | 346 |
| अध्याय 10                                               |     |
| भाषा और साहित्य                                         |     |
| —डा॰ मुनीति कुमार चटर्जी                                |     |
| तथा डा० वे० राघवन                                       |     |
| I भाषा                                                  | 350 |
| II विद्या, साहित्य तथा लोक-जीवन                         | 367 |
| अ. ब्राह्मण-विद्या                                      | 367 |
| आ. संस्कृत भाषा                                         | 368 |
| इ. संस्कृत व्याकरण                                      | 369 |
| ई. लौकिक संस्कृत का साहित्य तथा ललित कलाए               | 372 |
| ु उ. वार्मिक साहित्य: पुराण, धर्म; श्रौत और गृह्य-सूत्र | 376 |
| ऊ. दर्शन                                                | 377 |
| ऋ. अर्थशास्त्र                                          | 380 |
| ए. कामशास्त्र                                           | 381 |
| ऐ. पूजा-पाठ                                             | 382 |
| ओ. अन्य विद्याएं                                        | 382 |
| औ. स्थापत्य-कला                                         | 383 |
| अं. प्राकृत, बौद्ध तथा जैन साहित्य                      | 384 |

### अध्याय 11 मौर्य-कला

## —डा॰ नीहाररंजन राय

| प्रास्ताविक                | 386 |
|----------------------------|-----|
| सामाजिक-ऐतिहासिक पृष्ठभूमि | 394 |
| स्तंभ                      | 408 |
| पशु आकृतियां               | 417 |
| तथाकथित मौर्य-मृतियां      | 426 |
| गृहा- <del>स्</del> थापत्य | 433 |
| उपसंहार                    | 436 |
| सहायक ग्रन्थ-मूची          | 441 |
| and the second second      | 461 |

# फलक-सूची

विदेशी सिक्के (ब्रिटिश म्युजियम)

H. बसाद का सिंहमंडित स्तंभ (प॰ वि॰) लौरिया-नंदनगढ का सिंह मंडित स्तंभ (प्र० वि०) TIT संकिस्सा स्तभ-शीर्ष का हाथी (पू० वि०) IV. रामपरवा स्तंभशीर्थ का सांड (प॰ वि॰) रामपुरवा स्तंभ-शीर्षं का सिह (पू॰ वि) VI. सारनाथ स्तंभशीषं का सिंह (पू० वि०) VII. सांची स्तंभ-शीर्षं का सिंह (प॰ वि०) VIII. धौली में चटटान काट कर बना हाथी (पु॰ वि॰) IX. सारनाय स्नंभ-शीप के फलके का हाथी (पू० वि०) X. सारनाथ स्तंभ-शीप के फलके का घोड़ा (पूर्व विर) XI. सारनाथ स्तंभ-शीर्ष के फलके का गांड (पू० वि०) XII. सारनाय स्तंभ-शीर्षं के फलके का मिंह (पू० वि०) XIII. XIV. पटने के यक्ष का संमुख दर्शन (पटना म्युजियम) पटने के यक्ष का पष्ठ दर्शन (पटना म्युजियम) XV. पटने के यक्ष का सम्मुख दर्शन (पटना म्यूजियम) XVI. पटने के यक्ष का पुष्ठ दर्शन पटना (म्युजियम) XVII. लोहानीपूर की जैन मृत्ति का घड़ (पटना म्यूजियम) XVIII. बडोदा यक्ष, पष्ठ दर्शन (मयुरा म्युजियम) XIX. XX. पारलम यक्ष (मयरा म्युजियम) दीदारगंज यक्षी, सम्मुख दर्शन (पटना म्युजियम ) XXI. दीदारगंज यक्षी, पृष्ठ दर्शन (पटना म्यूजियम) XXII. बेसनगर यक्षी (इंडियन म्युजियम, कलकत्ता) XXIII. पाटलियुत्र की मिटटी की मृत्ति (पटना म्युजियम) XXIV. पाटलिपुत्र की मिट्टी की मृत्तिं (पटना म्युजियम) XXV. पाटलिपुत्र की मिट्टी की मुर्त्ति (पटना म्युजियम) XXVI. पाटलिपुत्र की मिट्टी की मृत्तिं (पटना म्यजियम) XXVII.

XXVIII. पाटलियुत्र की मिट्टी की मृत्तिं (पटना म्यूजियम)

XXIX. सुदामा और लोमस ऋषि की गुकाओं के नक्कों (कर्नुंसन के आधार पर)

XXX. लोमश ऋषि की गुफा का द्वार सभी फोटोग्राफों का कापी राइट उनके आगे लिखी संस्थाओं में निहित है।

# संक्षेप-सूची

| अगु. नि             | अंगुत्तर निकाय                                     |
|---------------------|----------------------------------------------------|
| अधि.                | अधिकरण                                             |
| अध्या.              | अध्याय                                             |
| अनु.                | अनुवाद                                             |
| अर्थ.               | अर्थशास्त्र                                        |
| अ∗हि∗इं             | अलीं हिम्ट्री आफ इंडिया                            |
| आ.स.इं }<br>आ.स.रि  | आकंलाजिकल सर्वे आफ इंडिया एनुअल रिपोर्ट्रम         |
| इंडि.               | इंडियन                                             |
| इंडि. एंटि          | इंडियन एंटिक्वेरी                                  |
| इंडि. कल.<br>इं. क. | इंडियन कल्चर                                       |
| इंपी. इन्स्कि.      | इम्पीरियल इन्स्क्रिप्सन्स                          |
| इं. हि. क्वा.       | इंडियन हिस्टारिकल क्वार्टरली                       |
| इन्वे. अले.         | इन्वेजन अलेक्जांडर                                 |
| एपि. इंडि.          | एपिग्राफिया इंडिया                                 |
| ए. भ.ओ. रि.इ. }     | एनल्स आफ दि भंडारकर ओरियंटल<br>रिसर्च इन्स्टिच्युट |
| एंशि-               | एंशियंट                                            |
| -हंशि. इंडि.        | एंशियंट इंडिया                                     |
| एंशि इंडि इन        | एंशियंट इंडिया इन क्लासिकल                         |
| क्ला. लिट.          | <b>लिटरे</b> बर                                    |
| एं. इं. न्यू.       | एंशियंट इंडियन न्यूमिस्मैटिक                       |
| ऐनु रिपो. आर्क.     | ऐनुयल रिपोर्ट्स आकंलाजिकल सब                       |
| सर्वे इंडि.         | आफ इंडिया                                          |
| ओरि.                | ओरियन्टल                                           |
| का. इं. इं.         | कार्षस इन्सक्रियानम इंडिकेरम                       |

कैट. क्वा. एंशि. इंडि. कैटालाग आफ दि क्वायन्स आफ

त्रि. म्य. एंशियंट इंडिया इन दि ब्रिटिश स्यजियम के. हि. इं. कैम्ब्रिज हिस्टी आफ इंडिया

कौटिल्य स्टडियन

कौ. स्टु.

चतः सं-चतर्थं संस्करण

ज. इं सो. ओ. आ. जर्नल आफ़ दि इंडियन सोसायटी आफ़ ओरियंटल आर्ट

जर्नल आफ दि एशियाटिक सोसायटी आफ बंगाल ज. ए. सो. बं.

ज. ए.सो.बंन्य.स. जर्नल आफ दि एशियाटिक सोसायटी बंगाल न्यमिसमैटिक सप्लिमैन्ट

जर्नेल आफ न्युमिस्मैटिक सोसायटी इंडिया जन्यः सो इं

जि. वि. उ. रि. सो. जनंल आफ दि बिहार एंड उडीसा रिसर्च सोसायटी, पटना

जनंल आफ दि रायल एशियाटिक सोसायटी आफ ग्रेट ज. रा. ए. सो

ब्रिटेन एंड आयरलैंड, लंदन

जात. जातक

डाइनेस्टीज आफ कलि एज डा. क. ए.

डायोडो. डायोडोरस त्तीय ₹.

दिव्या. दिव्यावदान

ही. वं टीपवंश

न्य इंडियन एन्टिक्वेरी न्युइं. ए.

न्य मिसमैटिक कानिकल न्यः कानिः

न्यः सच्छिः न्यमिस्मैटिक सप्लिमैन्ट

वार्टिपणी पा. टि.

पुष्ठ φ.

पो. हि. एं. इं. पोलिटीकल हिस्दी आफ एंशियंट इंडिया

**प्रोसी**डिंगस प्रोसी.

क्रीग. फ्रीममेन्ट

बलेटिन आफ दि स्कृत आफ ओरियंटल स्टडीज, लंदन ब्.स.ओ.स.

वाँवे गजे टियसं वां ग

त्रा. वाह्यण

त्रिटिश म्युजियम कैटालाग ब्रि.स्य. कै.

म. भा. महाभारत

म.वं. महावंश

मनुः मनुस्मृति मेगास्य. एंड. एरि. मेगास्यनीज एंड एरियन

मेगास्थः एडः ए।रः भगास्थनाज् एड ए।रथन मेगास्थः फ्रेंगः मैगास्थनीज फ्रेंगमेंन्ट्स

सं. संग्रह

सं. नि. संयुत्त निपात सै. न. ई सैनेड बन्स आफ दि ईस्ट

ਜ਼ਰ ਲੇ. ਜ਼ਰਮ ਲੇਚ

ह. च. हर्षचरित

d

Ind Alt. Indische Alterthumskunde (Lassen)

WZKM. Weiner Zeitschrift für die Kunde des

Morgenlandes
ZDMG Zeitschrift der Deutschen Morgenlandis-

chen Gesellschaft Leipzig.

ZII Zeitschrift für Indologie und Iranistik.

# मूमिका

भारत की प्राकृतिक सीमाएं पर्वत और सागर जो उसकी प्राकृतिक एकता के रक्षक हैं विदेशों के साथ भारत के सम्पर्कमें कभी दीवार बनकर खड़ें नहीं हुए हैं। भारत के ऐतिहासिक अध्ययन के क्षेत्र में जो प्रगति हुई है उससे यह तथ्य सामने आया है कि भारत की विविक्तिता अपेक्षाकृत बहुत बाद की वस्तु है। भारत का इतिहास दीवें तथा घटनापूर्ण रहा है। इसके प्रारम्भिक काल में, दूर और पास के वहन से देशों के साथ उसके निकट संबंध थे जिनके कारण दोनों ही पक्षों को लाभ होता था। नंद-मौर्ययग में (ई० पू० 400-185) पश्चिमी एशिया में जबदंस्त परिवर्तन हुए। उन देशों के साथ इतिहास के आरम्भ से ही भारत के घनिष्ट संबंध रहे हैं। अतः भारत के राजनीतिक, आर्थिक और कलात्मक जीवन पर इन परिवर्तनों का प्रत्यक्ष अथवा परोक्ष रूप से जो प्रभाव पड़ा उसका ब्यान रखना आवश्यक है। यह काल भारतीय इतिहास में नव यौवन का काल है। कहा जा सकता है कि भारती-आर्य सम्यता इसी काल में परिपक्त हुई। तब भारत को पराये देशों की राजनी-तिक और आधिक योजनाओं तथा कलात्मक अभिप्रायों को अपनाने में कोई शिक्षक नही थी। विदेशों से इन्हें ग्रहण कर अपनी संस्थाओं और भवन-निर्माण में वह इनका पूरा-पूरा सद्वयोग करता था। इस प्रकार, भारत के इतिहास को एक व्यापक परिश्रेक्ष्य में देखना और पडोसी देशों के साथ उसके संबंधों की बात कहना किसी भी तरह उसकी संस्कृति की स्वतंत्रता और मौलिकता पर आक्षेप नहीं समझा जा सकना; बल्कि ऐसा करना तो उसके दिष्टिकोफ-एवं रसज्ञता की सार्वलौकिकता पर वल देना और यह दिखाना है कि भारतीय संस्कृति में विविध स्रोतों से पोयक तत्व और शक्ति ग्रहण करने का गुण है। ऐसा कभी नहीं हुआ कि उसने पराई संस्कृति से कुछ लिया हो और वह नकल मात्र बन कर रह गया हो । उसने जो कुछ ग्रहण किया, उसे बड़ी विचारपूर्ण विवि से देशीय सिन्नवेश में ऐसे आत्मसात कर लिया कि उसका - परायापन जाता रहा ।

सिकन्दर, चन्द्रगुप्त, चाणक्य और अशोक इस युग के प्रमुख व्यक्ति हैं।

सिकन्दर द्वारा फारस के अखमनी माम्प्राज्य को उखाड़ फेकना, पश्चिमीत्तर भारत में उसके अभियान, जिनका उददेश्य विश्वविजय की योजना को आगे बढ़ाना शायद उतना नहीं था जितना कि फारस की विजय को पूर्णता प्रदान करना था, उसकी असामयिक मृत्यु (ई॰ पू॰ 323) तथा तदूपरांत उसके व्यापक साम्प्राज्य का अनेक राज्यों में विघटन—यह सब एक ऐसा घटनाक्रम था कि जिसके कारण किसी रूप में पश्चिमोत्तर भारत में मौर्य-साम्राज्य के विस्तार का मार्ग प्रशस्त हुआ । इससे उन क्षेत्रों का राजनीतिक मानचित्र स्थिर हुआ जिनके साथ इस साम्राज्य का एक शताब्दी से भी अधिक समय तक पर्याप्त घनिष्ट सम्पर्क बना रहा। बैक्टिया और पार्थिया का सीरिया से विद्रोह (ई॰ पू॰ 250) ही एक महत्त्वपुर्ण परिवर्तन था; किन्तु इस काल में उनकी स्वतंत्रता सुनिश्चित नहीं हो पाई थी। भारत के लिए उस काल तक इन विद्रोहों का कोई ऐतिहासिक महत्त्व नहीं था सिवाय इस बात के कि हो सकता है कि सीरिया के विचलित सेल्युकस वंशीय शासकों के मन में पूर्व में अपने शक्तिशाली पडोसी मौर्य-मधाटों के साथ मित्रता के संबंध बनाए रखने की बात आई हो। सिकन्दर के भारतीय अभियान के महत्त्व को एक ओर तो बढ़ा-चढ़ाकर दिलाया गया है और दूसरी ओर कम करके। भारतीय प्रदेशों पर मकद्रनियाइयों का कब्जा नाममात्र को ही हुआ था और वह भी केवल कुछ वर्षों तक ही रह सका। फिर भी, सिकन्दर के अभियान के दो स्थायी परिणाम निकले। आक्रमणकारी के साथ घमासान संघर्षों के कारण पश्चिमोत्तर के राजवंश और गणजातियाँ दोनों एकदम पस्त हो गई थीं। परिणामस्वरूप इन प्रदेशों पर मौर्य-साम्प्राज्य की स्थापना का मार्ग सहज ही प्रशस्त हो गया क्योंकि उनकी सैनिक शक्ति इतनी क्षीण हो गई थी कि उनमें उठते हुए इस साम्प्राज्य का विरोध करने की क्षमता ही नहीं रह गई थी। -तुन: सिकन्दर के अभियान से उन्होंने सम्भवत: यह सबक भी लिया कि विदेशी -आक्रमणों की पूनरावृत्ति के भय से बचने के लिये देश के भीतर ही किसी शक्तिशाली राज्य के सम्मुख समर्पण कर देना आत्मरक्षा का सबसे अच्छा तरीका है। सिकन्दर के अभियान का दूसरा महत्त्वपूर्ण परिणाम यह हुआ कि इसके फलस्वरूप कई शताब्दियों तक एक ऐसा युग चलता रहा, जिसमें भारत के पश्चिमी क्षेत्रों के शासन और सम्यता दोनों क्षेत्रों में यूनानी प्रभाव का प्रभुत्व बना रहा। अब भारत और भगध्यसागर के देशों के बीच संपर्क पहले से अधिक सीधा और स्थाई हो गया। यह एक एसा महत्त्वपूर्ण तथ्य

है जो न केवल भारत के इतिहास के लिए अपितु समूचे संसार के इतिहास के लिए अत्यधिक महत्त्व का है।

यूनानी और लैटिन इतिहासकारों ने सिकन्दर और भारत के संबंध में जो कुछ लिखा है वह तो स्फुट और ब्योरेवार है। परन्तु इसके विपरीत चंद्रगुप्त और चाणक्य के विषय में जो विभिन्न दंत-कथाएं मिलती हैं वे नितान्त अस्पष्ट और परस्पर विरोधी भी हैं। इन दोनों के विषय में जानकारी देने बाला दूसरा कोई साधन भी नहीं है। इनके बारे में मोटे तौर पर जो कथा प्रचलित है उसकी सचाई पर संदेह करने का कोई कारण नहीं। वह कथा इस प्रकार है: एक राजवंश था जिसके शासक बड़े लालची थे। लोग उनसे घृणा करते थे। उसके उच्छेद के लिए एक क्षत्रिय, जो असाधारण वीर था और एक ब्राह्मण जो महाविद्वान और मेधावी क्टनीतिज्ञ था, साथ हो गए। दोनों ने मिलकर एक नए साम्राज्य की स्थापना की। साम्राज्य का प्रमख उददेश्य प्रजा का हित करना था। उन्होंने देश को विदेशी आक्रमण-कारियों और घर के अत्याचारियों से मुक्त कराया। उन्होंने जिस साम्राज्य की स्थापना की थी, आगे चलकर उसका विस्तार प्रायः समचे भारत में हो गया। उन्होंने एक ऐसे अधिकारी तंत्र की स्थापना की जिससे अधिक शक्तिशाली और कूशल तंत्र विश्व के इतिहास में ज्ञात नहीं। देश और प्रजा के हित में क्षत्र और ब्रह्म का ऐसा सफल संयोग फिर नहीं हुआ। भारतीय राज्य-व्यवस्था के साहित्य में कौटिल्य (चाणक्य) के अर्थशास्त्र का वही स्थान है जो भारत के इतिहास में मीर्य-साम्राज्य का। दोनों के ही दो पक्ष हैं। देश में मीर्य-साम्राज्य की स्थापना से पर्व शताब्दियों से मगब को केन्द्र बनाकर केन्द्राभिमखता की जिस प्रवृत्ति का विकास हो रहा था, मौर्य साम्प्राज्य उसकी चरम परिणति था । किन्तू, इसके अधीन शासन-पढ़ित में महत्त्वपूर्ण परिवर्तन हुए । इसने शासन-त्यवस्था के क्षेत्र में साहस के साथ प्राचीन परम्पराओं का परित्याग् कर नई लीकों का निर्माण किया। इसका प्रतिदर्श विदेश से, संभवतः यनान से लिया गया था । वस्तुतः यह युनानी भी नही था । इसका मूल अखमनी ईरान में था। इसी तरह अर्थशास्त्र कई पीढ़ियों के राजनीतिक चिन्तन के चरमोत्कर्प का प्रतीक तो है ही, साथ ही इसके बहुलांग का आधार राजनीतिक व्यवहार को बताया गया है, निस्संदेह यह व्यवहार बहुत कुछ समकालिक और विदेशी है और यह ज्ञानतः हुआ है, अज्ञान में नहीं।

अशोक के शासन-काल के चालीस वर्ष न सिर्फ भारत के इतिहास में विश्वेष

महत्त्व के हैं, बल्कि मानवजाति की कहानी में भी उनका अपना विशेष महत्त्व है। सम्पूर्ण भारत में स्थान-स्थान पर अशोक के जो अभिलेख पाए गए हैं, उनमें हमें महान सम्राट की वाणी प्रामाणिक रूप में मिलती है। इसमें उस सम्राट ने अपने विविध कियाकलायों में निहित उद्देश्यों की व्याख्या की है। इनकी सहायता से हम उन अनेक प्रचलित कथाओं को परख सकते हैं जो उनके नाम के साथ वैसे ही जड़ गईं जैसे संसार के सभी बड़े नेताओं के साथ जुड़ जाती हैं। मनुष्य केंदुख के प्रति इतना संवेदनशील था यह सम्राट कि एक यद्ध की विजय ने उसे यद्ध और सैनिक विजयों से सदा के लिए विमुख कर दिया। वह पशुओं के प्रति भी कम संवेदनशील नहीं था। उसे संघके साहचर्य में बोघ हुआ और बौद्ध धर्म में शांति मिली। यद और विजय की ओर से विमल हो जाने का अर्थ यह नहीं कि उसने राजा के कर्तव्यों का पालन करना छोड़ दिया था जैसा कि आमतौर से समझा जाता है। प्राचीन भारत के राजनीतिक सिद्धान्तों के अनुसार एक विजिगीषु ही सच्चा सम्राट है। अशोक ने इस आदर्श को अपनाया और वह शेप जीवन में सच्चाई के साथ इस आदर्श का पालन करता रहा। उसने विजय की जो नीति अपनाई वह सैन्य विजय से कहीं अधिक उच्च कोटि की यी। वह सत्ता अथवा राज्य की लालसा से प्रेरित नहीं थी; वह घम्मविजय के लिए विजिमीप् था। किन्तु उसने आम्बिमक उददेश्यों के लिए ऐहिक कुशल-क्षेमों का त्याग नहीं किया, ऐसा अदूरदर्शी वह नहीं था। उसमें पराकम और परोपकारिता, न्याय और दान का ऐसा मुन्दर सामञ्जस्य था जो अन्यत्र देखने से नहीं मिलता। उसने अपने विशाल साम्राज्य के सभी भौतिक विभवों का उपयोग अपने प्रजाजनों को नीतिविषयक शिक्षा हेते में और साम्राज्य में सभी जगह गान्ति स्थिर रखने तथा विश्वमैत्री और भान्त्व स्थापित करने में किया। भारत में जितने भी महान शासक हुए है, उनमें अशोक हमें अधुनातम प्रतीत होना है।

इतिहासकार को उपन्यासकार की सी स्वतंत्रता नहीं होती है। उसके सामनों की प्रकृतिही ऐसी होती है जो उसके कार्यक्षेत्र को सीमित कर देती है। इस काल के कई महत्त्वपूर्ण विषयों के संबंध में उल्लेखनीय तथ्य नहीं मिलले और इन प्रमुख घटनाओं पर विचार करते समय जो अनेक प्रश्न स्वाभाविक रूप में मन को कुरेदते हैं, उनके उत्तर नहीं मिल पाते। क्या चन्नपूप्त ने नंद माध्याज्य पर उसके केन्द्र स्वात से आक्रमण आरम्भ किया या और अंति का श्रीगणेश नंदों

की राजवानी से ही हुआ था अथवा युनानियों को खदेड़कर उसने पश्चिमीत्तर प्रदेशों में शक्ति जुटाना आरंभ किया और उसके बाद नदों पर आक्रमण कर दिया ? उस घटनाकम में कौटिल्य का क्या स्थान या जिसकी परिणति चन्द्रगुप्त के 'अभिषेक' में हुई ? चन्द्रगप्त को अपने साम्प्राज्य की स्थापना करने में कितना समय लगा और इस अवधि में अगर उसे किन्हीं शत्रुओं का सामना करना पड़ा तो वे कीन थे ? क्या अपने ज्ञासनकाल के अन्त में वह राजकाज छोड़कर जैन हो गया था, जैसा कि जैन आरूयानों मे कहा गया है ? बिन्दुसार के राजकाल की तीन दशाब्दियों के अन्तिम समय मेमीर्य साम्राज्य में क्या हुआ ? विन्द्सार के विषय में हमें बहुत कम कात है, सिवाय इसके कि वह यवन मदिग और अंजीर का प्रेमीया और उसने एक यवन दार्दानिक को खरीदने का असफल प्रयत्न किया था। परन्तु, इतना निश्चिन है कि बिन्द्सार एक कृशल योद्धा और कुटनीतिज्ञ रहा होगा, क्योंकि उसने अपने विशाल साम्राज्य की सफलतापूर्वक रक्षा ही नहीं की अपितु, संभवतः दक्षिण में इसका विस्तार भी किया और उसने अपने उत्तराधिकारी को जब इसे सौंपातो साम्प्राज्य कहीं से ट्रटान था। क्या राजगद्दी तक पहुँचने में अझोक को संघर्ष करना पड़ा था? क्या वह अन्त समय तक सम्बाट के रूप में राज्य करता रहा अथवा अन्तिम वर्षों में सब कुछ त्याग कर भिक्ष हो गया था ? अशोक के बाद यह साम्राज्य जिसे अनाधारण चतुर शासकों की तीन पीढ़ियों ने संगठित किया था बहुत समय तक संगठित क्यों नहीं रह पाया ?

ऐतिहामिक सत्य बहु-पक्षीय होना है। उपलब्ध प्रमाणों की व्याख्या में सदा सतभेद की गुंबाइया रहती है। इतिहास के जिस कार को हम बचांचे यहाँ कर रहे हैं उनमें नो इस प्रकार के मनभेदों की गुंबाइया विस्तेष रूप से और ज्यादा है, जिसमें प्राय: भागी जीनों में बाहे वे आहाण यंच हो जयबा बीख या जैन प्रंथ, कुछ-म-कुछ अंव में पक्षपान है और एक ही पटनाइम् का परस्पार विरोधो वर्णका मिळना है। चूंकि इन मनभेदों को हमिक रूप से मिटाने से कोई लाम होने का नहीं है और, इसके विपरीन, हुछ-न-कुछ हानि हीने की ही आयंका है, इसलिए पढ़ी सबसे अच्छा समझा या कि इस मुस्तक के विभिन्न अध्यायों के लेतकों के विचारों में जो छोटे-मोटे मनभेद आ गए हैं, उन्हें वैसे ही रहते दिया जाए। ऐसा करने से साठकों को इस बात को समझने का अवसार मिलेगा कि जटिल समस्याओं पर किसी निश्चत निष्कर्ष पर पड़ी-बात सितान इन्टर है।

हमारे इस काल के अध्ययन का आरम्भ 'नंदयुगीन भारत' विषयक अध्याय (प्रथम) से होता है जिसके लेखक प्रोफेसर हेमचंद्र रायचौघरी हैं। इन्होंने ज्ञान के स्रोतों की अल्पता के बावजद बड़ी पटता के साथ नंद-साम्राज्य की स्थापना और उसकी शासन पद्धति का वर्णन वडी स्पष्टता से किया है। भारत के सीमावर्ती क्षेत्रों के विषय में मत प्रकट करते हुए उन्होंने पश्चि-मोत्तर भारत के राजनीतिक भगोल, फारस के आगे बढ़ने और सिन्ध-तट पर उसके शासन का भी संक्षेप में वर्णन किया है, और इस प्रकार, इन शब्दों के लेखक द्वारा लिखित भारत में सिकन्दर के अभियान (द्वितीय अध्याय) के विस्तृत अध्ययन के लिए एक पृष्ठभूमि तैयार कर दी है। सिकन्दर को सबसे जुबर्दस्त मुकाबले भारत की भूमि पर ही करने पड़े थे, और जिन भारतीयों ने उसका सामना किया था, वे यद्यपि उसके मकावले में जीते तो नहीं, परन्त् सिकन्दर ने प्रायः उनके यद्ध-कौशल का लोहा अवज्य माना और उनकी प्रशंसा ही की थी। इन अभियानों का कुछ विस्तार से वर्णन किया गया है, और भारत तथा विश्व के इतिहास में इन का महत्त्व बतलाया गया है। सिकन्दर के साथ अनेक वैज्ञानिक और माहित्यकार आये थे। उनकी रचनाओं ने यूरोप को भारत का विशद ज्ञान कराया। मीर्य-साम्राज्य के समय में युनानी राजाओं के जो दत यहां आए उनकी अनेक उक्तियों का आधार भी ये रचनाएं ही थीं। इन दुतों में नि:सदेह सर्वप्रमख मेगास्थनीज था। एक अध्याय में (अध्याय-तीन) तत्कालीन भारत के विषय में यनानी और लैटिन इतिहासकारों ने जो कुछ कहा-सूना है, उसे समाविष्ट किया गया है और इस बात का ध्यान रखते हुए उसकी विशद समीक्षा भी की गई है कि जिससे पाठक के सम्मुख वे सब प्राथमिक आंकड़े आ जाएं जो अब सुलभ हो गए हैं। इस अध्याय के बाद डाक्टर जितेन्द्रनाथ बनर्जी की विस्तृत टिप्पणी को ठीक ही रखा गया है जिनमें उन्होंने भारत में पाए जाने वाले इस काल के विदेशी सिक्कों पर प्रकाश डाला है।

अध्याय चार में प्रोफेनर रायबीवरी ने पुनः मुख्य कथा का मूत्र पकड़ लिया है जो चत्रपूर्त और बिन्हुसार से संबंधित है। विभिन्न जोतों की संबंध में ममीक्षा करके उन्होंने कालकम पर विस्तार से विचार किया है जिसे अशोक से संबद अगले (छटे) अन्याय के साथ ही दी गई इसी विषय की सामग्री के माथ पढ़ने से विशेष रूप से लिया होगा। प्रीफेनर रायजीवरी का निश्चित मत है कि यूनानी लैटिन लेखकों को चन्न्रपुरत द्वारा नंदों का तस्ता पलटने की षटमां का अच्छी तरह मान था, हालांकि इनगे कुछ लेंगों को यह भ्रेम हो, 
सकता है कि विषयमान सरकार का तकता पक्टने और भारत की मुक्त कराने 
त जनका मतलब सिन्यु पाटों में कहिनायां है भूत के सामाज करता भर 
था। जिस आंतरिक कानि में नंदों के पतन और भीयं सामाज्य की स्थापन 
हुँ उपमें उन्होंने भाषक्य को अरेसाइत बहुत कम महत्त्व दिया है, और 
उनका बतान चन्द्रमुन को हो इस सारे नाटक का नायक मानने की ओर है। 
उनका बतान चन्द्रमुन को हो इस सारे नाटक का नायक मानने की ओर है। 
उनका बतान चन्द्रमुन को हो इस सारे नाटक का नायक मानने की ओर हो। 
पार्ट अपकार के रचना-काल और उसकी प्रमाणिकता पर भी भारी सरेत् 
है। लेकिन, उन्होंने थो कुछ कहा है उससे स्पष्ट बलकता है कि बे इन विषयों 
पर अन्य मतों की सम्भावनाओं और इस बात की आवस्यकता के प्रति भी 
भारी भारित जागरूक है कि पाठकों के सम्मुख सभी उपलब्ध साक्ष्य रखे लाएं 
ताकि वह स्वयं अपना मत स्थिर कर सके।

इसके वाद (अध्याय पांच में) मुख्यतवा अर्थनास्त्र पर आधारित मौर्य शासन ध्यवस्था पर संशेत में विचार किया गया है। इस अध्याय के अन्त में प्रसा से सझाटों के समय की शासन की स्थिति और प्रशासनिक संगठन का सार प्रस्तुत किया गया है जो उन परिवर्तनों का उचित मुख्यांकन करने के खिए आधार मृत्या कर देता है जो कि अधोक ने अपने प्रशासन में किए पे और जिनका उल्लेख इसके अभिलेखों में मिलता है। इस पिसर्यों का लेखक अर्थनास्त्र को मौर्य साझाय्य के समय में विद्याना परिस्थितियों का प्राणवि चित्र मानता है और अध्याय के अन्त में अर्थनास्त्र पर विचार करते समय अपने इस द्विकोण के आधार को समझाने का प्रयस्त भी उसने किया है।

अवांक और उसके उत्तराधिकारियों वे संबद अध्यान (अठा) भी इन्हीं पंतितयों के लेखक ने लिखा है। इसमें प्राथमिक साध्य पृषिषाजनक द्योवकों में अवशिष्यत कर प्रस्तुत किए गए हैं और इनके सम्बन्ध में कम के नक किन्तु आवश्यक टिप्पणी एवं आलोचना भी अस्तुत की गई है। इसमें लेखक को उद्देश्य यह रहा है कि जहां तक सम्भव हो अभिलेखों को अपनी कहानी स्वयं ही कहने का अवबस दिया जाए और पीराधिक साध्यों को उसी सीमा तक स्वीकार किया जाए, जहां तक वे अभिलेखों से साम्य रखते हीं और अभिलेखों में उनका विरोध न हो। संघ से अशोक के क्या और कैसे संबंध थे, उसने जिस धर्म का प्रचार किया उसकी प्रदृति और उसका सक्का बचा था, उने अपनी स्वानती कारों में कहां तक सल्कात मिली, और क्या वह शजा होते हुए भी भिन्नु था; आदि प्रक्तों वर कुछ विस्तार के साथ

विचार किया गया है। काञ्मीर, खोतन और नेपाल के साथ अशोक के संबंध जोडने वाली कथाओं पर भी सावधानी से विचार किया गया है। अझोक के . बाद सभी कळ अस्बकार में है: इस काल के वारे में फिर जिन ग्रन्थों से कुछ बंघला ज्ञान होता है वे काफी बाद के और नानाविध हैं। इनमें सबसे प्राचीन दिल्याबदान है। पुराण इस अन्यकार पर प्रकाश की कुछ हल्की किरणें अवस्य डालते हैं: किन्त इनसे कोई सत्रबद्ध इतिहास संभव नहीं। उपलब्ध साक्ष्यों का सार, संक्षेप में तैयार किया गया है और मौर्य साम्प्राज्य का विघटन कैसे हुआ, यह मुखत: पाठकों की कल्पना पर छोड़ दिया गया है हां, अध्याय के अन्त में कुछ फूटकल साक्ष्य अवस्य दे दिए गए हैं जिनकी सहायता से वह अपनी धारणा स्थित कर सके। दक्षिण भारत और लंका के संक्षिप्त विवरण (अध्याय सातवां) के साथ इस यग के राजनीतिक इतिहास का समापन किया गया है। सतियपुत की पहचान और उसकी स्थिति से संबद्ध जटिल प्रश्न पर भी विचार किया गया है: और प्राचीन तमिल साहित्य में नंदों और मौयों के जो भी उल्लेख आए हैं, उन गर व्यवस्थित रूप से विचार किया गया है और उनका ऐतिहासिक महत्त्व स्थिर किया गया है: तथा तमिल प्रदेश और लंका के प्राचीन ब्राह्मी अभिलेखों और महावंश में वर्णित लंका की परम्पराओं के साध्य का मत्यांकन किया गया है।

इस पुस्तक के सेव चार अध्यायों में संबद पूग की संस्कृति के विभिन्न पत्ती पर विचार किया नगा है। आठवें अध्याय में डाक्टर उपेन्द्रताय घोषाल के उसीम, आध्यार और मूटा-व्यति के विचार में अध्यार प्रकृति एहं । इसमें उन्होंने प्रकृत मात्रा में प्रमाण दिए हैं, और अनल महत्वपूर्ण तथ्य भी प्रमुत किए हैं चिन्हें विभिन्न स्रोतों से उन्होंने एकत्र कर अध्यविक मुक्त और समस्त डंग से संबोधा है। कितपूर्ण विद्यार विचार के किया में किया में किया किया किया के स्वाप्त के स्वप्त करने हैं।

# नंदयुगीन मारत

### 1. मगध का साम्राज्य

जिस काल का इतिहास हम देने जा रहे हैं उसकी मुख्य विश्वेषता पूरव में एक नए नृपतंत्र का उदय और विकास है। उसकी पूर्व मूचना ऐतरेय ब्राह्मण में मिल जाती है:

"प्राची दिशा में प्राच्यों के जो भी राजा हैं, साम्राज्य के लिए उनका अभिषेक होता है: अभिषेक के अनंतर उन्हें सम्राट कहते हैं।"

ये प्राच्य कीन थे? दाखिणात्यों, औदीच्यों या मध्यदेशीयों की भांति एतरेय बाह्यण में इतको स्पष्ट नहीं किया गया है। किन्तु इतमें सेवेह नहीं कि ये भूवा मध्यमा विश् के पूरव में रहते थे। यूनानी लेखकों ने प्रतिक्राद्ध (Prasii) का जो वर्णन किया है, ये नहीं थे। गंगा की निवशी वाटी तथा सोन पाटी में इनका राज्यमंडक था, जिसका बड़ा प्रभाव या। इनमें माय सबसे प्रमुख था। मगय की सीमा में आज के पटना और गया के जिले थे। भारतीय राजनीति के इतिहास में यह एक जया नक्षण जिस हका

भारताय राजनात क दावहास म यह एक नया नक्षत्र जादत हुआ या। कई कारणों से इस नक्षत्र की महता बढ़ी। गंगा के मैदान के उपरी और निचले भागों के बीच सामरिक दृष्टि से इसकी स्थिति बड़े महत्त्व की थी। पने पहाड़ी जंगलों के बीच उसका अभेख दुगें था। उसने दो बड़ी निद्यों के संगम पर एक दूसरा दुगें भी जनवा लिया था। उन दिनों इन निद्यों के मांग से ही सारा व्यापार होता था। मगय की भूमि उपजाऊ थी। दक्त पास क्यस सामनों के अतिरिक्त हाथियों की विद्याल सेना दी: जो सच्चे अर्थों में भयानक थी।

िक्तु, महत्वपूर्ण सामरिक स्थिति और भीतिक साथन ही किसी राष्ट्र को बेन्द्र नहीं बना सकते। यह तो उसकी जनता के व्यित्व और उस्साह से होता है। जनता ही राष्ट्र को जीवन और वल प्रवान करती है। परिचमी यूरोप की मांति सगम में भी बहुतसी जातियों (races) और

<sup>1.</sup> कीय, ऋग्वेद ब्रा॰, पु॰ 330

संस्कृतियों का मिश्रण हुआ या। जैसे पश्चिमी यूरोप के गाल और उसके पड़ोसी हुआ को से बेहरों का लेटिनों और उप्यूटनों से मिश्रण हुआ था। जैसे हिंदी की उपयों का कीकटों और अन्य अनार्य जातियों सिम्मण हुआ। माथ की जनता की संस्कृति और उसकी जातीय (racial) रचना में दोनों तत्त्व अलग-अलग पहचाने जा सकते हैं। जिस जाति ने हुयंथं योदा और सर्वकाशनक (राजवंशों का संहार करने वाल) पैदा किस, उसी माहारी को सौतमबुद के शांतिपूर्ण उपदेश भी सुने। उसने एक विश्वयम में के विकास में सहायता दी, जिससे बुहतर भारत की नींव पढ़ी। सरदचती और उसरी गंगा के तटों पर जिस समाज-व्यवस्था का विकास हुआ था, उसमें कट्टता थी। पर माथ के निवासियों का इंटिक्तण व्यापक था। माथ में ब्राह्मण और बारद माई-भाई की तरह मिल सकते थे। यह बातियों के जैत-पुर में बूदा का प्रवेश हो सकता था। कुछ और रसत की अभिमानी कुमार का यहां वय किया जा सकता था या उसके स्थान पर नगर-शोधिनों के अन प्रही पढ़ित किया जा सकता था। वहां नापित भी सम्राट-पर की काममा कर सकता था।

भगष के राजा और राजनीति-विज्ञारत (Statesmen) कभी-कभी
अपनी अमेरिट-पूर्ति के लिए कूर मार्ग भी अपनाते थे । किन्तु, उनकी शासनक्ष्यस्था बड़ी कुशल थी, जो उनकी बृद्धिमानी की परिचायक है। उसमें
महामात्रों और प्रामिक्ती (गांत के मृद्धिया) योगों के लिए स्थान था। उस
काल के वियेशियों ने उनकी न्याय-व्यवस्था, सड़कों, सिवाई के साधनों और
विवेशियों की देवरेख की मृद्दि-पूर्ति प्रशंसा की है। वे आप्यासिक विषयों मेरी के विवेशियों ने उनकी म्याय-व्यवस्था, सड़कों, सिवाई के साधनों और
वेते थे। उनका उद्देश्य जाम्बुद्धीय के विभिन्न विराधी तन्तों को राजनीतिक
और सांस्कृतिक बंधनों में संधंकर उसकी एकता बुड़ करना था। विराट
पुरत, बाद में महापुरत्य और राजनीति के क्षेत्र में एकराट या चक्कतों को
प्रश्तीन कल्लाओं से इस कार्य में सहुक्षियत हुई। माष्य में वारणों की
मानुद्ध परण्या थी, जिसका उपयोग प्रविआई के राजासंकट और निराशा
की घड़ियों में जनता के प्रवीचन और उत्साहबर्यन के लिए करते थे।
मान्न के राजवंशों का आरंगिक ह सिहास अयकार में छिया है। कभी- नंद-वंश 3

कभी हुमें मौद्राओं और राजनीति-विशारवों की इतक भर मिर जाती है। इसमें भी कई ती नितान्त पौराणिक है, और कुछ पौराणिक से कुछ अधिक विश्वस्वत प्रतित होते हैं। मगष का प्रारम्भिक इतिहास हुयें क कुछ के भिषद्ध राजा विभिन्नार से सुरू होता है। मगष को इसने दिग्विजय और उत्कर्ष के जिस मार्ग पर असनर किया, वह तभी समाप्त हुआ जब करिंग-विजय के उपरास्त अद्योक के अपनी तन्त्रवार को मार्ग में सांति ही।

विम्बसार कुछ ने ही गंगा और सोन के संगम पर एक गांव की किले-बन्दी कराई थी। यही गांव आगे चलकर पाटलिपुत्र नगर बन गया और गींघ्र ही गिरिवन-पालगृद से राजवानों भी यहीं आ गई। पाटलीपुत्र ने मगवान महाबीर और गैतनबुद के धार्मिक आरोलनों को बढ़ते देखा। इसने इन आरोलनों में मीकम बहायना भी दी।

बौद्ध-परप्परा के अनुसार बिम्बिसार-बंध के अनन्तर झैशुनाम नामक एक गए राजवंश का सासन हुआ। पुराण इन दोनों बंधों में अन्तर नहीं करते। पुराणों के अनुसार यह दोनों एक ही बंध की शाखाएं यी जिसके आविषुक्ष का नाम शिक्षनाण था।

ऐसा प्रतीत होता है कि बौगुनामों के बासन का अन्त पुःबद हुआ। इनके अन्तिम राजा के बासनकाल में एक अधिकारी 'राजा का विश्वास प्राप्त कर उसके अति निकट पहुंच गया थां और राज्य की बास्तविक बासित बन नाया था। उसके ही पढ़यंत्र से इस राजा के साथ इस बंध का भी अन्त ही गया।

#### नंद-वंश

जिस राजहुंता ने श्रेशुनाग शासन की इतिश्री करके परमाधिकार हिषया किया था, वह और कोई नहीं, नंद-बंध का प्रतिद्ध संस्थापक ही था। इस स्टना से देश में एक नए युग का आरम्म हुआ। इतिहास में पहली बार एक ऐसे साम्राज्य की स्थापना हुई, जिसकी सीमाएं गंगा के मैदानों को लांघ गई। यह साम्राज्य बस्तुत: स्वतन्त्र राज्यों या ऐसे सामंतों का शिषल संघ न था जो किसी शासितशाली राजा के हक के सम्मुख नतमस्त्रक होते हैं, अपितृ एक एकराट् की छन-छाया में एक खबंड राज-तंत्र या निस्ति थान अपाद सन-वल और उन-वल था। यहां से श्रीत्रण रकत पर समिमान करने वाले राजवंशों की असंब परम्परा का अन्त ही गया। नया राजा अनिभाजत

था। उसने क्षत्रियों का अंत करने के लिए युद्ध छेड़ दिया। अपने कार्यों से उसने राजनीति में रिच लेने वाले उस मुग के ब्राह्मणों में सबसे कुशल व्यक्ति को अयस्त कुद्ध कर लिया। पुराणों में उसे कलि का अवतार माना गया है, उसका राज्यारोहण वैसी ही महत्वपूर्ण घटना मानते हैं, जैसे कई शताब्दियों पहले एरीसित के जन्म को मानते थे।

प्रथम तंद के ज्ञासन की अवधि के संबंध में विभिन्न भारतीय परम्पराओं में ऐकमत्य नहीं है। नंदवंश के शासन की अवधि के बारे में पराणों का जैन और बौद परम्पराओं से मतैक्य नहीं है। ई० प्र० 326 में जब पंजाब में चन्द्रगुप्त ने, जो उस समय युवक था, सिकन्दर से भेंट की थी सो पाटलिएन में नंद-वंश काही शासन चल रहाथा। ई० प० 355 के कुछ समय बाद जब जैनोफोन की मृत्यु हुई, सम्भवतः उससे पूर्व ही नंदों ने राज्य-सत्ता हथिया ली थी। साइरोपेडिया (Cyropaedia) के प्रसिद्ध इतिहास लेखक ने एक ऐसे शक्तिशाली भारतीय राजा का उल्लेख किया है जिसने पश्चिमी एशिया के महान राष्टों के बीच होने वाले संघर्षों में पंच बनने की कामना प्रकट की थी। साइरोपेडिया के अनुसार "यह राजा बढा धनी था।" यह वर्णन विशेषकर नंदों पर लाग होता है। हमारे सभी प्रमाणों में नंदों के अपार वन का उल्लेख मिलता है। सबसे प्रसिद्ध चीनी यात्री ने इसकी ओर संकेत किया है। संगम के सभी तमिल कवि इससे परिचित थे। यद्यपि जेनोफोन का यह उल्लेख ई० प० छठी शताब्दी के प्रसंग में है, तो भी उसने भारतीय राजा का जैसा वर्णन किया है, वह उसके काल की ही याद दिलाता है।

कुछ चिद्रानों ने लारबेल की हाषीगुंधा के लेल में गंद-संबद का उसलेख पढ़ने का प्रस्त किया है। अल्बेक्सों को ऐसे किसी संबद का पता नहीं भारत पर जिल्ली उसकी पुस्तक के 19वें अध्याय में उसके समय में भारत में प्रबक्ति सभी संवतों का संक्षिप्त वर्णन है। इसमें गंद-संबद का उल्लेख नहीं है। गंदराज और लारबेल के बीच ति बस सत की अविध का उल्लेख इस लेल में है। इस ति बस सत का ताराय क्या है, इस बारे में भी मतर्भद है। जो भी हो, जब हाथीगुंधा के अभिलेख की ही तिथि का ठीक-ठीक पता नहीं और इसके अनेक अंदों के पाठ के बारे में बिद्धानों में सन्देह है, तो

<sup>1.</sup> मैक्किंडल, इन्वेजन अलेक्ज्ेंडर, पृ० 311

नंद-वंश 5

उस उल्लेख के सहारे प्रथम नंद का ठीक-ठीक समय निर्घारित करना कोई मूल्य नहीं रखता।

बड़े आरवर्ष की बात है कि उम्र काल के किसी ग्रंथ में वंग्र-नाम के क्या में नंद का पता नहीं मिलता। इसमें कोई शक नहीं कि कोटिस्स के अपवेशास्त्र में इसका उल्लेख है और परप्रपार इसे बन्दुग्य मोधे के काल की एचना बतलाती है। किन्तु इस ग्रंथ में ऐसे उल्लेख हैं जो इस बात की ओर इंगित करते हैं कि यह ग्रंथ काफी बात में लिखा गया था। जरिस्त के बचने में खुळ आधुनिक बिद्धानों ने अलेन्बेन्ड्स के स्थान पर नन्डूम पड़ने का यत्न किया है, किन्तु मुद्द पाठ विल्ड्ज सही नहीं है। जिस्त ने पंपोयस ट्रोमस का इतिवृत्त लिखा है। सम्भवतः उसे पूर्वकाल के बृत प्राप्त से। प्राचीन मंगों में सिल्य पट्टी ही एकमान ऐसा ग्रंथ है जिसमें 'नंदराजवंश' का उल्लेख आया है। इसे सिल्ड के इतिवृत्तां और पुराणों से प्राचीन मानने के कुछ तर्कपूर्ण आयार है। किन्तु नंदराज का उल्लेख एक अन्य स्थान पर मिं हुआ है। विरुच्छे के हतिवृत्तां को इसे सिल्ड केस में मंदराज का उल्लेख एक अन्य स्थान पर मिं हुआ है। विरुच्छे को स्थान के शिव्ह केस में मंदराज का उल्लेख एक अन्य स्थान पर मिं हुआ है। विरुच्छे को साथ को स्थान के शिव्ह केस में मंदराज का उल्लेख वो बार आता है। कारवेल के हाथीम के शिव्ह केस में मंदराज का उल्लेख वो बार आता है।

#### पंचमें च दानी वसे नंदराज ति-वस-सत ओघाटितं तनसुलिय-वाटा पञाडि नगरं पवेसयति

"और पांचवें वर्ष में (खारवेल) 300 वर्ष (या 103 वर्ष) पहले नंदराज द्वारा खुदाई नहर को तनसुलिय के मार्ग से नगर में ले आया।"

फिर, बारवेज के बारहवें राज्यवर्ष के प्रसंग में लेख में यह उल्लेख हैं: "मंदराजिसतें कॉल्यानसमित्री" (इसकी एक दूसरी बाचना भी हैं: मंदराजिसतें कॉल्या जिन संनिवेस) इसका ताल्पर्य है "मंदराज द्वारा हस्तगत की गई कॉल्या की जनता या जिन की मृति।"

इस बंग के अपेलाइल सुसंबद्ध इतिहास के लिए हमें भारतीय परंपराओं का सहारा लेना पड़ता है। नंद-बंग के शासन में भारतीय लेककों की विष हो। नंद-बंग का शासन में भारतीय लेककों की विष हो। नंद-बंग का शासन भारत के सामाजिक-राजनीतिक आन्दोलन का एक महत्त्वपूर्ण बरण है। जैन मुनियों के नृतांत की भी यह एक महत्त्वपूर्ण भटना है। चन्नमुक्त कया का भी यह एक महत्त्वपूर्ण अंग है। चन्नमुक्त कया के कई लिक् महत्त्वपूर्ण अंग है। चन्नमुक्त कया के कि तहत्त्व में भी स्वते हैं। सिहल के इतिवृत्तां और टीकाओं, बाह्मण पुराणों, लोक-क्याओं, एक प्रतिद्ध नाटक और राजनीति के कर बंधों में चन्नमुक्त कथा के अंग मिलले हैं।

#### महापद्म

पुराणों के अनुसार नंद-वंश के पहले राजा का नाम महापद्म अथवा महा-पद्मपति या, विसका अर्थ है—"अशीम सेना अथवा अपार धन का स्वामी "महासोंपियंत के अनुसार इस राजा का नाम उपसेन या। पुराणों के अनुसार वह पूर्वमानी वंश के अनितम राजा का बुद्धा से उत्पन्न पुत्र था। वृत्यों से उसे मणिका से उत्पन्न नाई का पुत्र बताया गया है। यूनाती अपनें में उसे मणिका से उत्पन्न नाई का पुत्र बताया गया है। यूनाती प्रत्यों में उसे मणिका से उत्पन्न नाई का पुत्र बताया गया है। यूनाती प्रत्यों में सिकल्दर के समकाखीन ममय राजा के बंश के बनने से जो अनुसार चम्द्रपुत्त पंजाब में जब सिक्ट्यर से मिला था तो पाटिलपुत्र के सिहासत पर यही राजा आरुद्ध था—कार्ट्यस ने सिला है कि "वास्तव में उसका पिता नाई या जो दिनमर की अपनी कमाई से किसी तर्द्ध पट मरता था। पर पत्री अपने कपने कमाई से किसी तर्द्ध पट मरता था। पर पत्री आपने कपने कमाई से किसी तर्द्ध पट मरता था। पर पत्री आपने कपने कमार के उपनी का कुरायात्र बन पाया था और रानी के प्रमान से ही बह राजा का विस्वास-पात्र बन गया था। परन्तु, बाद में उसने छळ से राजा की निर्मम हत्या कर दी और फिर राजकुमारों के संस्थाक के बहाने सारी सत्या अपने अधिकार में ले ली और राजकुमारों को सौत के पाट उतारकर बुद राजा बन बंध। उसी की संतित वर्तमान राजा है।"

इस बारे में नतभेद है कि जिस बर्तमान राजा (अग्रेमीस) की कार्टियस ने चर्चा की है और जी उसके अनुसार ई॰ पू॰ 326 में राज्य करता था वह सद्देश्य का पहला राजा था अथवा उसके युत्रों में से कोई एक था। क्लान्सिकल प्रक्षों के प्रमाण के बाद इस बारे में किसी प्रकार के संघय की गूंजाइश महीं रह जाती। अग्रेमीस राजा का पुत्र था। उसके पिता ने सारी सता पहले ही हुष्य की थी और सिंह्यमन के बेच उत्तराधिकारियों की हुत्या कर दी थी। कर्टियस ने जिस राजा का जिक किया है उसका चलन प्रथम नन्द से में ल नहीं बाता, जो भणिका क्रुसिकन्मा (भणिकासूय) या और जिसके पिता को प्रमुख्ता प्राप्त नहीं थी। इससे यह निष्कर्य निकलता है कि अग्रेमीस या बायोडोर स का जेन्द्रभीस नन्दव्य की दूसरी पीड़ी का राजा था और उसका पिता नन्दव्य की दूसरी पीड़ी का राजा था और उसका पिता नन्दव्य का राजा या अर्थात् भारतीय परम्परा का महापद्म उससेन वहीं था।

ऊपर जिस राजा की हत्या की चर्चा की गई है वह निश्चित रूप से उस वंग्न का रहा होगा जो नंद-बंग्न से पहले पाटलिपुत्र पर राज्य करता था।

मैं निकंडल, इन्वेजन आफ अलेक्ज़ डर, पु॰ 220

नंद-वंश 7

कॉटयस और डायोडोरस ने जिस शासक का जो वर्णन किया है वह काकवर्ण-कालाशोक पर ही सबसे अधिक बरा उतरता है जिसके दुःबद अंत का वर्णन हर्षचित्त में आया है, और वीड परम्पराओं के अनुसार जिसके पुत्रों को, जिनकी संख्या नी या दस थी, उपसेननंद ने अधिकार-विच्त कर दिया था। अग्रेमीस संस्कृत औग्रसेन्य का विगड़ा हुआ रूप प्रनीत होता है जिसका वर्ष है "उग्रसेन का पुत्र अचना वंशन ।" इस संदर्भ में यह ध्यान देने योग्य बात है कि ऐतरेष बाह्य में भी औग्रसेन्य नामक राजा के उपनाम का वर्णन है अहाँ युद्धांश्रीष्टि के पैतृक ताम के रूप में इसका प्रयोग किया गया है।

परवर्ती शैशनागों के समय में एक सर्वशक्तिमान अधिकारी का उदय संभवत: इसी बात की ओर इंगित करता है कि बिम्बिसार के यग के बाद प्रशासन व्यवस्था में महत्त्वपर्णं परिवर्तन हो गया था। विस्विसार अपने महा-मात्रों पर कठोर नियंत्रण रखता था: जो मंत्री उसे बरी सलाह देते थे उन्हें वह नौकरी से निकाल देता था और जिन लोगों की मंत्रणा वह स्वीकार करता था, उन्हें पुरस्कार दिया करता था। इस 'निष्कासन' (purge) के परिणाम स्वरूप एक नए प्रकार के अधिकारियों का वर्ष उदित हुआ जिनके प्रतिनिधि वर्षकार और सुनीय ये जिनकी कार्यक्षमता और साहसिकता की कथाएं बौद्ध ग्रन्थों में मिलती हैं। शैशनाग यग के अन्त में इस स्थिति में निश्चित रूप से पर्याप्त परिवर्तन हो गया होगा। उग्रसेन की जीवन-यात्रा परवर्ती विज्जल के चरित्र की याद दिलाती है और पूर्ववर्ती राजवंश के साथ उसके संबंधों की बहत-सी बातें कार्डिनल मेजरीन और लई-13 के परिवार के सम्बन्धों से मिलती-जलती हैं। यदि अनश्वतियों पर विश्वास किया जाए तो यह तथ्य सामने आता है कि सम्प्रण नंदकाल में राजा का एक महामंत्री होता था, परन्तु इस महामंत्री को वह स्थान कभी प्राप्त नहीं हुआ जो उग्रसेन को अपने स्वामी के समय में प्राप्त था। जैन और हिन्दु लेखकों ने कल्पक से शकटाल और राक्षस तक के राजमंत्रियों की एक विशिष्ट शृंखला की चर्चाकी है। यह कहना बडा कठिन है कि प्राचीन ग्रन्थों में वर्णित ये व्यक्ति इतिहास में कभी सचमच

भारत के इतिहास में पिता और माता दोनों के आधार पर अवस्थवाची नाम चठते थे। कमी-कमी तो मात्र इन्हीं नामों से युक्तरा खाता था। अस्म-केनस, पोरस, पंडिअन आदि नामों से सिद्ध होता है कि स्लास्किक लेकाकों ने अनेक बार व्यक्तियों के निजी नामों का पता लगाने की चेप्टा नहीं की थी।

वर्तमान में । समकालिक अथवा अर्थ-समकालिक अलेखों में इनकी कहीं कोई चर्चा नहीं आयी है। किन्तु, किन मूनानी लेखकों ने ईसा पूर्व चौथी राती की परिस्थितियों के विषय में लिखा है उन्होंने "राजा के परामश्रंदाताओं" का उल्लेख किया है जिनकी सख्या बहुत कम होती वी लेकिन अपने उज्ज्वल चरित्र और बिद्धमता के कारण जिनका बहुत सम्मान था।

"राजा के परामधंदाताओं" के बाद दूसरा महत्त्वपूर्ण स्थान संभवतः "लेनापतियाँ" का या। मिक्किन्दभन्दि में बार-बार भद्रसार का जिक्र सार्व है बोई सी वर्ग का एक अमिकतारी या। नक की तेना बढ़ी शिवताराले, मुखिक्त और मुख्यसंस्थत थी। क्लासिकल प्रत्यकारों के अनुसार नंदरंश के अन्तिम राजा के "बीक हजार पुड़स्तार, शे लाख पृंदर, बारा प्रोहों वाले दो हुआर एव और इन सबसे बढ़कर हाथी—जिनकी संख्या तीन हजार तक पृष्टेंच बाती थी—" देश के प्रवेश मार्गों की रखा के लिए तैनात रहते थे। ' डायो-डोरस और प्लूटार्क ने हाथियों को संख्या कमशः चार हजार और छह हजार बताई है। प्लूटार्क ने मंगा की पाटी के राष्ट्रों का सैन्य वल इस प्रकार बताया है:—अस्सी हजार अस्तारोही, दो लाख प्रवेश मैनिक, आठ हजार संशाम-रण और छह हजार हाथी।

जिस राजा के पास इतनी विधाल सेना हो वह अगर हिमालय से लेकर मौदासरी अवया उनके दसीपस्य प्रदेशों का एकराट होने का महत्त्वाकांधी हो तो इसमें आस्वयं की कोई बात नहीं। सिकन्दर के इतिहासकारों ने लिखा है कि स्थास के पार बनने वाली जातियों सबसे शिवसालों थों और एक राजा के अधीन थीं। उदाहरणायें क्यू कर्टियस रूफन ने लिखा है, 'इस नदी (हास्कासिस अववा स्थास) के पार सिन्तुत रीमसान है—"उनके बाद गंगा आती है जो भारत की सबसे बड़ी नदी है और जिसके उस किनारे दो राष्ट्र गंगरिवह और प्रविकास-बसे हुए थे। इन पर अधेमीस राज्य करता था। 'य इयोगोरिवह में पर प्रविकास करता था। 'य इयोगोरिवह और प्रविकास-बसे हुए थे। इन पर अधेमीस राज्य करता था। 'य इयोगोरिवह जी है अपेश करता था। 'य इयोगोरिव लिखा है, अयेमीस नहीं। प्रटार्क ने जो कुछ लिखा है अयवा उसके अधेनी अनुवाद का जो तात्यों है उससे यह प्रतीत होता है कि "वंदरिवह" (गंग-रिवह) और इस दोनों राष्ट्रों के राजा अलग-जलग ये और इस दोनों राष्ट्रों के राजा अलग-जलग ये और इस दोनों राष्ट्रों के

<sup>1.</sup> मैक्किंडल, इन्वेजन, पु॰ 22!-22.

<sup>2.</sup> बही

"राजाओं" के अस्वों, रयों और हािषयों की जो संख्या दी गई है उससे उक्त बात का समर्थन होता है। यह संख्या करियस और बायोग्रोस्स ने अयेशीस- लेक्ट्री में के पास अदबों, रयों और हािषयों की जो संख्या वताई है, उससे अधिक है। किलु पैदलों की संख्या सभी ने समान बताई है। हािषयों जािद की संख्या का अन्तर विभिन्न परम्पराओं के कारण हो सकता है। इस बात की सम्मानना कम है कि किसी मित्र राजा की मदद आ जाने के कारण यह अब्तर आ जाते हैं। किली ने किसी मित्र राजा की मदद आ जाने के कारण यह अब्तर आ जाता है। किली ने किसा के प्राप्त के 'मित्राह' की सबसे ज्यादा चिन्त और नाम पर कुछ लेंग बहां के निवासियों को ही नहीं, वंद्या गां के पूरे अहे को हो सिव्ही की कारण यह अब को के स्थाप के स्थाप हो के साम पर कुछ लेंग बहां के निवासियों को ही नहीं, वंद्या गां के पूरे अहे को हो पित्रीखोंचा कहते हैं।

र्जंन ग्रन्थों में लिखा है कि समुद्र तट तक समूचा देश नन्द के मंत्री ने अपने अधीन कर लिया था।—

### समुद्रवसनांशेभ्य आसमुद्रमपि श्रियः। उपायहस्तैराकृष्य ततः सोऽकृत नन्दसात्।।

पुराणों में महापद्म द्वारा क्षत्रियों का अन्त किए जाने की बात कही गई है। इससे यह अर्थ गिकलता है कि चैयुनागवा के समझाठिक जितने भी क्षात्रिय यंग्र थे (बुल्यकालं अविष्यमित सर्वे होते महीसितः) महापद्म ने उन सब को जड़ से उलाड़ फेंका। ये बंग्र थे :—हरवाष्ट्र, पोचाल, काचेय, हैह्य, कालिंग, असमक, कुर, मैथिल, सुरसेन और बीतिहोत्र।

इक्ष्माकु कोयाल (मोटे तौर पर आधुनिक अवधा) के शासक थे। विम्वसार के बेटे अजाताजु ने उन्हें परास्त किया था। प्रसिद्ध शासक प्रेमेनिज और उसके बेटे विदूर के बाद इस बंग का इतिहास नहीं मिलता। कणासिरसाय में एक स्थान पर अयोज्या में नंद के शिविर (क्वक) का प्रसंग आया है। स्पष्ट है कि नंद ने कोशल पर चढ़ाई की थी। ऐसा प्रतीत होता है कि इक्ष्माकुन्यों की एक महत्त्वपूर्ण शासा दक्षिण की और चली गयी थी, क्योंकि तीसरी या चौथी सदी में कृष्या की निचली घाटी में ये लोग मिलते हैं।

<sup>1.</sup> पाजिटर, डा० क० ए० प० 23

गंगा के ऊरारी भाग और गुम्ती के बीच के भाग में और मध्य दोकाव के एक भाग पर पांचाओं का अधिकार था। ऐसा लगता है कि नंदवंग्र के उदस से पहले मगब-राज्य के साथ उनकी कभी लड़ाई नहीं हुई थी। नंदवंग्र ने हर्स्ट्र पराजित करके अपने नियंत्रण में लिया होगा, जैसाकि प्राचीन ग्रन्थों में उपलब्ध प्रमाणों से प्रतीत होता है।

कार्यय बंग, अथवा वे छोग वो बनारस के आस-पास बसे हुए थे, विनिवसार और अजातधानु के समय में ही मगय-साम्राज्य के अधीन हो चुके थे। पुराणों में लिखा है कि शेशुनागबंध के संस्थापक राज ने जब मगय की प्राचीन राजधानी गिरिवज को अपना निवास-स्थान बनाया तो अपने बंध एक राजकुमार को बनारस में स्थापित किया। स्पष्ट है कि इसी राजकुमार के बंधज अथवा उत्तराधिकारी से गंद ने काशी का अधिकार प्रकृष किया।

नमंदा घाटी के एक हिस्से पर मध्यकाल तक हैह्यबंध का अधिकार रहने के प्रमाण मिनले हैं। हैह्यबंध की राजधानी पहले माहिएमती में थी। पाजिटर के अनुसार अब जिसे मान्याता कहते हैं वही पुराने जमाने की माहिएमती बताने हैं जो तमंदा के उत्तरी हैं के अनुसार अब जिसे मान्यात कहते हैं वही पुराने जमाने की माहिएमती वे जाते हैं जो तमंदा के उत्तरी कितारे पर इन्दौर के इलाके में है। पुराणों में लिखा है कि नंदबंध के पूर्ववर्ती चौतुनागों ने माहिएमती के पहोसी राज्य अवनित्त के सासक को नीचा दिखाया था। इस बात को हिए में एखते हुए यह अवसम्भव नहीं मालूम होना वि नंद-बंध ने इस क्षेत्र पर भी अधिकार कर किया था। परन्तु, किसी स्वतंत्र प्रमाण के इसकी पुष्टि नहीं होती है। फिर भी, हमें यह नहीं मूलना चाहिए कि ईसापूर्व चौषी सदी के अन्त में चन्द्रमुख के समय में मालवा और गुकरात तोनों ही माण्य-साञ्चावण के अभन्य अंगेर सम्भव है कि इसका रास्ता नंदी हारा ही तैयार कर दिया गया हो।

उड़ीसा में बैतरणी नदी से लेकर विजागपट्टम जिले में बराहनदी के विस्तृत क्षेत्र पर कॉलगों का आधिपत्य या। प्राचीन काल में इनकी राजधानी प्रसिद्ध नगर देतकुर अयबा दतपुर में थी। गजाम जिले में विकाकोल के पास लांगुत्य (लांगुलिनी) नदी के तट पर स्थित दंतवनत्र किले को ही प्राचीन दंतकुर समझा जाता है। हाथीगुंफा के अभिलेखों से ऐसा प्रतीत होता है कि नद ने कलिंग के एक भाग को जीता था। किन्तु कतितप विद्वामों का मत है कि इम अभिलेख में वॉणन नंदराज कोई स्थानीय राजा था। लेकन अभिलेखों

र्नेड-वंश 11

की भाषा से यह बात प्रमाणित नहीं होती। इनमें निःसन्देह यहाँ एक विजेता का प्रसंग है जिसने कॉलंग के एक सन्तिबेश (स्थान) पर अपना आधिपत्य स्थापित किया और इस प्रान्त में नहरें खुदवाईं।

अश्मक गोदाबरी घाटी के एक भाग में थे। उनकी राजधानी पोटिन, पोटन अबवा पोदन में थी। इस नाम के अंतिम रूप पोदन से बोधन की स्मृति हो आती हैजो आन्ध-राज्य में निनामाबाद से कुछ दूर, मन्जीरा और गोदाबरों के संगम के दक्षिण में स्थित है। निजामाबाद जिल्ले के परिक्षम में कुछ दूर पर "नो नद देहरा" (नदेर) नामक नगर स्थित है। इससे यह पता घलता है कि सम्भव है कि असमक बदा की प्राचीन भूमि भी "नौ नदों" के राज्यक्षेत्र में आ गई हो, यदापि किती समसामयिक अबवा अर्थ-समसामयिक लेखक ने इस बात की पिट्ट नहीं की है।

जैसा कि सुविदित है कुर पांचाल के परिचम में बसते थे। गंगा से लेकर कुरुक्षेत्र की पावन भूमि के परे पानेस्वर के पास सरस्वती तक इनका राज्यक्षेत्र या। नंदों के इस प्रदेश के जीतने का कोई तत्कालीन स्पष्ट प्रमाण नहीं है। "प्रसिजाइ और गंदरिद्द राष्ट्र के राज्यक्षेत्र"—जिसके कर्तगत सभी गांगिय प्रदेश आते हैं—के सिलसिले में जो यूनानी प्रमाण उपलब्ध है उससे यह सम्भव प्रतीत होना है कि नंद-चंदा ने इसे भी जीत लिया था।

मैं थिल रामाणण-महाभारत में वर्णित प्रतिव नगरी मिथिला के रहने वाले ये। रामाणण भी नायिका और उसके पिता जनक से बन्यव होने के कारण यह नगरी प्रतिव हुई। नेपाल की सीमा में जनकपुर नामक छोटे हो ने नगर की पहुंचान मिथिला से की गयी है; इसके दक्षिण में दरभंगा और मुजफतपुर जिलों की सीमाएँ मिलती हैं। उसरी बिहार के अधिकांश मूमाण को जिस पर कि कृषियों जो। जिसमें हिल्डी भी शिमिणित भी शानिताली राज्यमंत्रल राज्य करता था—अजातशत्रु ने अपने राज्य में मिला लिया या और उसके उत्तराधिकारी यदा-कदा इस प्रदेश की राज्यानी, वैशाली में आते रहते थे। यहि पीराणिक परम्पराओं का कोई महस्व है तो नेपाल की तराई के जंगलों में मिथाल के राजा एक सीमा तक निर्देश्त कर संस्तान रहे होंगे। वर्षो ऋतु में गंडक, वागमती और उनकी सहायक निर्देश के स्वतंत्र रहे होंगे। वर्षो ऋतु में गंडक, वागमती और उनकी सहायक निर्देश के स्वतंत्र रहे होंगे। वर्षो ऋतु भाना-जाना निरस्य है बहुत किन हो जाता होगा। और ऐसी परिस्थितियों में विश्वाल वेशाली नगर के अजातश्रम के कक्ष्मों में क्षा जो गर भी तराई के

जंगलों में स्वायत्त शासन बना रहा हो तो कोई आश्चर्य की बात नहीं। वैशाली को सैनिक अङ्डा बना सकने के कारण ही नंद अधिक सफल हुए।

शूरसेनों की, जिन्हें मेगरथनीज ने सीरयेनोइ कहा है, राजधानी जमुना तटवर्ती मधुरा थी। निफल्पर के इतिहासकारों के वर्णनों को देखते हुए पह बहुत सम्भव प्रतीत होना है कि ये प्रसिआई राज्य के अधीन हो गए हों।

पुराणों के अनुसार वीतिहोत्रों का हैहुयों और अवन्तियों से निकट सम्बन्ध रहा होगा। कहा जाता है कि प्रिक्षिद्ध प्रधोत बंध के उत्यान से पूर्व वीतिहोत्रों की प्रभूतसा समाप्त हो चुकी थी। यदि भविष्यानुक्तिलं के अंतिम पृष्टों में कथित इस बात का कोई पूरत है कि कुछ वीतिहोत्र चेतुनागीं के समकांठिक थे तो सम्भव है कि दौयुनागों ने प्रधोतों का संपूर्ण यह हरणकर (यहा इक्तन) अर्थात एरास्त कर पहले के राजन्वेश के क्रिकी कुमार की जुर स्थापित निष्या हो। जैसा कि पहले ही कहा जा चुका है गिरानार समेत समूचे परिचम मारत पर चन्द्रगुप्त मीये का नियंत्रण था। इससे इस बात की सम्भावना बहुत बढ़ जाती है कि इसका मार्ग उसके पूर्ववर्गी नंदीं द्वारा ही प्रशस्त कर दिया गाहो। जैस लेखकों का यह मत है कि जबन्ति के प्रधात कर रिवा गाहो। वीत लेखकों का यह मत है कि जबन्ति के प्रधात कर दिवा गाहो। कीत लेखकों का यह मत है कि जबन्ति के प्रधात कर रिवा गाहों कर कि जविष्त के प्रधात कर रिवा गाहों कर स्थात के स्वार्थ से स्थात कर है कि जबन्ति के प्रधात कर रिवा गाहों कर से उसर से परिवार में स्थात के स्थात कर है कि जबन्ति के प्रधात कर रिवा गाहों कर से उसर से से विष्

प्रथम नंद की विजयों का जो विवरण ऊपर दिया गया है, उसका आधार अधिकांशाः बाद के प्रवर्षों से ही किया गया है। परन्तु, यूनानी लेखकों के वर्णान जीर हार्थागुं के अभिलेख में मिलने वाले प्रमाणों के बाद शक की कोई गुंजाइज नहीं रह जाती कि सिकन्दर के समय में भारत के पूर्वी प्रदेशों में जो राजवंश शासन करता था उसका गंगा की प्रायः समुची डोणी पर बोर जगर सारे कॉलग पर नहीं तो उसके कुछ हिस्से पर अधिकार जरूर था। कुछ लेखकों ने पूर्व नंदों और नव नंदों को अल्य-अल्य बताया है और कहा है कि सारवंश के अधिलेख में वर्णित नंदराज पूर्व नंदों में से ही एक राजा था। किन्तु यह मत सेमेन्द्र और अन्य इतिहासकारों तथा ब्रह्मकच्या के विभिन्न कर्ताओं द्वारा प्रयुक्त पूर्व नंदों में से ही एक राजा था। किन्तु यह मत सेमेन्द्र और अन्य इतिहासकारों तथा ब्रह्मकच्या के विभिन्न कर्ताओं द्वारा प्रयुक्त पूर्व नंदों गें एक ही बंदा का उस्लेख है तथा चेन लेखकों सेन सेम सेमें से साथ के अनुचित आक्या पर आधारित है। पुराणों और लंका की परम्पराओं में एक ही बंदा का उस्लेख है तथा चेन लेखकों सोत साथी लेखक 'पन वंद' में प्रमुत्त संद 'पन' का नर्य 'पी' लगाने हैं 'परमा नहीं। पूर्व नंद एक राजा का नाम है, राजवंश का अभिभान नहीं।

मंद-बंग 13

उसका अभेद नंद राजा के पुनर्जीवित शरीर, भ्यामक नंद (योगानंद) से किया गया है, न कि नंदों से।

मैसूर के कई अभिलेखों के अनुसार कुंतल पर नंदों का शासन था जिसमें बन्बई मेशिक्टेसी का दक्षिणी मान तथा हैदराबाद राज्य का निकटतम क्षेत्र और मैसूर राज्य सम्मिलत था। किन्तु, ये अभिलेख अपेकाक्टत आधुनिक समय (1200 ई०) के हैं इस्तिलए जन पर अधिक विश्वास नहीं किया जा सकता। फिर भी, इतना तो स्वीकार करना ही होगा कि कृष्णा और तुंगभद्रा से आगे मगम साम्राज्य का विस्तार होने का संतीयजनक प्रमाण उपलब्ध नहीं है और यह विस्तार कुरनुल और जितलहूग जिलों के ई० पू० तीसरी सदी के अधीक के ब्रोदेशलेखों के पहले इला होगा।

#### वशासन

नंद-साम्राज्य दर-दर तक विस्तत था। इस विस्तत साम्राज्य का प्रशा-सन वे कैसे चलाते थे. इस बारे में बहुत कम जात है। यदि परम्पराओं पर विश्वास किया जाए जो हमें यह जात हो जाएगा कि नंदवंश के संस्थापक का उददेश्य एकात्मक (unitary) राज्य स्थापित करना था। समस्त क्षत्रियों का विनाश करने और साथ ही साथ एकराट और एकछत्र जैसे पदों के प्रयोग का और कछ अर्थ नहीं हो सकता। परन्त, यनानी लेखक यद्यपि इस बात की ओर तो इंगित करते हैं कि प्रसिआई और 'गंदरिदड' एक ही राजा के अधीन थे. तथापि इनका अलग-अलग उल्लेख करते हैं और एरियन ने व्यास के पार 'आंतरिक शासन की उल्कब्द व्यवस्था' का उल्लेख किया है जिसमें अभिजात-तंत्र प्रचलित था और यह अभिजात वर्ग अपने अधिकारों का प्रयोग न्यायोजित और संयमित बंग से करता था। एरियन ने जिस अभिजात-तंत्र का उल्लेख किया है उससे कौटिल्य के अर्थशास्त्र में विणत कुरुओं, पाँचालों और अन्य संघों का स्मरण हो आता है जिनमें अभिजात वर्ग राजा की उपाधि धारण करता था। ये प्रदेश काफी समद्ध थे। यहां के निवासी 'अच्छे किसान' थे। भिम उपजाऊ वी और आंतरिक प्रशासन अत्युत्तम था। इसके विपरीत प्रसिकार्ड (मगघ) की स्थिति खराब थी। यहां लोग 'राजा से घणा करते थे। और उसे बड़ी हेय दष्टि से देखते थे। जो प्रमाण सूलभ हैं उनसे ऐसा लगता है कि नंद-वंश के राजाओं ने अपने साम्राज्य के दरस्य प्रदेशों को अर्थात गंगा के डेल्टा तथा अवध के आगे के क्षेत्रों के लोगों को मगध क्षेत्र में पर्याप्त

एकप्रावत्मिषकार दे रखा था। िकन्तु मूह-प्रदेश को, जिसमें मगय (दिल्ली विहार), बृग्जि (उत्तर बिहार), काशी (वतारत), कोशल (अवह आदि कत्तरद शांसिक थे, प्रशासक व्यवस्था जगमा वेंद्री ही थी वेंद्री कि हिल्ली के मुल्तामों की दिल्ली मुंद्रे में और दोआब के प्रदेश में। मगय की राजधानी पार्टालपुत्र हों नहीं, बल्लि उत्तर दिहार के बृष्कि देश की राजधानी विद्याला अथवा बंधालों में भी राज्ञा की उत्तरियति का प्राचीन कन्यों में ममाण मिल्ला है। अयोध्या में एक मैनिक शिवर का भी प्रसंग आया है। वीमान्त क्षेत्रों में अपेशाह्र विवर्षकता के विपारीत साम्राज्य के हत्य-स्थल में नदीं की दृह स्थिति की शेर सिक्ट के महासंग्रं के बीद टीका कारों और अनेक परवर्ती लेखकों ने चन्द्र-मुन्त के प्रारम्भिक जीवन की नगीरंगक क्याओं के द्वारा इशार किया है। इसमें कुछ की विषय नस्तु अल्केड की कथाओं से ऐसी मिल्ली है कि आपस्य होता है। परणु इक्की मुक्ता किया वार्यों प्रयाभ यार्थे परप्तरा रद ही आधारित लगती है।

ई॰ पू॰ चौथी शताब्दी के युनानी पर्यवेक्षकों के विवरणों से और बाद के उन यूनानी ग्रन्थों से जहाँ इतिहास के सार मिलते हैं और नन्दों की प्रान्तीय शासन प्रणाली की चर्चा आयी है, यह प्रकट होता है कि नंदों के शासन में 'नोमार्क' और 'हाईपार्क' जैसे अधिकारी हुआ करते थे। ('नोमार्क' खब्द यूनानी शब्द 'नोम' से बना है जो लगभग जिले का पर्यायवाची है) 'नोमाकं', जिसे हम जिलाघीश कह सकते हैं, जिले का स्थानीय शासक अथवा राज्यपाल होता या। 'हाईपार्क' शब्द का प्रयोग कभी-कभी क्षत्रप के लिए किया जाता है। लेकिन, यहां जिस पदाधिकारी का जिक्र किया गया है उसे कहीं-कहीं क्षत्रप का अधीनस्य अधिकारी भी कहा गया है। यद्यपि, इन कार्याधिकारियों का उल्लेख प्रमुख रूप से सिकन्दर के समय में पंजाब अथवा मौर्यकाल में मगध साम्प्राज्य के सिलसिले में हुआ है, तथापि सहज ही यह अनुमान लगाया जा सकता है कि नंदकाल में भी प्रान्तीय व्यवस्था बहुत भिन्न न बी; विशेष कर उन प्रदेशों में जहां उनका पूर्ण प्रभुत्व था। ई० पु० तीसरी शताब्दी में हमें आहार, विषय, जनपढ आदि शासन की इकाइयों और महामात्र, राजुक, प्रादेशिक और राष्ट्रिय जैसे इनके कार्याधिकारियों के वर्णन मिलते हैं। ये कार्याधिकारी यूनानियों द्वारा उल्लिखित 'नोमाकं' और 'हाईपार्क' के समकक्ष प्रतीत होते हैं।

गाँव सबसे छोटी प्रशासनिक इकाई थी। प्रश्नोपनिषद् में जो एक उत्तर

नंद-बंश 15

वैदिक कृति है अधिकृतों का उल्लेख आया है जिन्हें सम्प्राट, प्रामों की देव-रेख के लिए नियुक्त करता था। पालि-आपमों में प्रामिक्तें (गांव के मुखिया) का उल्लेख है। ये सम्भवतं इन 'अधिकृतों के ही समक्क्ष हैं। ऐसा प्रतीत होता है हि कि मगव-साम्प्राच्य के आरम्भ में राजा इन ग्राम-अधिकारियों के निकट सम्पर्क में रहता था। बिम्बिसार द्वारा ह्वारों प्रामिकों की सभा बुलाने का वर्णन मिलता है। इस बात का कोई प्रमाण नहीं मिलता कि नेद-बंध के राजाओं ने भी इसी मार्ग का अनुसरण किया था। राजा के प्रति प्रमाण की पृणा इन बात की सुष्क है कि ग्रामीण क्षेत्रों के जीवन ने राजा का कोई सम्पर्क नहीं था जैया कि यूनानी लेखकों ने भी लिखा है। ई० पू॰ तीसरी सताब्दी में अक्षोक ने जब अपनी ध्यानुसिक्त की नीति के अनुगरण में इर-दूर के गांबों की तीर्थयात्राएं कीं, तभी राज्य का ग्रामीण जीवन से युन: सम्पर्क स्थापित ही सका।

वायुराण की कुछ पांडुं लिपियों के अनुसार—यह पुराण प्राचीनतम पुराणों में से है—यंद-बंध के प्रथम राजा ने 28 वर्ष तक राज्य किया और उनके बार उनके पूर्म ने 12 वर्ष तक राज्य किया । सातवीं सती में वाण ने भी ऐसा ही उन्लेख किया है। ताराजाण के अनुसार भी नन्द ने 29 वर्ष तक राज्य किया। यदि कालक्रम का यह विवरण स्वीकार कर लिया जाए तो इससे यह प्रश्ट होता है कि प्रथम नंद राजा की मृत्यु है ० कु० 338 से पहले नहीं हुई होगी, वर्योक ० कु० 366-67 से उसका युज राज्य कर रहा वा बोर नंदचंग का शासन है ० कु० 366-67 से पहिले स्वापित नहीं हुआ होगा। किन्तु, जैसा कि पहले भी कहा जा चुका है कि पुराणों और जैन तथा बौढ अन्यों में जो इस काल का इतिहास हमें बताते हैं उपसेत, महापद्म या नंद-वंश की शासनावधि के बारे में एकेसल जाती है।

#### परवर्ती नंद

पुराणों में प्रयम नंद के जिन पुत्रों का उस्लेख हुआ है, उनमें सम्भवतः सहस्य अण्या सहस्य त्वसे बड़ा था। सस्य-पुराण की जितनों भी पाईच तियां उपलब्ध हैं उनसे अधिकांठों में इकता नाम मुक्त्य बताया गया है। परन्तु, वायु-पुराण की एक पांडुलिपि ऐसी भी है जिसमें इसे सहस्य कहा गया है, औ बच्चा के भतान्सार विक्याववान का सहिल्म है। महाबोधिक्वा में प्रयम नव्य के पुत्रों के जो नाम मिलते हैं, वे एकदम मिनन हैं। स्वतंत्र मुखें इस उनसे पुत्रों के जो नाम मिलते हैं, वे एकदम मिनन हैं। स्वतंत्र मुखें इस

का कहीं उल्लेख नहीं किया है, उनके अनुसार सिकन्दर जब व्यास के तट पर पहुँचा, उस समय "नापित" राजवंश का एक राजा सिहासनारूड़ था और उसका नाम अग्रेमीस अथवा जेन्ड्रीमस था।

डायडोरस ने जिसे जें न्हें मिश कहा है वह कुछ विद्वानों के मत में संस्कृत का चन्द्रमस ही है, जो चन्द्रगुद मीर्य से मिल नहीं है। किन्तु प्लूटार्क ने सिक्टर के समय के "प्रीस्थाई" के राजा और "एंन्ह्रोकोट्टोब" में स्पष्ट में द किया है और जरिटन के वर्णन से प्लूटार्क की बात की पुष्टि होती है। केंन्द्रिमस अवका अग्रेमीस एक राजहत्तां का पुत्र वा जिसका कम्म उस समय हुआ या जबकि उसके पिता ने प्रतिश्वाद पर पूर्ण आधिपत्य जमा किया था, जबकि चन्द्रगुद स्वयं ही एक नए साध्याप्य का संस्थापक और अपने बंदा का प्रयम सासक मा जेंन्द्रमिस का पिता नापित या जिसके बंदा में उसके पहले कोई राजा नहीं हुआ था। दूसरी ओर, सभी भारतीय ठेसकों में इस बारे में मतंत्रय है कि चन्द्रगुत का जन्म राज-कुल में हुआ था, यद्यपि इस बंदा के विषय में और इत वारे में भी कि वह बंदा विश्वद क्षत्रिय या किनहीं, तत्तां ने अपने इन स्वयं है यह साफ पता चल्दता है कि नापित राजहता नाष्ट्रिक स्वयं में प्रता वर्षों में यह साफ पता चल्दता है कि नापित राजहता नाष्ट्रिक्टा नाष्ट्री स्वयं ने रंदनेत की स्वापना की।

प्रथम नंद के उत्तराधिकारी राजकुमारों की संख्या आठ मिलती है। यह संख्या अवास्तरिक सी प्रतीत होती है और यह कहना कठिन है कि वा के लेक्कों ने जिस परम्परा का आलेख किया है उतने यं स्वायं होतहास कितन है। कहा जाता है कि इनमें से अतिना राजकुमार को घन-संबद्ध का व्यस्त या और उसके पास अस्सी कोटि को सम्पदा थी। कहते हैं कि उसने अपने बन को डियाने के लिए संगा के तक की एक चट्टान में चुनाई करवाई थी। अन्य वस्तुओं के नाथ-साथ जानवरों की खाल, गाँव, पेड़ और एक्टरों पर भी कर लगाकर उसने पुतः वस एकतित किया और उसे भी इसी प्रकार डिजा दिया। यह चुनान मिहल की उसी पुरानुत की टीका से लिया गया है और इसे किसी हर तक ऐतिहासिक माना जा सकता है। प्रोक्तेश नोकर्क डासची ने तमिल की एक कियानों में कहा पाया है कि असे पुरानुत की समस्त प्रतिक तंत्रों के विद्या स्वायं है। इस किया में कहा स्वायं है कि अनेक समस जेता नंदों ने पहले तो सुरम्य पार्टलयापुत्र में चन एकतित किया और बाद में इस पन को संगा में खिया दिया। सातवीं सतास्वी के विस्थात चीनी यानी, मुबाइ ब्लाइ ने 'फन्ट राजा दिया। सातवीं सतास्वी के विस्थात चीनी यानी, मुबाइ ब्लाइ ने 'फन्ट राजा दिया। सातवीं सतास्वी के विस्थात चीनी यानी, मुबाइ ब्लाइ ने 'फन्ट राजा दिया। सातवीं सतास्वी के विस्थात चीनी यानी, मुबाइ ब्लाइ ने 'फन्ट राजा दिया। सातवीं सतास्वी के विस्थात चीनी यानी, मुबाइ ब्लाइ ने 'फन्ट राजा

नंद-वंश 17

के पांच ख़जानों का उल्लेख किया है जिसमें सात प्रकार के बहुमूल्य जवाहिरात थे। $^{\prime\prime}$ 1

नंद द्वारा अनन्त सम्पदा एकत्रित किए जाने की पुष्टि सभी प्रमाण-स्रोतों और लेखकों द्वारा होती है। इसका अभिप्राग यह समझा जाता है कि उसने अपने प्रजाजनों से कल्यूनेक चन बस्ल किया और यह कोई आदयर्च की बात नहीं कि सिकन्दर के समकालीन "मंद को उसकी प्रजा बृणा करती थी और उसे हैंय दृष्टि से देखती थी। उसने म्वयं को एक राजा के अनुरूप विद्व न करके अपने पिता के ही चरण-चिन्हों का अनुरूप किया।"

पीड़ित प्रजा को द्वीश ही तथा नेता मिल गया। प्रदूशके और जरिटन ने ऐंग्ड्रेकोट्टस अथवा संग्रोकोट्टम ताम के एक युक्त का उल्लेख किया की निस्संदे प्रसिद्ध चरपूपन से भिन्न नहीं था जिनने पंजाब में शिक्त कर से मुखाकात की और प्रतिज्ञाई के विषय में बहुत दिख्यस्थी दिखाई थी। 'पीड़ा हैं। यह सिहासनास्त्र हुआ और उसने भारत की तकालोन सरकार ता तक्षा पळट कर और सिकन्दर के अधिनायकों को निकाल बाहर करके भारत की 'पार्टन से दासता का जुआ उतार फेंका।' भारतीय पुरायुनों में बहर-मूप्त के साथ ही एक अपन महत्वपूर्ण व्यक्ति का उल्लेख किया जाता है किसका नाम कीटिल्य अववा चाणक्य या और जो द्विवयंभ था। प्राचीन भारतीय एस्पराओं के अनुनार वह तकशिक्षा का निवासी या। प्राचीन

कुछ भारतीय लेखकों ने, विशेषकर संस्कृत नाटक मुझराक्षस के लेखक ने, कीटिक्य की कुटनीतिक जालों को ही प्रमुख कप से अपनी कृतियों में स्थान दिया है, तथापि मिक्टिक्य पक्टों ने नदों और मौयों की सेनाओं के संबर्ष की लिपक सांकी दी हैं। "नन्द के राजकुळ की सेवा में भदुदसाल (भद्रसाल) नाम का एक सेनानी था जिसने राजा चन्द्रगुन्त पर आक्रमण क्या उत्त युद्ध में अस्ती बार कबंध नृत्य हुआ। क्योंकि कहा जाता है कि कल एक महाध्यस की पूर्णाहृति हो जाती है, अर्थाद जब दस सहस्र मज, एक लक्ष अपन, पांच सहस्र रख और सो कोटि पैदल कट आते हैं तब कबंब उठते हैं और उन्मत होकर रणक्षेत्र में नृत्य करते हैं।" इस उदरण में पर्यान्त

<sup>1.</sup> बैटसं, ii, पु॰ 296

पौराणिक अतिरंजन है। किन्तु, इससे हमें यह पता चलता है कि सिहासन तक पहुंचने के लिए चन्द्रगुप्त को धमासान युद्ध करना पड़ा था।

नंदर्शन के परसोरी राजवंश की शान-शौकत के सम्मूल नंदर्शन की समक फीकी एड़ गई। लिकिन, यह स्मरणायें बात है कि नंदर्शन की राजा अपने जतायिकारियों और मानी गीड़ियों की दाम में क्या दे गए। स्मिय के शब्दों में कहें तो उन्होंने "परस्पर विरोधी राज्यों को इस बात के किए विवस किया कि वे आपनी उलाइ-खड़ाइ न करें और स्वयं की किसी उच्चतर नियामक सत्ता के हाथों में सींप दें।" उन्होंने एक ऐसी सेना तैयार की जिसका उपयोग मनम के परवर्ती शासकों ने विदेशी आक्रमणकारियों के हुमके को रोकने में और विभिन्यार तथा अजातशबु के हारा प्रवर्तित सारायीं सीमा में अपने राज्य का विस्तार करने की नीति की कार्यानित करने में किया सीमा में

यदि बृह्त्क्षा के संकल्पकर्ताओं द्वारा उल्लिखित परंपरा पर विश्वास किया बाए तो नंद के शासनकाल में पाटिलपुत्र में सरस्वती और लक्ष्मी दोनों का ही तास या वर्षांच् पाटिलपुत्र विद्या और भीतिक सुल-समृद्धि का घर बन गया या। वर्ष, उपवर्ष, गिणिनि, काल्पान्त, वरिल, व्याहि आदि उद्भव्द विद्या देशे पूर्ण में हुए, जिनके कारण इस युग का सहत्व और भी बढ़ गया। यथि इस परंपरा में अधिकांच बार्ट मात्र किस्ते-कहानियां हो सकती है जिन पर कि विश्वास नहीं होता, तो भी इस बात पर इस सहल हो विद्यास कर सकते हैं कि इस युग में व्याकरण ने बहुत उन्मति की। पाणिनि को प्रवन-लिपि का पता या। पत्रांत्रिक के महासाध्य किस विदित होता है कि उससे पहले भी पाणिन पर लनेक पहले के महासाध्य किस विदित होता है कि इस बात को देखते हुए अलम्बन नहीं कि पत्रांत्रिक पूर्वकर्ती इन भाष्यकारों में कुछ नंदों के समय में हुए हों। कुछ व्याकरणावार्यों के अनुसार इस बंध के राजाओं ने नापतील के मान स्थिर किए (नंदोपकक्साणि मानानि)।

जहां तक सामाजिक पक्ष का सम्बन्ध है, नंदों के उत्थान को निम्नवर्ष के उत्कर्ष का प्रतीक माना जा सकता है। पुराणों में इस राजवंश को शूदों के शासन का अपूजा और इस करारण अपम भी कहा है। अंतिम बाद हम दृष्टि से बहुत महत्वपूर्ण है कि इस परिवार का जैन सामुखों और मुनियों से नद-वंश 19

परस्परागत सम्बन्ध था। किन्तु, प्रमाण केवल एक ही व्यक्ति के विषय में उपलब्ध है और उसके आधार पर कोई घारणा बना लेना कठिन है।

#### II. मगधसाम्बाज्य से परे के प्रदेश

नंदयुगीन भारत का कोई भी बुत्तान्त तब तक पूर्ण नहीं होगा, जब तक उसमें मगष साम्राज्य से परे के विस्तत भारतीय प्रदेशों का थोड़ा-बहत उल्लेख न दिया गया हो । यह बडे दुर्भाग्य की बात है कि जो प्रमाण उपलब्ध हैं उनकी सहायता से नंदों के साम्राज्य की सीमाओं का ठीक-ठीक निर्घारण नहीं किया जा सकता। खासकर दक्षिण के सम्बन्ध में तो और भी कठिनाई है। जैसा कि पहले ही कहा जा चका है, यनानी और पौराणिक प्रमाणों के अनसार उत्तर में गंगा की घाटी नंद के साम्राज्य में सम्मिलित थी। यदि गंगा के ऊपरी पाट को जो कभी घघघर-इक्स की तलहटी से होकर बहती थी मोटे तौर पर तत्कालीन मगध-साम्राज्य और उत्तरापथ के छोटे-छोटे स्वतन्त्र राज्यों और जातियों के बीच की सीमा रेखा मान लें. तो बहत गलत न होगा। दक्षिण के विषय में यूनानी प्रमाण विशेष सहायक नहीं है। जैसा कि देख ही चके हैं. पराणों में उपलब्ध प्रमाणों से इस बात का संकेत मिलता है कि नंदों ने तत्कालीन सभी प्रमख क्षत्रिय-राज्यों को अपने साम्राज्य में मिला लिया था, जिसमें, वहत सम्भव है कि दक्षिण के भी कुछ राज्य रहे होंगे। इन दक्षिणी राज्यों में हैहय, कॉलंग और अश्मकों का विशेष उल्लेख किया गया है।

ये सभी प्रमाण गुलकालीन माने जाते हैं। इनके आधार पर अस्थायी कर से हम दिखण में गोदावरी को गंद-माआज्य की सीमा अथवा कम से कम उनकी राजनीतिक और सैनिक गतिविधियों का क्षेत्र तो मान ही सकते हैं। मध्यकाल के कुछ जैन येथों और अभिनेत्वों में प्रमाण मिलता है कि गोदावरी के पार भी नंदों का राज्य था। किन्तु, इन मध्यकालीन प्रमाणों का प्राचीन काल के प्रसंग में कोई मृत्य है, यह सन्देह की बात है। इंदानी अभिनेत्वों, यूनानी और लैटिन लेककों तथा भारतीय साहित्य और अभिलेकों में मिलने वाली छिटपुट सामधी के आधार पर हम भारत के दो विशाल क्षेत्रों के बारे में अर्थात् घष्ट्यर के पार सिन्ध के बेसिन का क्षेत्र और गोदावरी के परे दिखण मारत के क्षेत्र के बारे में कुछ कह सकते हैं। उपलब्ध प्रमाण कावार पर हम इस क्षेत्रों के बारे मा कब साह से से साह प्रमाण कर हो सन्ते के बार मान ककते हैं।

## (१) पश्चिमोत्तर भारत

## (क) प्राकृतिक स्वरूप

उत्तर में हिमाल्य से, पश्चिम में हिस्दुइक्ष, सफेद कोह, सुलेमान और किरवर की पहाड़ियों से, दक्षिण में अरब सागर और कच्छ के रण्ण से और पूर्व में बार अथवा राजस्थान के रीमस्तान और पूर्वी पंजाव की अधिरयकाओं और पहाड़ियों से परिबंधित सिन्यू और उसकी सहायक नारियों की विस्तृत षाटी अपने आप में एक छोटा-सा संसार थी, जिस पर मीयों के उत्यान से पूर्व मगव की आंधी और तुकान का बहुत प्रभाव नहीं पढ़ता था।

यह प्रदेश तीन प्राकृतिक भागों में विभक्त है :

 सतलुज के ऊपरी भागों से लेकर चित्राल के बेसिन तक फैला पर्वतीय प्रदेश और सीमा पर के कुछ अन्य चटटानी इलाके;

छोटी-बड़ी नदियों के जाल को अंतर में लिए पंजाब का मैदान;
 और

 सिन्धु के निचले इलाके का यह भाग और डेल्टा जहाँ वर्षा नहीं के बराबर होती है और जिसके एक महत्त्वपूर्ण भाग को अब सिन्ध प्रान्त के नाम से जाना जाता है।

क्यर जिस भूभाग का उल्लेख किया गया है उसमें प्राकृतिक दूरमों का सिंग प्रवाद होता है। उसर में हिमालय के हिमालखित शिक्षर और सिंगियर है तो का मज़न हिरामालों के पार-प्रदेश को ढके रहती है। इसके बिल्कुल विचरीत है सिन्तु का मैदान वो एक अनंत ऊसर प्रदेश सा प्रतीत होता है और जिस पर प्रवृद्ध साहियों के अतिरिक्त और कुछ उपता ही नहीं। अंतोगस्वा यह मून्यूय राज्युताना के रिमरतान, तिन्य के रिगत्तान और अस्त सामर की उत्तुन नरोगों में आहत केनिक तलों में विलोग हो जाता है। परनु, क्रसल के दिनों में इकका नजारा दूसरा हो होता है। दूर-दूर तक फैली रंग-बिरंगी लहरातों लहलहाती पसलें और नदाल को ही रागलें इस प्रदेश के उत्तार और उकताने वाले दूसरों को भूला देती है।

इस क्षेत्र की निर्ध्यों की थोड़ी जानकारी के बिना यहां का इतिहास ठीक तरह से नहीं गमझा आ सकता। सिन्यु की मुख्य चार तिव्यती-पठार की उच्च पूर्ति में तिकती है और इस क्षेत्र की समूची लम्बाई में सीरण्याति से बहुती है। इसने हमारे देश को अपना नाम ही नहीं दिया बल्कि, कुछ

यनानी लेखक तो यह कहते हैं कि किसी समय में यह नदी ही हमारे देश की पश्चिमोत्तर सीमा बी। पंजाब के उत्तर-पश्चिमी भाग में अटक के पास काबल नदी अपनी सहाधिकाओं स्वात, पंजकोर, कुनार और पंजिशिर के सम्मिलित जल के साथ इसमें मिलती है । परन्त, सिन्ध की मस्य सहायक नदियां पूर्व में हैं और खास पंजाव-पंचनद देश के मैदानों में बहती हैं। इन पांच नदियों में सबसे निकट झेलम है जिसे वितस्ता भी कहते थे (युनानियों ने इसे 'हाइडैस्पीज' कहा है)। यह नदी काश्मीर की सनहरी षाटी को सन्दर और समद्विशाली बनाती है और झंग के पास चेनाब में जा मिलती है जिसे प्राचीन काल में चन्द्रभागा अथवा असिकनी कहते थे । यनानी लेखकों ने इसका 'एकेसीनीस' नाम दिया है। संगम के कारण घार का बहाब वेगपर्ण हो जाता है और उसमें भयंकर भंवरें बनती हैं। इसमें फंस जाने के कारण ई० पु० चौथो शताब्दी में सिकन्दर के बेडे का सर्वनाश ही हो गया होता। चेनाव के बाद नम्बर आता है रावी का, जिसे प्राचीन काल में परुष्णी अथवा इरावती कहा जाता था। यनानियों ने इसे 'हाइडाओटिस' नाम दिया है। यह चम्ब से निकलती है और झेलम तथा चेनाव की सम्मिलित धारा में जाकर गिरती है। रावी के पूर्व में है व्यास—प्राचीनकाल की विपाश अथवा विपाशा और युनानियों की हाइफेसिस जो अब सतलज की सहायक नदी है। सतलुज का पुरातन नाम या शुतुद्रि अथवा शतद्र और यनानी नाम हेसीडस अथवा जरडोस । ये पांचों घाराएं मिलकर पंच नद बनती हैं और मिथनकोट के ऊपर सिन्ध में मिल जाती हैं और विद्याल सिन्ध नदी अपना बहाव बदलती हुई अरव सागर में जा गिरती है। इसके आसपास बहत-सी टिजाओं में पाटों के निशान और प्राचीन नगरों के अवशेष मिलते हैं।

चीतकाल में पंजाब की निर्मा क्येशाइन छोटी प्रतीत होती हैं। परन्तु ग्रीम्म ऋतु के आंत-आंते, जयिक प्रहाड़ों की वर्फ पियलने रुगती है, और सासकर जब मानमून था जाता है तो ये बारिताएं उफनती, उम्बुड़ी तटक्कों को अपने में समेटती सी बहती हैं। फिर तो इनको उन्धू सकता नियंत्रण से बाहर हो जाती है। प्रदेश का एक बड़ा भाग समुझ्मा बन जाता है। जैसा कि हम आमे चलकर देखेंगे मुनानी रुसक इन नदियों की भीयणता और इस इकाके की जमीन पर उनके प्रमाब के साथी हैं।

पंजाब में निदयां तो बहुत हैं, फिर भी वहाँ की जमीन अपेक्षाकृत उतनी उपजाऊ नहीं है । नियमित वर्षा तथा प्राचीन समय में सिचाई की पर्याप्त सुविधाएं न होने के कारण विस्तृत खेती की किटनाइयों और भी ज्यादा थीं। परन्तु, समन बनों याना तराई का इलाका, जिसमें तथितिया के आसपास की मूमि सिमिलित है, हमें वा से अत्यिक उर्दर रहा है। इसि उत्यादन के अतिरिक्त सिम्पु के बेशिन की दूसरी सम्पत्ति नमक है जी नमक के पहाड़ और सिम्प्य के डेल्टे में विधोध रूप से होता है। इस क्षेत्र में सोने की लाने तो नहीं है, लेकिन, सिम्पु और काब्यू की निर्दियों की रेत में तथा कई बूसरी सरिताओं के ऊपरी डलाकों में नीना मिलित है।

रेत से सोना निकालने में अब आधिक दृष्टि से कोई लाभ नहीं रहा । केबिन, हैरोबोटस के अनुसार ईं पू॰ पांचवीं ताताब्दी में 'भारत' अयांति सिन्धु की पादी 360 टेंजेंट (एक प्राचीन तोल) स्वर्णपृष्ठि विराज में देती थीं सीमाइटित और मीमीकनोस देशों में ताबा अन्य कुछ कोचों में सोना और चौदी की 'खान' होने की सुखना सिकन्दर के साथियों को और सातवीं तालाब्दी के चीनी याजियों को दी गई थी। कारस के महल के लिए सागवान की लकड़ी गान्यार के जंगलों से गई थी और उसे सजाने के लिए हाथी दांत भी गान्यार देश से ही गया था। सिकन्दर ने भी अपने बेड़े के लिए इमारती लकड़ी उत्तरी पंजाब के पढ़ाड़ी कोंचों से ही ली थी।

देश के अन्य भागों की तरह ही, इस पंचनद प्रदेश के इतिहास पर भी भौगोलिक परिस्थितियों का व्यापक प्रभाव रहा है। नदपुरित मैदानों की ओर तरेरते हुए पश्चिम और उत्तर के इन पर्वतों ने यहाँ जल्लार जातियों को प्रथय दिया है, जिन्होंने प्रत्येक पर्वत-शूग को दुर्ग बना लिया था और प्राचीन काल के प्रबलतम विजेता से लोहा लिया। इन मैदानों को विभक्त करने वाली अनेक छोटी-बड़ी नदियों से बनने वाले प्रत्येक 'दोआब' ने अपनी भूमि में स्वाधीन जातियों का पोषण किया था। इसके विपरीत विशाल सिन्ध और उसकी सहायक निदयों ने उन महत्त्वाकांक्षी शासकों के लिए राजपय का काम किया जो पंजाब और सिन्ध की छोटी-छोटी राजनीतिक शक्तियों को दबाकर एक नियंत्रण शक्ति के अधीन करना चाहते थे। यात्रियों ने और व्यापारियों ने यहाँ से बाहर जा कर इस देश की खनिज और कृषि सम्पदा की कहानी कही होगी और यह कहानी सम्राटों के कानों तक भी पहुंची होगी जो ई० पू० छठी से चौथी शताब्दियों के बीच सुसा और एकबतना में अपना दरबार लगाते थे। भारत का धन-वैभव और उसके सपूतों की राजनीतिक एकता के अभाव ने विदेशी आक्रमणकारी को न्योता दिया । ईरान में केन्द्रीकृत एकतंत्र थाजो इस वात की ओर इंगित करता था कि आक्रमण उधर ही से होगा।

### (ख) सिन्ध पर ईरान की चढाई

जे नोफोन तथा अन्य लेखकों के अनसार ईरानी साम्राज्य के संस्थापक सम्बाट साहरस (ई० प० 558-29) ने भारत और जसके सीमान्त प्रदेशों में कई सैनिक सरगिमयां चाल की और इस दिशा में उसने कुछ निश्चित प्रदेश जीत भी लिया लेकिन जो प्रमाण उपलब्ध हैं उनसे जात होता है कि प्रथम अखमनी समाट के अधीतस्य राज्यों में सिन्ध नही तक काबल की घाटी ही जामिल थी। प्लिनी ने लिखा है कि साइरस ने कापिजी के प्रसिद्ध नगर का विध्वंस किया था। एरियन के अनुसार 'सिन्च के पश्चिम में कोफेन (काबल) तक के दलाके ने ईरानियों के सम्मल आत्मसमर्पण कर दिया था और वे साइरस को कर दिया करते थे।' काणिशी जिसे यवाछ च्वाछ ने क-पि-शीह और अन्य चीनी लेखकों ने कि-पिन (यनानी काफेन) लिखा है उस स्थान पर या उसके आस पास ही स्थित था जहाँ घोर बंद और पंजशिर मिलती हैं। बाद के लेखकों का कथन है कि कि-पिन का पूर्वी भाग ही कीएन-त ओ-लो अथवा गान्वार था। इस तरह क्लामिकल लेखकों ने यह स्पष्ट कर दिया है कि पंज-शिर और सिन्ध के बीच का इलाका, जिसमें प्राचीन कापिशी अथवा कि-पिन और खास गान्धार (जिला पेशावर) भी शामिल हैं. साइरस के शासनाधीन था; यह एक ऐसा तथ्य है जो दारा (ई० पू० 522-486) के प्राचीनतम अभिलेखों से मेल खाता है जिनके अनसार गदर अथवा गान्वार साइरस की प्रजाशी ।

पूर्व के "यातगव" अथवा सत्तागाइडियन के लोग भी ईरानियों के राज्यायिकार में थे। सातवीं अन्नयी की सीमा में ये तो थे ही, साथ ही गाव्यार,
दादिसी और अपराइत के लोग भी थे। हुअंफेड़ तो यहां तक मानने के
िक्य तैयार है कि पंजाब के रहने बाले लोगों को ही सत्तागाइडियन कहा गया
है। परन्तु राजिल्सन के विचार में ये लोग (कंदहार के) अराकोधियनों के
समीप रहते थे और अफगानिस्तान के दिक्षण-पूर्व माग पर उनका अधिकार
था। सर्रे के मतानुसार यह लोग गयनी और गिलजई ओवों में रहते थे।
ततागाइडियन की ठीक-ठीक स्थिति अब भी अनिश्चित बनी हुई है और व
तक तए प्रमाण न मिलें तद तक अंतिम रूप हे छुन हीं कहाँ ना सकता।

दारा के कई अभिलेखों में उसके प्रवाजनों की सूची में इससे भी ज्यादा प्रसिद्ध एक नाम आता है, वह है—हिद्दू (हिन्दू) जो हेरोडोटस के "इंडियन्स" से साम्य रखता है। इस प्रसिद्ध यूनानी इतिहासकार के कथनानुसार यह भली-

भांति ज्ञात है कि किन परिस्थितियों में ये लोग गुलाम बने और इसे दुहराने की आवश्यकता नहीं । लिखा है "भारतीयों ने, जिनकी संख्या हमें किसी भी ज्ञात राष्ट्र से अधिक है, इतना खिराज दिया जितना कि किसी और ने नहीं, यानी 360 टेलैंट स्वर्णयलि । यह बीसवां क्षत्रप-क्षेत्र था ।" हर्जफेल्ड के मता-नसार 'हिंद' का मतलब सिन्ध से है। हेरोडोटस के इस कथन को कि "भारतीय जातियों की संख्या किसी भी अन्य राष्ट्र की जातियों की संख्या से कहीं अधिक है और ये सब जातियाँ एक ही भाषा नहीं बोलतीं और उसके इस दसरे कयन से कि वे इतना खिराज देती हैं, मिलाकर देखने से यही प्रतीत होता है कि अखमनी साम्प्राज्य का बीसवाँ प्रान्त (क्षत्रपी) आधुनिक सिन्ध का छोटा-सा इलाका नहीं हो सकतः । 'भारत के पश्चिम' में जिस रेतीली जमीन का जिक्र किया गया है. उसका अभिप्राय यदि राजपताना से है तो हमें बीसवें प्रान्त की सीमाओं में अगर समची मध्य और निचली सिन्ध घाटी नहीं तो दक्षिणी पंजाब का काफी वडा भभाग शामिल करना ही पड़ेगा। निस्संदेह यह तर्क दिया जा सकता है कि मेगास्थनीज और एरियन के कतिपय शब्द ऐसे हैं जिनसे क्षेत्र के अपेक्षाकृत संकृचित होने का अनमान होता है। मेगास्थनीज का कहना है कि "भारतीयों का कभी किसी विदेशी से यद्भ नहीं हुआ था और न ही किसी विदेशी शासक ने यहाँ आक्रमण किया और न कभी इसे जीता—सिवाय हरक्यूलिस और डायोनिसस के और फिर बाद में मकदनियों के।" एरियन ने भी लिखा है कि "भारतीयों के कथनानुसार सिकन्दर से पूर्व डायोनिसस और हरक्यालस के अतिरिक्त किसी और ने उनकी भिम पर कभी आक्रमण नहीं किया या।" च कि इन दोनों लेखकों ने अक्सर सिन्च को ही श्रास भारत की पश्चिमी सीमा माना है, इसलिए उन्होंने जो कुछ कहा है उससे यह मतलब निकाला जा सकता है कि पूर्व में ईरान का राज्य विशाल सिन्ध से आगे नहीं था। परन्त, यह कहा गया है और शायद ठीक ही कहा गया है कि "हो सकता है कि प्रसिद्ध यनानी आकान्ता सिकन्दर की उपलब्धियों को अधिक महत्त्व देने के उददेश्य से उसके इतिहासकारों ने" ईरानियों की उपलब्धियों को "कम करके दिखाने का प्रयत्न किया हो।" जो भी हो, हमें मेगास्थनीज और एरियन की उक्तियों के मुकाबले में, जिन्होंने बहुत बाद में लिखा, हेरोडोटस के प्रमाणों को ज्यादा महत्त्व देना चाहिए, जो कि समकालिक हैं।

दारा ने बड़ी बुद्धि और पराक्रम के साथ राज्य किया था परन्तु उसकी मृत्यु के बाद अल्प काल में ही वह राज्य ध्वस्ता हो गया। दारा के बाद नंद-वंश 25

उसका बेटा जेक्संसीण ई॰ पू॰ 486 में गर्दी पर बैटा और ई॰ पू॰ 465 तक उसने राज्य किया और इस समय में उसे एक के बाद एक मुसीबत का सामना करता पड़ा। सर्वव विद्रोह मड़क उठे। पर्सीपोलिश के एक अमिलेख में, जिसका काल ई॰ पू॰ 186-180 के बीच बताया जाता है, मालूम पड़ता है कि उसने वैवस का मन्दिर नण्ट कर दिया था। पूरी संभावना है कि यह उल्लेख भारत का ही है। फिर भी निस्चपूर्वक कहना कठिन है कि अवसमनी सासक ने अहुरसज्वत के सम्मान में जिहार किया पा अववा उसे देव-पूजकों की मुम्म, सुहर-पूर्व के आम्पन के दिशोह का सामना करना पड़ा था। जेक्संसीअ भारतीय प्रान्तों पर अपना कुछ प्रमुख बनाए रखने में सक्कठ रहा। इसकी पार्णत पुष्टि इस तथ्य से हो जाती है कि उसने ई० पू० 480 में अब हिल्लास पर चढ़ाई की या ती उसकी विद्याल सेना में गाम्यार और भारत के अववान भी शामिल थे।

ई राज की सेना और सीनक बेड़ को सालीसस और फीटिया में और माइकेल तथा यूरीमेडोन में यूनानियों के मुकाबले में जो खाति उठानी एड़ी उससे यह स्पर्ट हो गया कि उसकी विजयों और उत्थान के दिन बीत चुके हैं। जेक्सींक के निबंल और अयोग्य उत्तराधिकारी ने रणक्षेत्रों से अधिक अपने रिनवासों में चिंच ली। धीरे-धीर राजकाज मान्यन्त्री आदेशादि का काम महत्वाकांची औरतों और बड़े-बड़े अधिकारियों के हाथ में चला गया। राजकुमारों की हाथाएं होने लगी, क्षत्रयों ने विद्राह, किये और जगह-जगह-जन-विप्लब होने लगे—इन सबने राष्ट्रीय पतन का मार्ग प्रशस्त कर दिया। परन्तु, अष्ट और दुर्वेळ शासन के कमंबारी कुछ समय तक प्रवंशों और स्थान के कप पर और नेती शासन करते हते, वे विरोधियों के बीये और साहस को विया नहीं सके।

भारत के सीमावर्ती इलाकों में रहने वाली जातियों पर ई॰ पू० 330 तक अवसानियों का निवंत्रण अववा प्रमाव रहा, जविक सिक्तर ने उनके प्रभाव को हमेशा के लिए तमाज कर दिया। ईरातोस्थनत के प्रमाण के आचार पर स्ट्राबों ने कहा है कि "सिन्धू भारत और एरियाना के बीच सीमा का काम करती थी। एरियाना भारत के परिचम में स्थित या और उस समय (जब सिकन्दर ने भारत पर आक्रमण किया) फारतियों के अधिकार में या।"

गौगमेळा में भारतीय सैनिकों ने फारसियों के साथ ही यवन सम्प्राट् के से लोहा लिया था। एरियन ने भारतीय के तीन दलों का उल्लेख किया है जिन्होंने डेरियस तृतीय कोडीमेनत (ई॰ पू॰ 335-330) की प्रकार का उत्तर दिवा था। बेड्सियने (वल्ल क्षेत्र) के बदा में रहने बाले भारतीय, को सम्भवतः कारियोगान्यार के बाती में, युद्ध क्षेत्र में स्वयं बेड्सियनों और संगादिवातान्यात् के बाती में, युद्ध क्षेत्र में स्वयं बेड्सियनों और संगादिवातान्यात् के कार्य के बाती) के साथ ही बेसस की कामान में ये को बेड्सियन कारण कामान में ये को बेडियूया काएक क्षत्रप था। भारतीयों का हुसरा दल 'भारतीय पहाड़ी (इंडियन हिल्मोन') अथवा (पर्वतीय भारतीय (भाउन्टोगर इंडियनस)' कहलाता था। ये लोग सम्भवतः सत्ता सत्तागाइडियन अथवा सिल्य में दान्योगों के प्रदेश के लोग ये। ये अराकोशिया के क्षत्रप, वस्त्री के नियंत्रण में (क्रन्यार क्षेत्र के अराकोशिया के क्षत्रप, वस्त्री के नियंत्रण में (क्रन्यार क्षेत्र के अराकोशिया के क्षत्रप, वस्त्री के नियंत्रण में (क्रन्यार क्षेत्र के अराकोशिया के क्षत्रप, वस्त्री में ये। स्पष्टतः आवाय बीसवें सत्त्रप्ति के भारतीयों से हैं, जो अपनी पन्दह हाथियों को छोटी-सी फीज केकर ईरान-सेर्थ को मदद के लिए आय थे।

वारा ने सिकन्दर के विरुद्ध जो विश्वाल फारसी सेना उतारी उसमें भारतीय संनिक केन्द्र में ने, जहाँ नरेश स्वयं था। स्पष्ट हैं कि इन भारतीय संनिकों को एक विशेष तीमा तक राजा का विश्वास प्राप्त वा और उनहें राजा तथा उसके निकट संबंधियों "ईरानियों, जिनके मुनदूरी गुठ वाले भाले थे, स्थानांतरित्तं केरियाइयों और माडियाई तीरण्याचों" को रक्षा करने का गोरव प्राप्त था। भारतीय सैनिकों ने मी राजा के विश्वास को पूरी तरह निभाय। जब आक्ष्मण सुकड्झा और बीर राजा ने स्वयं बावा बोल दिया तो ईरानी पुइसवारों के साथ कुछ भारतीय दुस्मन पर ऐसे टूटे कि एक बार तो यह मालूम हुआ कि वह एक सैनिक बस्ते (यमॅनियों की फीज) को जड़मूल से मध्ट कर देंगे। परनु, ठीक नीके पर सिकन्दर की मदद पहुंच जाने के कारण वे बच गए।

यह ध्यान देने के लायक बात है कि दारा तृतीय की सेना के साथ भारतीय विनिक्त के यो महत्वपूर्ण दस्ते थे ने बैन्द्रिया और अरकोसिया के समयों के अन्दे के नीचे लड़े थे। उससे अभिग्राय यह निकलता है कि समा अर्था के अन्दे को नीचे लड़े थे। उससे अभिग्राय यह निकलता है कि समा भारतीयों के इलाके उपयुंक्त दो अत्रप-पदेशों के अर्थात थे। यो और कमी-कमी तीन प्रान्तों को मिलाकर एक कर देना परवर्ती अन्वसामियों के प्रशासनिक इतिहास की एक विशेष बात रही है। कीटिल्य के अर्थातास्त्र में वर्णित वच्छोपनत सामतों की गांति ही अर्थानस्थ भारतीय आवश्यकता पढ़ते पर सर्वोच्च शासक के सहायतार्थ अपनी सैनिक टुकड़ियां भेजते थे। बड़े-वड़े प्रान्तों के अत्रमां की जिला अधिकारियों अथवा मोमाकं और हास्त्राक्ष

नंद-वंश 27

के स्तर के स्थानीय शासकों की यहायता रहती थी । इस बात का उल्लेख मिखता है कि ई० पू० 326 में मंग्नेशीनयाई हमले के समय काबुल और सिन्यू की यादियों में ऐसे स्थानीय शासक शासन करते थे। सिन्यू पार करने के बाद सिकन्दर को किसी ईरानी अश्य का मुकाबला नहीं करना पड़ा। लेकिन, हाइंपाके और नोमार्क नमक के पहाड़ तक मिलते रहे। कुछ सरदारों ने वो अपनेआप को पूर्ण स्वायत घोषित कर दिवा था और 'बंबीलख' अपवा राजा कहलाने लगे थे। इस समय तक इंदानी राजा और छत्रपीं का प्रभाव बहुत कम हो गया था। छोटी-छोटी सभी रियासतें "स्वष्णंद होकर रहतीं, उनकी अपनी राजनीतिक महत्वाकांशाएं थी। जब जैसा मोका होता वे युद्ध और संधि करतीं।

#### (ग) अखमनियों के उत्तराधिकारी

पश्चिमोत्तर भारत में और सीमान्त प्रदेश में ईरानी साम्राज्य के अवशेषों पर जिन छोटी-छोटी रियासतों ने जन्म लिया उन्हें तीन वर्गों में विभक्त किया जा सकता है : (क) राजतंत्र-जिसका स्वरूप मूलतः कबाइली ही या और जो कुनार और राबी के बीच के क्षेत्र में थे। इसमें एक पहाड़ी राज्य भी था जो स्वल्पतंत्र था; (ख) राबी के पूर्व में और झैलम तथा चेनाब के संगम के दक्षिण में स्वशासित कबीले: और (ग) एक-तंत्र तथा सिन्ध की निचली घाटी में मिथनकोट के नीचे एक राज्य में "द्वैध शासन" भी था. जहाँ के कुछ भागों को राजनीति में ब्राह्मणों का पर्याप्त राज-नीतिक प्रभाव लक्षित होता है। प्रथम वर्ग देश के उन सामन्ती प्रदेशों से प्रारम्भ होता है जो काबुल नदी की उत्तरी सहायक नदियों से सिंचित हैं और जिनके अन्तर्गत कृतार की घाटियाँ पंजकोरा और स्वात जाते हैं। इन प्रदेशों में कमश: अस्पियन, गोरियाई और अस्सकेनियन वसते थे । अस्पेसियन नाम ईरानी 'अस्प' से बना है जिसका अर्थ घोडा है और यह संस्कृत शब्द 'अश्ब' अथवा 'अश्वक' के समरूप है। इस प्रकार अस्पेसियन अस्सकेनियन अथवा अरवक ही ये या फिर उनके सजातीय । अस्पेसियनों के शासक को हाईपार्क कहा जाता है। इन लोगों का मुख्य वन पशुवन ही था। इनके 2,30,000 पशओं को सिकन्दर ने ही पकड़ लिया था।

अस्सकेनियनों का जिस क्षेत्र पर कब्जा था वह स्वात की बाटी में या और गुप्त काल में उसे सुवास्तु और उद्यान कहते थे। इस देश की राजधानी मस्सग में थी, जो एक वड़ा नगर था। और यह नगर प्रकृति द्वारा तो मुर्राक्षित था ही, अन्यथा भी इसकी मुरक्षा का अच्छा प्रबन्ध था। नगर के बारों तरफ एक दीवार थी जिसकी गरिधि 35 स्टेडिया थी। यह दीवार थुन में पकाई ईटों की बनी थी और उसकी नींव परवरों की थी। इस दीवार की मिशने के लिए सिक्टनर को उन्ने-ऊंबे मंजान वांचने पड़े वे और इंजनों से काम लेना पड़ा था। अस्मकेनियन राजा के पास 20,000 बुड्सबार, 30,000 पंदर और 30 हाथियों की शक्तिशाली नेना थी। सम्भवतः अभिसार के राजा से उनकी सच्चि थी, व्यक्ति सिक्टनर ने जब आक्रमण किया तो इस अस्मकेनियाई राजा के मांडी ने अभिसार के राजा से उनकी सच्च थी, व्यक्ति स्वार के राजा से उनकी सच्च थी, व्यक्ति स्वार के राजा से उनकी सच्च थी, व्यक्ति स्वार के राजा से कही था।

सिन्यु के परिचयवर्ती विषम प्रदेश में 'मेरोस पर्वत की तराई" में कहीं गीसा नामक पर्वतीय राज्य या। होल्डिक के अनुसार यह राज्य स्वात प्रदेश में कोहि-मोर की पाटियों में निचले पहाड़ी भाग पर था। यह कहा जाता कि मीसा राज्य के लोग यूनानी ये और उन लोगों के बंशन ये औ डायोनीसस के साथ भारत आए थे। मिल्लिम निकास में एक बात का प्रमाण मिलता है कि बुद्ध के दिनों से भारत की सीमान्त भूमि पर 'योग' अथवा यूनानी जनपद विखमान या। नीसा के लोगों में अभिजात तंत्र प्रचित्त या। इसके कानूनों की सिकन्यर में प्रयोग की थी। इनकी शासन-परिषद् में 300 सहस्य थे। सिकन्य के आक्रमण के समय अकृष्टिस नाम का व्यक्ति इस परिषद का प्रयान था।

ई० पू० वीधी सताब्दी के उत्तरार्द्ध में सान्धार का क्षेत्र दो हाईपाकों में विकासत था, ये थे:—पुम्कलावती और ताक्षमिळा के। पुम्कलावती, व्यर्गत पूर्तानियों ने किसे एक्त जावतिस कहा है, सिन्यु के परिचम में आधुनिक पूर्तानियों ने किसे एक्त जावतिस कहा है, सिन्यु के परिचम में आधुनिक वेद्यावर जिले में है। ताक्षिण्ठा प्राचीन गांधार के पूर्वी माग में था। रावलींग्री के उत्तर-पश्चिम में बीस मील की दूरी पर चित्रत, सराइक्ल के पास मिड़ नामक स्वान का टीला ही सम्भवनः प्राचीनतम ताबिक्ता है। उत्त समय ताबिक्ता एक और सम्मन नगर था, "सिन्यु और हाइक्टियोंस (क्रिक्म) के बीच का सबसे विद्याल नगर था, "पत्मिक्तु और हाइक्टियोंस (क्रिक्म) के बीच का सबसे विद्याल नगर था, "पत्मिक्तु और हाइक्टियोंस (क्रिक्म) के बीच का सबसे विद्याल नगर था, "पत्मिक्तु और हाइक्टियोंस (क्रिक्म) के बीच का सबसे विद्याल नगर था, "पत्मिक्तु और हाई मो अधिक स्वान का उत्त नगर के बीच का स्वान का स्वान का स्वान का स्वान का स्वान का स्वान की स्वान हो है और सक्ष मी अधिक यहां तावहन्तरह के पुन्दर फल होते थे।" स्वानों के इसके "सब्बीविक अच्छे कान्दानों" की चर्चाकों है, और यहां की बर्जा को प्रसन्त और साव उत्तर का स्वान की स्वान है। यह भी कहा है कि "कुछ लोगों का कहान है कि यह (ताबिक्रा) मिस्र से बड़ा है। दि स्व देश के सम्भव का स्वान के सम्भव स्वान का स्वान के सम्भव से विकास का सम्भव स्वान का स्वान है। कि स्वके स्वान के सम्भव से विकास का सम्भव स्वान स्वान है। स्वान से सिक्नदर से की सम्भव सा वा सिक्नदर

को चिंदी के 200 देलेंट, 3,000 बिल पनु, 10,000 से ऊपर भेड़ें और 30 हाथी भेंट में दिए थे। इस राजा के उत्तराधिकारी ने दिकल्टर और उसके मिन्नों को मेंट की । तड़िक्कल के उत्तराधिकारी ने दिकल्टर और उसके मिन्नों को मेंट की । तड़िक्कल के अपने पड़ीसियों के भ्रति जैना व्यवहार था, उससे ई॰ पू॰ चौचो सताबदी के उत्तराई के राज्यों और जातियों के आपसी सान्वन्धों पर अच्छा प्रकाश पड़ता है। पुक्लाव्यती के अति तस्तिकार में कोई मंत्रीभाव नहीं था और "अविवर्दस" (अभिसार) के राज्या और "पोरस" (पौरस) के साजा और "पोरस" (पौरस) के साजा ती वास्तव में लड़्में हम दोनों का राज्य खेलम के हमरी जोर था। जिल समय रिकल्टर ने आक्रमण किया उस समय तखीशां को सासक का राजनीतिक दर्जा क्या था, इस विषय में नित्त्यप्रकृत कुछ कह सकना किंठन है। एरियन के अनुसार उसका इन्नी हाइंचाक का था, कन्तु स्ट्राबों उसे "बेसिल्यम" तताता है। सम्भव हैं कि हार्बाक्त का सासक कारसा सामक रहा राज्या अथवा सामक रहा रहा हो और जिसने अवसमी शासन के पतन का लाभ उठाकर अपने आपको स्वतन्त्र पीषित कर दिया है। अठारहर्खी वर्ती के कई ऐसे नवाब थे जिन्होंने यही ती सो जपना था था।

"तक्षविका देश के ऊगर के पहाड़ी क्षेत्र पर असंकीज़ अथवा उरशा (ज़िला हुजारा) और अविसरीज अथवा अभिसार (पृंछ और नीचेरा ज़िले) के नरेशों का अधिकार था।" मजे की बात यह है कि सीमान्त प्रदेश के अन्य राजाओं की तरह ही असंकोज को भी हाईपार्क कहा गया है।

दूसरी और, एरियन ने अभिसार के शासक को बंसिलियस अथवा राजा कहा है। वह बहुत ही शिलताशाली नरेश और कृशाय वृद्धि राजनीतिका था। समन्यतः वह नरेशों के एक तबल राज्यमंत्रल का सदस्य रहा होगा, जिसके सदस्य थे: पीरस, असंकोज़ और साम्यतः असकेन्त्र । तलाशिका के राजा से उसके अभिजता थी और उसने पीरस की सहायता से कठों तथा पंजाब की अन्य गणजातियों पर चढ़ाई भी की थी। सिकन्दर के आफ्रमण के लतरे का आभास उसे होगाया था और इसिक्ए उसने आफ्रमणकारी को भाग के किया पर ही रोकने का प्रयत्न किया। उसने सीमान्त नगर और। को सहायता भेजी और असकेनस के भाई को जपने यहां परण दी। सिकन्दर जब तक्षित्रका भें पहुँच ही गया तो उसने देश भेजकर समर्गण का सदेश भेजा, किन्तु हाई हैस्पीज (ब्रेक्स) की लड़ाई से पूर्व उसने अपनी कीज को पोरस की कीज के साथ मिलने की दीसारी भी की।

तविज्ञ के दक्षिण-पूर्व में ग्रेलम और रावी के बीच पुर अथवा पौरवों के बृहवां राज्य से, जिनका वर्णन ऋत्वेद में भी आया है। इनमें अप्रज नरेश का राज्य प्रायः आधुनिक गुवरात और साहपुर जिलों में था या यह एक विस्तीर्थ और उर्वर प्रदेश था, जिसमें तीन सो नगर थे। ऊपर पौरव अथवा पौरस, जिसे एरियन ने 'हाईपार्क' कहा है, चेनाव और रावी के प्रदेश पर राज्य करता था। अप्रज पोरस अपूर्व साहसी और सिंह के समान बीर था; उसके सामने आय-गास के सभी राजा नुष्क्ष थे। पिरचम में तक्षशिद्यां का राज्य और पूर्व में उसका ही बींचव या भतीजा था, अबे कनीयस पौरस कहा गया और पूर्व में उसका ही बींचव या भतीजा था, अबे कनीयस पौरस कहा गया है; वे दोनों ही उससे डरते थे। कठ तथा अन्य गणजात्वियां उसके सौर्य का सम्मान करती थी। अपोडोरस का कहना है कि एम्बिसरोस (अविरस अबवा अभियार का राजा) के साथ उसकी सीच्य थी और हाईस्टेसिश (सिस्तम) की लड़ाई में स्थितसेस ने उसे भदर भी दी थी जो एक 'नीमार्क' और संभवतः पौरस के अपीन था। सिकन्दर के विरुद्ध रण में उसने जो सेना उतारी थी उसमें 50,000 से अधिक पेटल, अपमान 3,000 चुड़वार, 1,000 से ऊपर या और शिवार की दिवर करने राज और साम की राजा की हो।

पौरवों के राज्य के पास ही नोमार्क सोफाइटीस अथवा सौभति का राज्य था। इसमें नमक का एक पर्वत था जिसका नमक समुचे भारतवर्ष के लिए पर्याप्त था। इसीलिए कहीं-कहीं सौभूति को "लवण पर्वतमाला वाले दुर्ग का स्वामी" कहा गया है जो सिन्धु से जेलम तक फैला हुआ था। परन्त, सभी क्लासिकल लेखक इस बारे में एकमत हैं कि उसका राज्य झेलम के पर्व में था। इस राजा के कुछ सिक्के भी मिले हैं जिन पर सीधी ओर राजा का चित्र अंकित है और दसरी ओर कुक्क़ट बना हुआ है। तक्षशिला के राजा द्वारा स्वयं ही वैसीलियस की उपाधि ग्रहण करना और इसी तरह सिक्का जारी करने से भी यही अभिप्राय निकलता है कि वह भी स्वतन्त्र राजा रहा होगा। कर्टियस और डायोडोरस दोनों इस बात पर सहमत हैं कि सौभृति के राज्य में कानून और रीति-रिवाज बहुत अच्छे ये और वे लोग सुन्दरता के पुजारी थे। "अपन अथवा विकलांग बालकों तथा हृष्ट-पृष्ट, सुन्दर और स्वस्य बालकों में भेद करने के लिए अधिकारी नियुक्त किए गए थे। अपंगों और विकलांगों को मार दिया जाता था और हृष्ट-पुष्ट एवं स्वस्य वालकों का पालन-पोषण तथा शिक्षा-दीक्षा की जाती थी। यह उनके माता-पिता की इच्छाओं के अनुरूप नहीं बल्कि राज्य की इच्छाओं के अनुरूप होती थी। विवाह में कुल का महत्त्व न था। न त्रघूके घन या दहेज की चिंताकी जातीथी। इसके विपरीत

नंद-वंश 31

रंग-रूप और व्यक्तित्व को देखा जा सकता था। इस कारण यहां के निवासी शेष देश की अपेक्षा अधिक समादृत थे और ये अधिक बुद्धिमान होते थे।"1

पौरवों और सौभति के वर्णन के साथ ही हम उन कवाइली नरेशों के वर्णन को समाप्त करते हैं जो सीमान्त प्रदेश में और पश्चिमी पंजाब में राज्य करते थे और जो 'हाइपार्क, नोमार्क' अथवा बैसीलियस कहलाते थे। बैसीलियस अपेक्षाकृत बहुत कम होते थे। अब हम गणजातियों के क्षेत्रों पर विचार करेंगे। सर्वप्रथम हम न्लौगनिके अथवा ग्लौसियनों की चर्चा करेंगे जिनका राज्य चेनाव के पश्चिम में या जिसकी सीमा पौरवों के राज्य की सीमा से मिलती थी। इनके राज्य में कम-से-कम सैतीस नगर थे: इनमें से सबसे कम आवादी वाले नगर में भी पाँच हजार से ऊपर लोग रहते थे और कुछ नगरों की तो दस हजार से अधिक की आबादी थी। बहत से घनी आबादी वाले गांव भी थे। 2 इसके बाद हम कैथिओइ अथवा कैथयाइनों का उल्लेख करेंगे. जिनके बारे में कहा जाता है कि वे चेनाब और रावी के दूरस्य क्षेत्र में राज्य करते थे । ऐसा प्रतीत होता है कि यह नाम संस्कृत शब्द 'कठ' का ही पर्याय है । कठ बड़े बीर और जझारु थे। इनका गढ़ संगल में या, जो सम्भवतः गरदास-पूर जिले में फतेगढ़ के करीब था। कुछ लोगों की राय में संगल अमृतसर के पूर्व में जंडियाला में था अथवा लाहोर ही या । यहाँ के लोगों में बड़ी सक्ष्म सौन्दर्य-भावना थी। ओनेसिकिटस के प्रमाण पर स्टावो ने लिखा है कि वे सबसे सुन्दर व्यक्ति को अपना राजा चुनते थे; उनके रीति-रिवाज सौभृति के राज्य की याद दिलाते हैं। कठों के बारे में ओनेसिकिटस ने और भी बहुत-सी बातें कही हैं परन्त उनका उल्लेख बाद में किया जायेगा।

रावी के पूर्व में कठों के करीब ही आईस्ते रहते थे। उनका प्रमुख मढ़े पिन्प्रम में बा। रावी और ब्यास के बीच फेन्स अबवा फेनेलिस नाम के एक राजा का उल्लेख मिलता है। इस राजा का यह नाम सम्भवतः संस्कृत शब्द माल का ही पर्याय है। राजपाठ में अनियों के एक राजवंश की उपाधि भगल मिलती है।

झेलम और चेनाव के संगम के नीचे, झंग के झोरकोट क्षेत्र में सि**बोइ** नामक लोगों का राज्य था। ऋत्वेद के 'शिव' और परवर्ती साहित्य के

मैिकडल, इन्वेजन, पु॰ 219, 279

एरियन, (लोएब) ii, 63,65

चिषि सम्भवतः इन सिबोइ लोगों से जिम्म न थे। हुम्यू लिस की मांति ही ये लोग भी अजिनसारी थे। हृयियार के इल में गदा का प्रयोग करते थे और अपने पणुओं तथा जरूव थे। की भी गदा के नियान से दाग दिया करते थे। सिकन्दर का मुकाबला करते के लिए इन लोगों ने 40,000 सीनकों की चीन जमा की। अज्ञलमोइ इन लोगों के पड़ोती थे। अल्लमाई लोगों के पास भी 40,000 की कीज थी और साथ ही 3,000 पुड़सवार भी। कटियस का कहना है कि "भारत की सबसे बड़ी तीन नदिया उनके गड़ के परकोटों की कुल्ती हुई बहती थी। सिन्धु भी इसके विस्कृत करीज हो बहती है, और दक्षिण में हाइदेसीण को अकेसिनयों का राज्य छता है।"

इन नदियों के संगम के नीचे की ओर एक सुखे भभाग में और रावी तथा वेनाव के किनारे मल्लोइ लोग रहा करते थे। जैसा कि मली-मांति ज्ञात है. उनका नाम संस्कृत के मालव का प्रतिनिधि है। संस्कृत और यनानी साहित्य में मल्लोइ के साथ ही एक और नाम भी आता है. वह है, आक्सीद्रकी अथवा आक्सीद्रसी (जिन्हें सिद्रसी, सुद्रसी, सिद्रकुर्स आदि नामों से भी पकारा गया है) अयवा क्षद्रक। स्टाबों ने लिखा है कि ये लोग डायोनिसस के बंशज थे। उसने यह घारणा इस देश के अंगूर की बेलों और देवता के सम्मख मदिरापान करके नाचने की प्रथा के आधार पर कही है। पाणिनि के अनुसार ये लोग 'आयुव-जीवी' थे। एरियन ने इनकी गणना स्वशासी भारतीयों में की है। इस जाति के लोगों के विषय में उसने कहा कि उनकी संख्या सबसे अधिक थी और इस भाग में बसनेवाले भारतीयों में ये लोग सबसे ज्यादा लडाक थे। स्टाबो के प्रमाण से ऐसा प्रतीत होता है कि क्षद्रकों में पूर्वी भारत के लिच्छिवियों और महलों की भांति राजाओं का शासन था। एक स्थान पर एरियन ने लिखा है कि इन लोगों में महापौर (मेयर) और जिलाधीश (नोमाकोइ) हआ करते थे. जिन्हें विदेशी राजाओं से भी बातचीत करने का पूरा अधिकार होता था। सिकन्दर के आक्रमण के समय तक मालवों और क्षत्रकों के बीच अक्सर यद्ध होता रहताथा। लेकिन, घर के दरवाजे पर एक आक्रमणकारी को देखकर, जो दोनों का समान रूप से शत्रु था, उन दोनों ने अपनी सेनाओं को एक करने का निश्चय किया । कटियस के अनुसार इनकी संयुक्त सेना में 90,000 पैदल, 10,000 घड़सवार और 900 रथ थे, और इनका सेनापति शुद्रकों के

<sup>1.</sup> ज्योग्रफी आफ स्ट्राबो, (लोएव) vii, 11

<sup>2.</sup> मैनिकडल, इन्वेजन पु॰ 233

मंद-बंडा १३

देश का एक योदा था। बायोडोरस का ब्यौरा इससे कुछ जिन्म है। उसके अनुसार दोनों राष्ट्रों में मिलकर पहले 80,000 पेंडल, 10,000 पुड़सवार और 700 रख जुटाये थे। उन्होंने परस्यर एक-दूसरे के यही विवाह करके अपनी सिन्म को और भी मजबूत बनाया। दोनों ने एक-दूसरे को बचुओं के रूप में 10,000 कम्याएं दीं, परन्तु बाद में नेतृत्व के प्रका को लेकर दोनों में झगड़ा हो गया और वे समीपवर्ती अपने-अपने नगरों में बागस के गए। एरियन के वर्षन का निहितायों यह प्रतीत होता है कि किसी पड़ोसी से कोई सहायता आने के पूर्व ही तिरूक्तर मालवों के राज्य में दालिल हो। गया था।

पांचों निदयों के संगम स्परू के नीचे सोडोइ और गस्सनोइ रहा करते ये। सम्प्रयत: सिन्यु उनके क्षेत्रों को अका-प्रकल्प करती थी। बहुत सम्प्रव है कि महाभारत में बणित 'शूर' ही ये सोडोइ वे। सरस्वती के तीर पर असने वाले आभीरों से इन लोगों के पनिष्ठ सम्बन्ध थे।

सन्कर से लेकर डेल्टा तक तिन्य के अधिकांश आग में कई छोटे मोटे राजा राज्य करते थे। इनमें सबसे महत्वपूर्ण मीसीकनोस या। प्राय: इति-हासकारों ने हासकी राज्यसानी अकारों में बया बातने आगत्मात बताई है। कहा जाता है उसका देश भारतवर्ष में सबसे अधिक समृद्ध या। एरियन ने लिखा है कि तिकन्दर ने इस देश की और इसकी राज्यानी की बड़ी प्रशंसा की थी। जोनेसीकिटस के आधार पर स्ट्राबो ने मीसीकनोस के राज्य के विषय में बड़ी दिल्कपर वार्त लिखी है जो अन्यत्र सी आएंगी।

एरियन के वर्णनों से ऐसा प्रतीत होता है कि देश में ब्राह्मणों का बहुत

प्रभाव था। उन्होंने मेसेडोनियाई आकात्मा के विरुद्ध छोगों को विद्रोह के छिए प्रेरित किया। निआकंस का कहना है कि "ब्राह्मण राजकार्य में हिस्सा छेते थे और राजाओं के मंत्री हुआ करते थे।"

भौतीकनोस के राज्य से कुछ ही दूर शोनसीकनो अथवा पोतिकनोस का राज्य था। एरियन कामत है कि इनका शासक एक 'नोमार्क' था। काँटयस ने इस राज्य क्षेत्र के निवासियों को अस्ति की संज्ञा दी है, जो सम्भवतः और कोई नहीं, संस्कृत प्रत्यों का प्रोराठ ही है।

मौसीकनोस के राज्यक्षेत्र से ही जुड़ा हुआ जो पर्यतीय प्रदेश है, वहीं सम्बोस राज्य करता था; स्टुशने ने इसे सद्मुस और प्ल्ट्रार्क ने सक्यस कहा है। सम्बोस की राज्यकानी सिन्दमन अथवा सिन्दोमन नामक स्थान में भी निक्षे सिन्यु तरवर्ती नगर सेवृत्वान से अभिन्न माना गया है, क्लिन्तु इसकी पुष्टि में पर्याप्त युक्तिसंगत प्रमाण नहीं है। एरियन ने लिखा है कि सम्मोस और मौसीकनोस एक-दूसरे के शबु थे। सिकन्दर ने सिन्दोस को भारत के पर्वतीय लोगों का क्षत्र निपुक्त किया था; किन्तु यदि प्लूटाक के कथन को सत्य माना खारा तो उसने नागाओं के कहने पर विद्राह किया। यह इस तप्य की ओर संकेत करता है कि सम्बोस के देश में "नागा दार्थनिकों" का राजनीति पर पर्योप्त प्रभाव था। वे लोग या तो बाह्मण ये अथवा दिनास्य औन मृति। इस प्रकार सम्बोस के देश की परिस्थितियों मौतीकनोस वे देश ये बहुत मिन्न नहीं भी। डायोडोरस ने इस बात का स्पष्ट उल्लेख किया है कि सिन्य के छोटे-छोटे राज्यों के निकट ही बाह्मणों का एक देश था। उसने यह भी लिखा है कि बाह्मण देश की सीमा पर 'इमेटें लिया' नाम का एक नगर या और अस्टिन के किल्को अनवार अस्विग्रेस नाम का नरेश यहां का शासक था।

सिन्यु के डेस्टे में पतलेने का क्षेत्र या जिसका उस्लेख पोट्टल नाम से मिलता है। यह वही प्रदेग हैं जिसे डायोडोरस टीआल कहना है। इसकी राजधानी बहुमनाबाद के पास थी। टायोडोरस ने लिखा है कि टीआल का अपना राजनीतिक संविधान या जो स्पार्टी से मिलता-जुलता या। सेना की कमान दी राजाओं के हाथ में थी जो अलग-अलग परिवारों के थे; राजकाज में प्रयर परिपद् का निदेश अनिम होता था। कटियस के अनुसार सिकन्दर के समय में इन दोनों राजाओं में एक का नाम मोरेस था। मोरेस का भारतीय इतिहास में प्रसिद्ध 'गोरिय' या 'मीय' से श्रुति-साम्य प्रतीत होता है।

नंद-वंश 35

संक्षेय में, जिस समय गंगा की घाटी में नंदबंग का शासन या, उत्तर-पिरमम भारत छोट-छोट राज्यों में बंटा हुआ था। परन्तु 'नोसाकी' और 'हाइसाकी' के बार-बार उल्लेखों से संकेत मिलता है कि जैसे कठारहर्सी शक्ती में सामाज्य के विचटित हो जाने पर कितपय अपनायों को छोड़कर प्राय: सभी प्रतिनिधि स्वतंत्र हो जाने पर भी अपने मृत्यूर्व स्वामी द्वारा प्रदत्त उपाधियों से ही सन्तुष्ट थे, वैसी ही दशा इस क्षेत्र में इस काल में थी। परिचम में ईरान की अधित्यका और पूर्व में गंगा की घाटी में राज्य करने वाले राज्यक कि लिय थे परिविधीय सामाज्य सामाज्य करने काले राज्य

#### (2) दर दक्षिण

नंदपुगीन उत्तर-परिवम भारत के विषय में हमें जो कुछ जात है उसकी कुछना में गोरावरी पार के दूर-दिश्या भारत के विषय में हमारी जानकारी बहुत कम है। यह क्षेत्र प्राकृतिक दृष्टि से तीन स्पष्ट भागों में विभवत है: (1) पूर्वी और परिवमी बाटों के बीच का पठार जिसकी चीटों है नीलिगिर, जहीं दक्षिण की पर्वत-श्रेणियों एक-दूसरी में मिल जाती हैं. (2) परिवम को बंकरी पट्टी जो दूर समूद तट तक चली गयी है और जिसमें स्थान-स्थान पर छोटी-छोटो निर्देशों और जाज़ियों तो हैं परन्तु ऐसी कोई बड़ी नदी महीं जो कि इसे जलग-अलग भागों में विभक्त कर दे; (3) इससे चौड़ा पूर्वी समुद्रतट-प्रदेश सिवार्स गोजावरी, कृष्णा और कावेरी के उर्वर केल्टे और मददरा तथा तिन्वेदिल के "को बढ़वीन मदाना" है

इन दोनों पट्टियों की भूमि काफी उचली है। इनमें परिचम पट्टी अरद सागर के फिनारे हैं और पूर्वी बंगाल की खाड़ी के। इन दोनों में 'श्वमा हिरायाली है। समुद्र से उठने बाले जलकण इस खेन का पोषण करते हैं में पेष्ट में ये दोनों क्षेत्र वाड़ और नारिक्षण के पेड़ों से भरे पड़े हैं; और स्थान-स्थान पर पदक्वल धाराएं, अनून और बीलें इन्हें विभूषित करती हैं। कुल मिलाकर यहीं का प्राइतिक दूवर अयस्त मुन्दर और मनोरस है। जलक्ती पठने क्यापक प्रदेश में हमें पुन्दर और अनेक प्रकार के दूधर देवने की मिलते हैं; इसमें कहीं पर्वत है तो कहीं जंगल, तो कहीं स्थार और अंची नींची जमीन, जिसमें मुन्दर और उपजाक लेत भी हैं और वंबर ज्योग भी। देखिल अपनी प्राइतिक सम्पदा के कारण ठीक ही प्रसिद्ध हुआ है। तटवर्नी प्रदेश बहुत स्थानों पर अस्पिक क्यें हैं और इनमें अनाल की जबबेंस पैयावार होती

है। समुचे तटवर्ती प्रदेश में जगह-जगह पुराने बंदरगाह मिलते हैं जिनसे अवस्त प्राचीन काल से परिवम और पूर्व के देशों के साथ व्यापार होता आ रहा है। यूरोप के देशों को मुख्यतः वैदूर्य और मोती भेजे जाते और उन देशों में इनकी बढ़ी कीमत थी। बेगास्वनीज के दिनों से यूनानी लेखकों की कृतियों में इनका विशेष उन्लेखों मिलता है। कीटिल्य ने भी "ताम्रयणिक"—अर्थात् ताम्रपणीं में उपने—मोती का उन्लेख किया है। इसके अतिरिक्त कर्यात् एवं करा प्राचीन में प्रदान के सुती करायों का और मदुरा के सुती करायों का भी उन्लेख किया है।

दूर दक्षिण की सम्पत्ति ने ही प्रारम्भ में विदेशियों को आकर्षित किया, न कि वहां के लोगों के आख्यानों, उनके तौर-तरीकों और रीति-रिवाणों या धर्म और दशंन ने । ऐसा जान पड़ता है कि सिकन्दर के समसामयिकों और उसके उत्तराधिकारियों को दक्षिण के बारे में कुछ न कुछ शान अवश्य था। अरस्तू ने केरस नामक एक स्थान का उल्लेख किया है । लेकिन, यह कहना बढा मुक्तिल है कि यह केरस ही केरल अथवा चेर है। परन्तु ओनेसिकिटस ने तैप्रोबने (ताम्रपर्णी अथवा लंका) द्वीप का वर्णन किया है। सिकन्दर के समय के भारत का वर्णन करते हुए ऐरातोस्थनीज ने लिखा है कि भारत का दूर दक्षिणी भागकोन्यासि प्रदेश या और इस स्थान से समुद्र मार्ग से सात दिन में तैत्रोबने पहुंचा जा सकता था। उसने लिखा है कि भारत के दूर दक्षिण अंतरीप मेरोइ प्रदेश के सामने पड़ते थे। उसके इस कथन का आधार उन लोगों के विवरण हैं जिन्होंने इस क्षेत्र की यात्रा की है। निआकंस ने अर्थी की बनावट के विषय में लिखा है कि अगर मेगास्थनीज की बात विश्वसनीय है तो भारत के दक्षिणी भागों में ही अर्थी ले जाया करते थे। ऐरिस्टोबलस ने "भारत के दक्षिणी भाग" में पैदा होने वाली वस्तुओं के वारे अपनी जान-कारी प्रकट की है ''जहाँ अरव और एथोपिया की तरह ही दालचीनी, जटामासी और दूसरे मसाले होते हैं।" स्ट्राबों ने लिखा है कि दक्षिण भारत के लोगों का रंग इधियोपियाइयों जैसा होता है, किन्तु उन्होंने अपने इस कथन का आधार नहीं बताया। मेगास्यनीज ने एक स्थान पर (यद्यपि इस बात पर संदेह किया जाता है कि यह स्थल वास्तव में मैगास्थनीज का ही लिखा हुआ है) आंद्रेड (आंध्रों) की चर्चा की है जिनके पास असंख्य गाँव थे, तीस नगर थे जो चारों तरफ परकोटों और बुजों से सुरक्षित थे और जिन्होंने अपने राजा को 100,000 पैदल, 2,000 घुड़मवार और 1,000 हाथी दिए थे। कतिपय ब्राह्मण-प्रन्थों में इस जाति का प्रसंग आया है और ऐतिहासिक समय में यह

संद-वंश 37

जाति गोदाबरी और कृष्णा के निचले बहावों के अन्तर्गत आने वाले स्थानों में बसी हुई थी। 'मोदुबे' नामक जाति का भी प्रयंग आया है, जिसका स्थान 'मोदोगार्किन' के परे बताया जाता है। स्पष्ट है कि ये लोग 'मुतिबों' से अभिन्न थे भी कि एक दस्यु जाति थी जिसका उल्लेख उपपृक्त झाह्यण ग्रन्सों में आंधों के साथ ही आया है।

ई० पूर तीसरी शताब्दी में भारत का दूर यशिणी प्रदेश चार स्वतंत्र राज्यों में विमन्त या। वैदिक्षीलर काळ में इस पूरे प्रदेश की तिमळकन क्षवा दृष्टिङ् (ईसा की प्रारम्भिक शताविद्यों को मुनानी लेखकों ने द्यिनिक िळवा है) कुद्रते थे। ये चार राज्य थे; चील, पाष्ट्र्य, केरळपुत्र और सतियपुत्र । ऐसे किसी लेखक ने सतियपुत्र का उच्लेख नहीं क्या है जो इतिहास अयवा परम्परा की ही दृष्टि में नंदन्ताळ का हो। इसिलए हम यहां अन्य मीन राज्यों का ही संप्रेष में वर्णन करेंगे।

बास चोल देश में त्रिविनशील और तंत्रोर जिले ये और कावेरी नदी इसमें होकर बहती थी। विख्यात वैयाकरण कात्यायन इस बात के साक्षी हैं कि नंद के समय में चोल एक प्रसिद्ध देश था।

पाण्ड्य देश में आधुनिक मनुरा, रामनाड और तिन्नेवेहिक तथा ट्रायमकोर राज्य का दिलियी भाग आता था । हकामाला अनवा बेगड़ और ताझपणी निर्दिय इसकी भूमि को सीनती थीं । कारवायन ने चोलों की भाति ही पाण्ड्यों का भी उल्लेख किया है। कारवायन के मतानुतार पाण्ड्य देश का नाम प्रसिद्ध पाण्ड्य रही पड़ा है । मेगास्थनीज ने भी पाण्ड्यन (पाण्ड्य) देश का उल्लेख किया है । कारवायन के भी पाण्ड्यन (पाण्ड्य) देश का उल्लेख किया है और उत्तर भारत, शृरसेन, मनुरा और हेरक्केस के साथ इनके संबंध के जुक असंबद परमाराएं भी लिखी हैं । इस पाण्ड्य रहिष के लेगा 365 गांवों में वसे हुए थे और प्रतिदिन एक गांव के निवासी राजकोष के लिए नज्याना लेकर जाते थे और इसी प्रकार वर्ष भर यह सिलसिका कलता रहता था। "ऐसा इसलिए किया जाता था ताकि इस प्रकार नज्याना देने के लिए जो लोग आएं उनकी सहायता से रानी (जिसे स्लासिकल लेककों ने हेरालकेस की युवी माना है) वल लोगों को दवा सके जो अपने हिस्से का नजराना र देते "" यह बात विशेष कर से ध्यान देने की है कि

मैक्किंडल, मेगास्थनीज एंड एरियन, पु॰ 159

ने लिखा है कि पाण्ड्य की रानी को अपने पिता से 500 हाथी, 4,000 घोड़े और 1,30,000 घुड़सवार सैनिक मिले थे। फिलों ने लिखा है कि इस रानी के बंगबों ने 3,000 से ऊपर नगरों पर राज्य किया और उनकी सेना में 150,000 पैड़ल सैनिक और 500 हाथी थे। इसी लेखक ने यह भी लिखा है कि भारत में पाण्डय ही एक ऐसी जाति है जिसमें निजयां ज्ञानन करनी हैं। परस्त, बाद के लेखकों ने ऐसे और भी राज्य बताए हैं।

यदि हम महाबंध पर विस्वात कर तो प्राचीन परंपराओं में उत्किलित लंका के विजेता विजयितिह के समय तक पाब्ह्य राज्य और उसकी राजधानी विज्ञमान थी। परम्पाओं में विजयितिह को बुद्ध कासमकालिक कहा गया है। इसी क्षेत्र में हम कोनिआकि के राज्य को रखना चाहुँगे, जो सम्मय है भारतीय लेक्कों का कुमारिका ही हो। इसकी धनुषकोटि से पहिचान मुख ठीक नहीं ज्वाती है।

दूर दक्षिण के प्राचीन राज्यों में तीमरा है-करल, जो लगमग दक्षिण मलाबार या और बाद में मध्य ट्राउनकोर तक विस्तृत हो गया था। जैसा कि पहले ही कहा जा चुका है, यह कहना कठिन है कि अरस्तू ने जिसे 'फेरस' कहा है यह केरल हो है।

हो सकता है कि केरल की सीमा में मुशिक नाम का भी कोई जिला रहा हो। एहाबों ने एक स्थान पर लिला है कि ओनेसिकिटस ने भारत के दूर दिवाधी भाग को "मीसिकनोस का देश" बताया। परन्तु, जैसा कि अच्छी तरह मालूम है, सिकन्दर के समकालीत, प्रविद्ध मीसिकनोस का क्षेत्र निचली सिन्तु घाटों में था। यह असम्भव नहीं कि ओनेसिकिटस ने दूर दिक्षण में मूशिकों के विषय में सुना हो और उसने इसका अप्ट रूप मीसिकनोस लिख दिया हो। इस संदर्भ में यह बता देना जिलत होगा कि बिटिस अधिकारी मी इसी तरह बंगाल के मुशिदाबाद बिले के बहरामुद्र नामक स्थान को और गंजाम जिले के बहसूद्र को एक ही तरह अप्ट कर लिखते थे।

# भारत में सिकन्दर का ऋभियान

वैनिष्ट्या और सीव्ध्वाना को जीवने के बाद समूर्च ईरानी माम्राज्य में उसका भारतीय क्षयर-जैन ही एकमात्र प्राप्त कथा याजिस पर कि सिकस्ट ने आक्रमण नहीं किया था। इस प्राप्त के विषय में क्षिक्य को सिसिकोट्टोस (प्रतिस्कृत) से पर्याप्त जानकारी मिळ नई होमी। यह एक जीव्य मारतीय नेता था, जिसने वैनिष्ट्या के पतन के साथ ही स्वयं को बैनिष्ट्या की सेवा से हटाकर नमें विजेता की सेवा में ज्या दिया था। सीविध्याना में सिकस्ट से तक्षयिला के राजा अंग्लिक (शाम्य) का दूतमंडल भी मिळा था किसर से तक्षयिला के राजा अंग्लिक (शाम्य) का दूतमंडल भी मिळा था किसर से तक्षयिला के राजा थी में का प्रस्ताव किया था और वर्षने वहीसो सिन्दाली राजा पीरस के विकट सिकस्ट के सहायता की याचना की थी। भारतीय इतिहास में यह प्रथम पटना ची जब कि किसी मारतीय राजा ने दूसरे भारतीय पर आकृत्य करने के लिए किसी विदेशी का सहारा जिया।

है ॰ पू॰ 326 के वसनत के अन्त में सिकस्पर ने 3,500 बोड़ों और 10,000 पैदल सैनिकों के साब अमिन्द्रत की बीक्ट्रया के सावन की देखभाल करने के लिए छोड़ दिया और भारत की विवय-यात्रा पर निकल पढ़ा स्वस्त से काबुल जाने वाले मुख्य मार्ग से दस दिन में उसने मध्य दिल्कुश पार कर जिला और कोह-ए-सामन की समृद्ध तथा मुन्दर बाटी में जा पहुंचा । यहां उसने पहुले से हो एक सिकस्परिया बना लो थी और जब उसने आस-छोड़ से नए सिकस मती करने हुई जोरे म वहुन वनाया; साथ ही उसने यहुं अपने मुक्क युद्धकांत सैनिकों को भी छोड़ दिया । उसने निकनोर को नगर की देखरेल का कार्य सैंपा सौर ताइरेसपीस को इस क्षेत्र का कार्य नियुक्त किया । सिकस्पर ने यह प्रवस्त इसलिए किया ताकि आंत बड़ने से पहुले पूछ भाग में उसकी स्विति सुद्ध हो आए—जेंबा कि उसका कार्यवा या।

तदुपरान्त सिकन्दर निकैया की ओर अग्रसर हुआ (यूनानो भाषा में निकैया का अर्थ विजय-नगर है)। यह स्थान सम्मवतः उस रास्ते में ही पड़ताथा जिससे होकर वह काबुल नदी की ओर बढ़ाया। यहां उसने देवी एयेना को बिल चढ़ाई और यहीं वह एक भारतीय दुतमंडल से मिला जिसका मेता तक्षमिला का राजा था। तक्षमिला के राजा ने सिकन्दर को ऐसी बस्तुएं भेटे में दी जो भारतीयों की दृष्टि में अध्यन्त समादृत थी।" उसने वे सब हाथी भी सिकन्दर की मेंट में दिए जिनकी सक्या 25 थी।

निकैया नगर में कुछ दूर काबुल नदी के रास्ते पर, क्षिकन्दर ने अपनी सेना को दो भागों में बाँट दिया। उसने हेफेस्तियान और पेडियकस के नियंत्रण में एक भाग को कावल नदी के किनारे-किनारे सिन्धु जाने की आज्ञा दी और कहा कि यदि प्यसेलोटिस (पेशावर के उत्तर-पूर्व में चारसहा के पास स्थित पृष्कलावती) और दूसरे इलाके खुद-ब-खद न झक जाएं तो उन्हें ताकत से अधीन कर लिया जाए। ये लोग जब सिन्ध पहचे तो इन्हें नदी पार करने के लिए यातायात की आवश्यक मुविवाएं जुटाने की आज्ञा थी। पूष्कलावती (यसफजई) के क्षेत्र में हमें केवल एक ही ऐसे कबाइली नरेश का नाम भात है जिसने इन सैनिकों को रोकने का यत्न किया और परिणामस्यरूप अपने प्राण गंबाये । इस सरदार का नाम था-अस्टीज । तीस दिन की लडाई के बाद सिकन्दर की सेना ने अस्टीज के नगर पर अधिकार कर लिया। अस्टीज की जगह संगैस (संजय ?) को गददी पर बिठाया गया। संगैस अथवा संजय कुछ समय पहिले ही अस्टीज से लड़कर तक्षशिला चला गयाथा। सिन्धु पर पहुंचकर युनानी सैनिकों ने जो नार्वेबनाई वेऐसी थीं कि उन्हें खोलकर उनके हिस्से अलग-अलग किए जा सकते थे और दूसरी नदी पर पहुंचने पर इन हिस्सों को जोडकर फिर नावें बनाई जा सकती थीं (कटियस)।

## स्वात घाटी पर अधिकार

अपने संचार के मुख्य मार्ग के उसय पार्श को सुरक्षित करने के उद्देश्य है बाकी फीनें केतर सिक्तर पर्वतों के उक्तर अभियान पर निकल पड़ा। एरियन ने इन पर्वतीय क्षेत्रों के लोगों को अस्पेशियन, गीरियन और अस्पेशियन, गीरियन और अस्पेशियन कहा है। इनमें से चहुले और तीसरे अस्पुत-एक ही जाति-अदमक नाम के दो रूप हैं। बराइमिट्टिन जे उत्तर-परिचम मारत की जातियों की वो सूची दी है उसमें असमकों का मिनाम है। अदक्ष भी असमक का ही स्थानात था, यह इस बात से प्रमाणित होता है हि प्रानीयों ने इसका अनुवाद हिण्यविश्वोद (स्ट्राबों ने इसे हाइप्रसिक्षोद लिखा है) से किया है। यह प्यान देने भोम्य

बात है कि युजुफज़्द का पस्तों नाम अब भी आसिप अववा इसप ही बना हुआ है। गैरियनों के निस्स्टेह उससे पानिष्ठ सम्बन्ध के और गौरी (पंजकोर) नदी के नाम पर ही उनका नाम पढ़ा था—यूनानी ग्रन्थों ने इस नदी को गौरइओस कहा है। स्पन्दत ये सभी भारतीय जातियाँ वीं और यूनानी लेखकों ने भी उन्हें भारतीय ही बतावा है।

सिकन्दर ने खुज के किनारे-किनारे का जी मार्ग अपनाया उसके ब्योरे वतलाना आसान नहीं है, लेकिन, सिस्बंदि अपनी सैनिक कारवाई से बहु काफी दूर घनी आबाद और विवाल कुनार घाटी तक पहुंच गया, जहां उसने कई भवंकर लड़ाइयां लड़ी। वहले महत्वपूर्ण नगर पर अधिकार करने के लिए जो लड़ाई हुई उसमें सिकन्दर को कन्ये पर मामूली चोट आई थी। सारा नगर तक्क्ष-नहुस कर दिया गया और इस नगर के जो निवासी पहाड़ों में भाग निकले वे तो बच गए, बाकी मोत के घाट उतार दिए गए। इस कोष मानिकले वे तो बच गए, बाकी मोत के घाट उतार दिए गए। इस लोग कर पूरी तरह कन्या करने के लिए कदिस और पैदल लेगा के कुछ अधिकारियों को छोड़ दिया गया, और सिकन्दर की अबाई सुन कर अपनी राजधानी खाली कर दी। विकन्दर की सेगा ने इन लोगों को बूरी तरह मारा-काटा और पहाड़ों में भाग नियार

इसके बाद पूर्व के पहाड़ों को गार करता हुआ तिकन्यर बाबीर बादों में प्रविष्ट हुआ। तिकन्यर ने आदों की पूरा करके केटरस भी यही उसके या नित्या। तिकन्यर में केटरस को प्रिराजनेत नगर को किर से बचाने का हिन से बचाने का हिन से बचाने का हिन से बचाने को किर से क्याने को नित्या। यह नगर बड़े मार्के की जगह बचा हुआ या, परन्तु नगरवासी नगर को जलकर अन्यत्र भाग गए थे। उचय लागोस के पुत्र टोलेमी की नजर भारतीयों के मुख्य शिविर पर पड़ गई और इससे संबद सुचना उसने विकन्यर को दी। सिकन्यर ने तीन भागों में हमला करने की योजना चनाई; इसमें एक हिस्से का 'नायक वह स्वयं या' जिसने भारतीय सेना के 'अमुस्त अंग पर आक्रमण किया'। भारतीयों को अपनी तेगों के स्वयं कल का विश्वास या और इसकिए थे उस कंपाई की जगह से नीचें के मैंबान में उत्तर आए जहां उन्होंने आक्रमणकारी से लोहा लेने का निश्चय किया सा, और पराजित हुए। बहा जाता है कि इस लड़ाई में विजेता के सम्बन्धन सम्वत्य प्रकृत अपनी की सेनी पत्र करने किया में 40,000 सैनिकों को बंदी बनाया। उसने 2,30,000 सैनिकों को में मिक्क लिया और उनमें वितर्न भी बढ़िया बैंक ये उन्हें बेती-बाही के काम के

लिए मेसीडोनिया भेज दिया। कटियस के कथनानुसार, ऐस्पेसियनों को हराने के बाद सिकन्दर नीसा नगर की ओर बढ़ा। एरियन ने इस यात्रा का विस्तृत वर्णन तो किया है, परन्तु नीसा की स्थित के विषय में कोई संकेत नहीं दिया है; उसने पौराणिक विवरण पर ही नहीं वरन स्वयं इस नगर के अस्तित्व में भी संदेह प्रकट किया है। नीसा-वासियों ने कोई विरोध नहीं किया, बल्कि भेट सहित अपना दूतमंडल भेजा और यवनों के साथ निकट सम्बन्ध की घोषणा की । उन्होंने बतलाया कि उनके शहर की स्थापना डायोनिसस ने की थी और नगर का नाम उसी की नर्स, नीसा के नाम पर रखा गया है। उन्होंने कहा कि नीसा के लोग उसी के अनुयायी हैं; शहर के निकटवर्ती पर्वत का नाम भी गरोस (जांघ) है, क्योंकि डायोनिसस जन्म से पूर्व जीयस की जांघ में विकसित हुआ था। नीसा अपने जन्म से स्वतंत्र रही है, उसके अपने कानुन हैं, और सिकन्दर को चाहिए कि वह उन्हें बैसे ही रहने दे जैसे वे हैं। न्यासों के प्रतिनिधिमंडल के नेता, अकिकस से यह वृत्तान्त सुनकर 'सिकन्दर बहुत खुश हुआ' और वह उन किवदन्तियों की वहुत आलोचना नहीं करना चाहता था, जिन्हे उसके सिपाहियों ने खब चाव से सुना या और इसी लिए उसने अक्फिस को डायोनिसस की उपलब्धियों का यशवर्धन करने का वचन दिया। तदनुसार, उसने अपने पूर्ववर्ती के नाम पर एक बलि दी और उस नगर को एक अभिजात गणतंत्र बना दिया जिसे अपने कानुनों के अनुरूप राजकाज चलाने की छूट थी। जब सिकन्दर ने तीन सौ घुड़सवार और एक सौ श्रेष्ठ सैनिक अपने साथ ले जाने के लिए माँगे तो अक्फिस मुस्कराया और उसने सहर्ष घड़सवार देना स्वीकार कर लिया, परन्तु सिकन्दर की मांग के विपरीत सौ श्रेष्ठ सिपाड़ी देने की बजाय दो सौ निकृष्टतम सिपाही देने का प्रस्ताव किया । इस जवाव से सिकन्दर तनिक भी अप्रसन्त नहीं हुआ, उसने पहली मांग को स्वीकार कर लिया और दूसरी मांग वापस ले ली। उसने मेरोस पर्वत (कोह-ए-मोर १) की यात्रा की जहां उसके अनुयायी सिरपेंचे और लारेल की बेलें देखकर बहुत प्रसन्न हुए; उन्होंने इनकी लता-पत्रों से अपने लिए सिर की मालाएं गुंथी और उन्हें पहनकर सिकन्दर के पुरखों के गीत गाए।

मीरियमों के प्रदेश से होते हुए उसने गोरी (पंजकोर) नदी को पार किया। नदी की पार करना एक दुःसाध्य काम है, क्योंकि यह नदी बहुत महुरी और बहुत्व बहुत तेज़ है। यहाँ से सिकन्दर मस्सग पहुँचा जो एका इकाके का सबसे बड़ा नयर या। "इसके आय ही स्वात के ऊपरी क्षेत्र में अस्सके- नोई के बिरुद्ध युद्ध आरम्भ हो गया। इस शिवराशांकी राज्य-मंहळ के अधिकार में विशाल प्रदेश वा जिसमें समुची स्वात, बूनेर और बनेर की उत्तरवर्ती पाटियों में और यह प्रदेश सिय्यु तक फैला हुंडा था। इस राज्य-मंडल की स्वता में 20,000 अरवारोही, ' 30,000 से उत्तर पृंदर और 30 होंची थे। किर भी, ऐसा प्रतीत होता है कि उन्होंने आक्रमणकारों का मुकाबका खुळे मेंदान में करने की बवाय नगर की चहार-दीवारी की किलेबंदी के भीतर से करना तत किया। युद्ध का वो विवरण मृतानियों ने दिया है उससे विदित होता है कि सिकन्दर ने कई स्थानों पर घेरे डाले और उन्हें हस्तगत कर लिया। किन्तु आधुनिक मानचित्र पर उन स्थानों की सियित बहुत विवदास के साथ निरिचत नहीं की जा सकती। स्टीन ने बिसे इस देश की बहुत अच्छी जानकारों भी, कहा है कि ये स्थान सम्यतः मुख्य स्वात घाटी में वे; क्योंकि इस प्रदेश का ग्रही माग आज की तरह हो सदा से सबसे अधिक उपजाऊ और सबसे अधिक अधावारी बाला रहा है।

अस्सकेनोइ की राजधानी मस्सग (मशक्तती ?) का घरा चार दिन तक रहा; पहले ही दिन किले के भीतर से सिकन्दर को लक्ष्य कर तीर आया, जो उसकी टांग में लगा, हालांकि उसे बहुत गम्भीर चोट नहीं लगी; परन्त. युद्ध के यनानी इंजनों के सामने किलेबंदी टिक न सकी और मस्सगवासियों की बहुत क्षति हुई; और चौथे दिन उनका राजा यवनों के युद्ध-इंजन के प्रक्षेपास्त्र का शिकार हुआ। मस्सग के लोगों के साथ 7,000 भाडे के सैनिक भी थे, जिन्ह रक्षा के दष्कर कार्य में बहत रुचि नहीं थी, विशेषकर नगर के शासक की मत्य हो जाने के बाद । उन्होंने सिकन्दर से बातचीत आरम्भ कर दी: उन्हें हथियारों के साथ नगर से बाहर जाने तथा पडोस के स्थान पर शिविर में एकत्र होने की अनुमति दे दी गई, इस शर्त पर कि वे प्रतिपक्ष का साथ न देकर सिकन्दर की सेवा स्वीकार कर लेगे। परन्त, वे अपने देशवासियों के विरुद्ध एक विदेशी की सहायता नहीं करना चाहते थे, इसलिए उन्होंने रात के समय चपचाप अपने घरों को भाग जाने की योजना बनाई। सिकन्दर को किसी तरह यह मालुम पड़ गया और उसने उनके शिविर को घेर लिया और उनके टकडे-टकडे कर दिये। डायोडोरस और फ्लटार्क ने लिखा है कि इस अवसर पर सिकन्दर ने जैसा आचरण किया वह उसकी सैनिक

लासेन और स्टीन यह संख्या 2,000 बताते हैं।

स्वात घाटो के अभियान का आखिरी मकाबला 'बाजिरा' (बिर-कोट) और 'ओरा' (उदेग्राम) पर हुआ। कोइनोस को बाजिरा भेजा गया और उम्मीद यह थी कि बाजिरा समर्पण कर देगा। तीन अन्य जनरलों को ओरा भेजा गया और इन सब को यह आदेश दे दिया गया कि जब तक सिकन्दर वहाँ न पहुंचे, उस स्थान को घेरे रहें। बाजिरा ऊंचाई पर बसा हुआ था और उसकी किलेबंदी बहुत मजबूत थी। अतः कोइनोस को कड़ा मकाबला करना पड़ा। सिकन्दर को जब यह मालूम हुआ तो वह वहाँ की सेना का संचालन स्वयं करने के लिए रवाना हो गया। तभी उसको यह समाचार भी मिला कि ओरा की सहायता के लिए सिन्धु के पूर्व में स्थित प्रदेश अभिसार का राजा, अभिसरिस आ रहा है। अतः सिकन्दर पहले उसी तरफ मुड़ गया। उसने कोइनोस को आदेश दिया कि बाजिरा की दुग-व्यवस्था ठीक करके और इतने सैनिक वहां छोड़ दे, जो वहां के लोगों को उनकी जगहों से हटने न दें। यह सब व्यवस्था करके वह स्वयं आ मिले। कोइनोस के चले जाने के बाद बाजिरा के रक्षकों ने युनानियों पर आक्रमण करने के लिए एक सैनिक ट्कड़ी भेजी किन्तु वे अपने इस प्रयास में असफल हो नहीं रहे बरन् वे अपने नगर की चहारदीवारी में ज्यादा बूरी तरह घिर गए। मामूळी क्षति के बाद पहले ही बावे में ओरा पर हमलावरों का अधिकार हो गया और जितने भी हायी वहां मिले कोईनोस ने उन्हें अपने अधिकार में ले लिया । बाजिरा वालों ने जब ओरा पर अधिकार हो जाने की बात सुनी तो वे रातों-रात नगर खाली करके पड़ोस की दुर्गम पहाड़ियों में चले गए । स्वात घाटी का अभियान इस प्रकार समाप्त हो गया। सिकन्दर ने ओरा और मस्सग को

गढ़ बनाया जहां से कि समीपवर्जी प्रदेश पर नियंत्रण रखा जा सकता हो। उतने वाजिए। की भी रखा-व्यवस्था मुद्दुक कर दी और फिर काबुळ नदी के नीचे हुक्कियन और पर्डिकस बाला रास्ता पकड़ने के लिए दक्षिण दिशा में पेसावर मार्टी की और बड़ा।

सिन्यु की ओर बढ़ते हुए इन नेनापतियों ने ओरोबटिस (इसकी पहिचान नहीं हो पाई है) नामक एक छोटे से नगर की किन्नेदी कर दो थी। सिकन्दर ने निकनोर को सिन्यु के परिचयनतों देश का अवाप नियुक्त किया। इस्त्रे बीच गान्धार को प्राचीन राजधानों प्यूमेलोइटिस (पूक्कशावतों) ने समर्पण कर दिया जहां फिल्पि की कमान में मकहूनियाई वीत्रकों का गैरिजन रख दिया गया। इसके बाद कुछ दिन तक सिकन्दर अनेक छोटे-मोटे गढ़ों को समाप्त करता रहा जिनमें से कुछ तो सिन्यु के रास्ते में थे और कुछ उसके दायों किनारे पर। इन दिनों उसके साथ कोईओस और अस्समेटिस (अस्वजित) नाम के हो स्थानीय राजा भी थे।

## एओर्नोस

सिन्यु पार करने से पहुछे, सिकन्दर को एओनोंस में अस्सकेनोई के एक और मुख्य गढ़ का सामना करना था जहां कि इन सब लोगों ने साकर शरण हो थी। स्टीन ने इस स्थान की स्थिति पीर-सार और उन-सार पर्वत मालाओं में बतलाई है जो काफी विश्वसनीय प्रतीत होता है और यह एयोनोंस पर सिकन्दर के हमले के प्रसंग में यूनानी प्रन्यों में स्थानादि का जो विवरण दिया है उससे पूरी तरह मेळ खाता है; यवनों के ये विवरण पर आधारित हैं जो लगोस का पृत्र था, जिसने इस लड़ाई मे महत्वपूर्ण हिस्सा लिया था।

सिकन्दर के आक्रमण के समय भारत के उत्तर-पश्चिम सीमान्त प्रदेश की राजनीतिक स्थिति के विषय में बहा दो आब्द कह देना उनिव होगा। अस्तर्क- नीह और उनके पड़ोसियों को तथा साथ की अन्य आदियों को आक्रमणकारों के विषद्ध अभिसारित का और सम्भवतः पोरस का भी समर्थन प्राप्त था। सास अभिसार, उनरी झेलम और चेनाव के बीच आवाद एक पहाड़ी प्रदेश का नाम हैं। परन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि सिकन्दर के आक्रमण के समय अभिसार, वा साथ प्रतीत होता है कि सिकन्दर के आक्रमण के समय अभिसार, जारी प्रतीत होता है कि सिकन्दर के आक्रमण के समय अभिसार के सामक ने अपने राज्य का प्रतार परिचम में हज़ारा (उद्यं) ही सिन्धु तक, और पूर्व में साथद करमीर के हुछ भागों तक कर रखा था। अभिधिरिस और

पोरत के राज्यों के बीच में तथाजिला का राज्य पड़ता था, जिसके राजा के साथ इन राजाओं के सम्बन्ध मंत्रीपूर्ण न थे और जैसा कि हम पहले हैं स्वस्ते आक्रमणकारी का इस आशा से स्वागत किया था ति देख चुके हैं उसने ओक्रमणकारी का इस आशा से स्वागत किया था ति के अपने पड़ोसी शत्रुओं के विकट वह उसकी सहायता लेगा। इसलिए, यह कोई आस्वयं की बात नहीं कि अस्सकेनोई ने अपनी स्वतंत्रता की रक्षा ऐसे क्षेत्र में करने की तथार की वोध पत्ती भोगीलिक स्थिति के कारण अभेद्य था और असिसरिस के राय्य के विस्कृत समीप पड़ता था। यह भी कोई आस्ययं की बात नहीं कि सिकन्दर तक्षतिका से स्वागत का निमंत्रण तब तक स्वीकार महीं कर सकता था जब तक कि उसने इन जातियों के अंतिम हुभेंय गढ़ को जीत नहीं लिया, इन्हें जीतना ही स्वात पाटी की लड़ाइयों का प्रमुख उददेश था।

अस्तर्किनवाई देश की पूर्वी सीमा पर स्थित इस गढ़ तक पहुंचने के लिए. सिकन्दर को सिम्यु के दाए किगारे पर चळकर ऐम्बोजिया (अम्ब) यहर तक जुढ़ेवना वहा या, जो एमोनींस अधिकन-से-अधिक दो पहांचों की दूरी पर या। यहाँ उतने कुछ पंतिकों के साथ केटरस को छोड़ दिया और उसकों आदेश दिया कि शहर में जितना ज्यादा से ज्यादा अशाज और अन्य जावस्पक सामग्री एकत की जा सके, कर ले, ताकि यदि देर तक फ्लान देती रसद की कमी न पड़े और नादि पहांची के लोग पहले ही यांचे में हाचियार न बाल दें तो इसे डिक्सा बनाकर लन्दी परे-बन्दी से उन्हें जुकंर कर दिया जाया । यह प्रवास करते के बाद सिकन्दर स्वयं चट्टान तो ओर बढ़ा जीर उत्तरी अपने वाम बनुवारियों, ऐयीनियाइयों, कोइनीस की बिसं, जिसमें चुनिंदे, किन्तु सबसे पैने अस्वो तीर एक साम बनुवारियों, ऐयीनियाइयों, कोइनीस की बिसं, जिसमें चुनिंदे, किन्तु सबसे पैने अस्वो तो ले सीनक चे और दो सौ अस्वारोही तथा सी अस्वारोही तथा साम जुन्दीर एक एक छोटी कर पहाड़ी के बिक्कुछ समीभ उसने असन प्रवास वाल दिया।

एरियन ने एकोनोंस को एक विशाल चहुरान बताया है जो 6,600 पूर ऊंची सो और जिसका करीब 22 मील का बेरा था। जायोडोरस ने इसके घोर ऊंची साम जाया हो और इसके उक्षाई 9,600 पुरु वतलाई है और लिखा है कि इसके घाया हो और इसके उक्षाई 9,600 पुरु वतलाई है और लिखा है कि इसके दिवाण में सिग्यु नदी बहुती थी। एरियन ने लिखा है कि इस पर बढ़ने का एक ही रास्ता था, सो भी बनाया गया था और अव्यक्तिक दुर्गम था। यह भी नक्षा जाता है कि इस चट्टान की चोटी पर प्रनुर सुद्ध जल उपलब्ध था जो एक बहुत बड़े अरने से निकलता था। इमारती लक्षकों के अतिरिक्त इतनी उर्वरा भूमि भी बहां थी जिसकी बुधाई और जुनाई के लिए एक हुआर ध्वासित्यों की आवश्यकता पड़े। कहा जाता था कि एक वार हरम्युलिस ने भी इस गढ़ पर आक्रमण किया था, परन्तु वह सफल नहीं हो पाया था, भयानक 'भूकम्प आने और देवी संकेतों के कारण उसे अपना विचार स्थागित करता गढ़ गया था।' कहते हैं इसी कारण सिकन्दर इम गढ़ को जीवने के लिए और भी उत्सुक था। किन्तु परियन ने इस सारी कहानी को अवक्षीकार किया है और कहा है कि 'भेरी अपनी थारणा यह है कि इसकी वनता की नहानी को और भी रोचक बनाने के लिए हरस्यलिस की कथा जोड़ दी गई थी।'

शरु-शरु में तो सिकन्दर की समझ में ही नहीं आया कि आक्रमण कैसे किया जाए; परन्त् फिर पास के कुछ लोग उसके पास आए और उन्होंने उसके सम्मुख आत्म समर्पण करके चट्टान के उस भाग का रास्ता दिखाने का प्रस्ताव किया जहां पहुँचना सबसे आसान था और जहाँ पहुंचकर मुख्य गढ़ पर चढ़ाई करना बहुत मुश्किल नहीं था । सिकन्दर ने उनको बात मान ली और टालेमी के नेतृत्व में हल्के अस्त्रों से सज्जित चुनीदा सैनिकों को उनके साथ भेज दिया। उसने टालेमी को हुवम दिया था कि जब वहां वह पहुंच जाए तो उसे संकेत दे और पूरे दल-बल से उस स्थान पर डटा रहे। अत्यन्त ऊवड़-लाबड़ और दुर्गम रास्ता पार करता हुआ, जो सम्भवतः ददा-नूरदइ शैलबाहु के पश्चिम में घाटी में ऊपर हो जाता था — टॉलेमी इंगित स्थान पर कब्जा करने में सफल हो गया जिसे छोटा उना कहते हैं। पीरसार चोटी पर एकत्रित रक्षक सेना इन लोगों को नहीं देख पाई। यहाँ पहुंचकर उसने चारों तरफ बाड़े लगाकर और खाइयां खोद कर अपनी स्थिति मजबूत बना ली और एक ऐसे ऊंचे स्थान से आकाशदीप जलाकर सिकन्दर को अपनी सफलता की सूचना दी जहां से सिकन्दर उसे देख सकताथा। सिकन्दर ने संकेत को ग्रहण किया और अगले दिन अपनी सेना के साथ उसी मार्ग पर अग्रसर हुआ जिससे टालेमी गया था; परन्तु इसी बीच प्रतिरक्षकों ने यह सब कुछ देख लिया और सिकन्दर को रास्ते में रोक देने के लिए अपने आदमी दंदा नूरदई चोटी पर भेजें। उनके आदमी इस काम में सफल हुए। यही नहीं, लौटकर उन्होंने ऊंचाई पर टालेमी के पड़ाव पर आक्रमण किया; शाम के समय घमासान लड़ाई हुई, परन्तु भारतीय टालेमी के पड़ाव को तोड़ नहीं पाए और तब उन्होंने रात भर के लिए यद्ध बन्द कर दिया।

रात को सिकन्दर ने एक भारतीय भगोड़े की सहायता ली और टालेमी को

एक पत्र भेजा कि अगले दिन जब भारतीय सैनिक मुख्य सेना की चढ़ाई को रोकें तो उस समय वह अपने पडाव की रक्षा करने में ही न लगा रहे बल्कि पीछे में भारतीयों पर हमला भी कर दे। दिन निकलने पर वह फिर चला और कठिन लड़ाई के बाद आगे बढ़ने में और टॉलेमी के आदमियों के साथ मिलने में सफल हो गया। परन्त, अब उसके और चोटी के बीच जहां प्रतिरक्षक थे, एक तंग घाटी पडती थी जिसे भरना बहुत कठिन था परन्तु जिसके भरे बिना मुख्य पहाड़ी (पीर-सार) पर आक्रमण भी नही किया जा सकता या। दूसरे दिन इसे मरने का काम स्वयं सिकन्दर ने अपनी देखरेख में शरू कराया। लकडियां काट-काट कर मख्य पहाडी की तरफ पाटी जाने लगीं। पहले ही दिन 200 गज का रास्ता बना लिया गया. लेकिन जब घाटी की गहराई आई तो प्रकृत्या काम की गति संद पड़ गई। भारतीयों ने इस काम की प्रगति रोकने का प्रयत्न किया और अचानक आक्रमण करके उन्होंने शत्र को कछ क्षति भी पहुंचाई किन्तु यनानियों के इंजनों ने छोडे गए प्रक्षेपणास्त्रों से उन्हें अपने मस्य उददेश्य में सफल नहीं होने दिया; यवन ज्यों-ज्यों टीला बनाते जाते थे त्यों-त्यों अपने इंजन उस पर आगे लाते जाते थे। टीला बनाने का काम लगातार तीन दिन तक चलता रहा और चौथे दिन कुछ मबदुनियाई एक पहाडी पर चढने में सफल हो गए जहां पहंचकर उन्होंने उसकी चोटी पर कब्जा कर लिया जो प्रतिरक्षकों की चटटान के बराबर ही ऊंची थी। टीला आगे बढ़ाने का काम इसके बाद भी तीन दिन तक और चलता रहा जब कि उसे उस चटटान से मिला दिया गया जो यनानियों के कब्जे में आ गई थी। जिस असाधारण कौशल और बहादरी के साथ यह काम किया गया था और इसमें शत्र को जैसी सफलता मिली थी उसे देखकर, भारतीय यह महसूस करने लगे कि अब और प्रतिरोध करना व्यर्थ है। सिकन्दर के पास दत भेजकर उन्होंने कहलाया कि वे कतिपय शतों पर आत्मसमर्पण करने और उस पहाड़ी को समिपत करने के लिए तैयार हैं। सूलह की बातचीत चल ही रही थी कि इन घरे हुए लोगों ने रात को वहां से अपने-अपने घरों को निकल भागने की योजना बना ली; सिकन्दर को इसका पता चल गया और पहले तो उसने उन्हें वहां से बेरोक-टोक हट जाने दिया, फिर वह सात सौ चनीदा सैनिकों के साथ उसी पहाड़ी पर चढ़ गया। उसकी यह कार्यवाही एकदम अप्रत्याशित थी। बहत से भारतीय मौत के घाट उतार दिए गए, अन्य बहत से ओंधे मृंह गहरी घाटियों में गिरकर मर गए; इस प्रकार सिकन्दर उस पहाड़ी का स्वामी हो गया जिसे स्वयं हरनयलिस भी नहीं जीत पाया या । उसने अपनी जीत

की खुवी में जगन मनाथा, देवताओं को बिल चढ़ाई और पूजा की तथा मिनवों और विकटरों देवियों की वेदियां बनवाईं। उसने एक किला भी बनवाथा। अस्पकेनोई का विजय-अभियान पूरा करने के लिए रवाना होने और सिन्यु के किनारे अपनी मुख्य सेना से जा मिलने से पूर्व उनके इस किले की कमान निरिकारेट्स को सींप दी। एओनोंस पर आक्रमण और उसके पतन का समय ईसा पूर्व 326 में अप्रैल के आस-पास माना जा सकता है।

एरियन के अनुमार एओनोंस से सिकन्दर ने उसके भागते हुए प्रति-रक्षकों का पीछा किया। इन प्रतिरक्षकों का नेता अस्केनियनों के जा का एक भाई था; यह अन्केनियाई राजा स्वयं मस्सग में मारा गया था। जो लोग बच निकले थे, उन्होंने कुछ सैनिकों और कछ हाथियों के साथ पर्वतों में जाकर शरण ली। सिकन्दर जब डीर्ता पहुंचा तो उसने इस नगर की और आस-पड़ोम को एकदम निर्जन, बीरान पाया। उसने अपने कछ सैनिकों को आस-पास के इलाकों में तलाश के लिए भेजा और दुश्मन के बारे में विशेष कर उनके हाथियों के बारे में सचना लाने को कहा। ठीक-ठीक यह नहीं कहा जा सकता कि डीर्तानामक नगर कहां था, किन्त इस तथ्य को देखते हुए कि इस देश से होकर सिन्य तक आने के लिए एक नया मार्ग बनाना आवश्यक था क्योंकि विना इसके सिन्ध तक पहुंचना असम्भव था, ऐसा जान पडता है कि बनेर का मध्य भाग ही इस सैनिक कार्रवाई का क्षेत्र रहा होगा । यद्ध-बंदियों से सिकन्दर को मालग हुआ कि भारतीय राजा ने सिन्ध पार कर लिया है और उसने अभिसरीस के यहाँ शरण ली है, और उसने अपने हाथियों को सिन्धु के पास एक चरागाह में छोड़ दिया है। सिकन्दर ने इन हाथियों को पकड़ लिया; उनमें से दो हाथी खडडों में गिरकर मर गए। यहाँ उसे बहुत मात्रा में बढिया इमारती लकडी भी मिली जो उसने सिन्धु में बहा दी और आगे उस पुल पर इकटठी करवा दी जोकि उसकी सेना के दूसरे भाग ने बहुत पहिले ही तैयार कर लिया था।

सीलह पड़ावों के बाद जब सिकन्दर ओहिन्द के इस पुछ पर पहुंचा तो उसने अपनी सेना को तीस दिन का अक्काश दिया और भाति-भाति की लोगों और प्रतिमीताओं से उनका मनोरंबन किया । यहां उत्तरिक्ता के आम्मि का एक इत-मंडल सिकन्दर से मिला। आम्मि ने हाल ही में अपने पिता को गद्दी प्राप्त की सी। परन्तु अपने अभियक के लिए वह विकन्दर की प्रतिमा कर रहा था। यह दूत-मंडल मेंट देने के लिए पांची के दोशी टेंटैंट, 3,000 अन्तर मोटे बेंट, 1000 या इसकी भी ज्यादा भेड़ें और 30

हाथी लाया था। आम्मिने विकन्दर की सहायता के लिए 700 बुड़सवार भी भेने और यह भी कहला भेना कि वह अपनी राजधानी तक्षधिला—नो धिन्यु और हाइदेश्यीन के बीच सबसे बड़ा नगर है—सिकन्दर को समर्गित करता है। तब सिकन्दर ने अपने देवताओं की वड़े भव्य रूप से जूना की। खास भारत में प्रवेश करने के उसे सुभ सकेत मिले; भारत-भूमि पर पांन रखने बाला वह पहला सरोगीय था।

#### तक्षशिला

आक्रमणकारी जब तक्षधिला के समीप पहुंचा तो उस समय एक विचित्र
घटना हुई। जब बह नगर से लगभग चार मील दूर या तब उसने एक सेना
देखीं जो ज्यूह बनाकर खड़ी थी और सभी हाथीं एक पितर में खड़े थे;
सिकन्दर को विरवासघान का भय हुआ और उसने अपनी सेना को युद्ध के
लिए तैयारी करने का हुक्म दे दिया। परन्तु आभिम ने मब्दूनिवाइयों की इस
मूल को समझ किया और अपनी सेना को छोड़कर कुछ मित्रों सहित एक
दुमाधिये की सहायता से मिकन्दर को यह समझाने के लिए आगे बड़ा कि
जबसी मंद्रा जब्दी करने को नहीं बदिल अपने एक विदेशी मित्र का साम्मान
करने की है जिसके संरक्षण को बहु इतने दिनों से उत्कंडापूर्वक राह देख रहा
था। उसने अपने आपको, अपनी सेना और अपने राज्य को सिकन्दर के हाथों में
सीं पे दिया। रिकार कुथा-पात्र के रूप में सिकन्दर ने उन्हें उसे पुन: वापिस
देशिया।

तीन दिन तक तल्लिशना में बड़ी घूमधाम से सिकल्दर का आतिष्य-सत्कार किया गया और बीचे दिन उसे और उसके मित्रों को मेंट में दार्थ-मुकुट और असती टेकेंट बांदी के सिक्के दिए गए (किटबस) । बद्धे में सिकन्दर ने आिम को लूट के स्वानी में से एक हुआर टेकेट और सीने तथा बांदी के भीज आदि में काम जाने वाले बहुत से बतंन, बड़िया ईरानी कपड़े तथा अपने अस्तबल के तीस थीड़े जिन पर बसें। हो जीन कसी थी असी कि सिकन्दर की सवारों के ममय कसी जाती थीं दी। इस प्रकार फारस के दुराने बादबाहों के तीशासाने के लूट के माल का एक अंदा तस्विधान के महलों में भी वहुँच गया। परन्तु, इस अवसर पर सिकन्दर ने जिम उदार हृदयता का परिचय दिया उससे कुछ महद्विन्याई जनरफ नास्त्र हो गए, हालांकि इससों बन्दह से दिकन्दर को पांत हानर सीनक और सर्वाधिक उपयोगी सीम्बन तरेश को अनुक निष्टा मिली। अनेक भारतीय राजाओं के हुत यहीं आकर सिकन्दर से मिल और उसे भेंट-उपहार देकर उन्होंने अपने समर्पण की धोषणा की। पर्वनीय देश के अभिसारीस ने भी अपने भाई को भेजा। एक पोरस (पीरब) ने ही जिसका नाम ऋषेद काल से प्रसिद्ध है- सिकन्दर के समित प्रतिका अवकार्य के साम अवस्था के स्वाद्ध है- सिकन्दर के समित पर्वाद्ध का अवकार्य की सीमा पर आकान्ता की अपवानी अवस्थ करेगा, किन्तु हीबयार हाथ में लेकर। पोरस बास्तव में एक काफी बढ़े प्रदेश का सासक था और इसका बिस्तार आस-एडीस के राजाओं और जानियों के लिए चिना का बिषय बन गया था जिसके कारण वे आपस में राजनीनिक मैत्रियों कर रहे थे और गुट भी बना रहे थे।

पोरस के साथ युद्ध के लिए तक्षशिला से रवाना होने से पूर्व सिकन्दर ने अपनी प्रथा के अनसार बलि दी और व्यायाम तथा अव्वारोहण की प्रति-योगित।ओं का आयोजन किया। उसने कोइनोस को सिन्ध के लिए वापस भेजा और यह हक्म दिया कि यहां नावों का जो पुल बनाया था उसे खोल दे और उसको नावों को लाकर झेलम नदी (प्राचीन वितस्ता, जिसे यवनों ने हाइडैसपीस लिखा है) पर ले आए। उसने मैचटस के पत्र फिलिप को तक्षशिला और निकटस्य प्रदेश का क्षत्रप नियक्त किया और उसके साथ एक गैरिसन सेना कर दी। यह प्रबन्ध करने के बाद सिकन्दर अपनी सेना के साथ झेलम की ओर बड़ा; उसके साथ 5,000 वे सैनिक भी ये जो तक्षशिला के राजा ने स्वयं उसे दिए थे। रास्ता दक्षिण-पुर्व की दिशा में अत्यधिक दुष्कर प्रदेश से होकर जाता था और लगभग सौ मील लम्बाथा। मार्गमें सिकन्दर को एक तंग दर्रा मिला जिस पर पोरस के भतीजे, स्पाइटसीज ने अपने सैनिकों के साथ अधिकार कर रखा था। उन्हे उसने सहज ही परास्त कर दिया और फिर विना और किसी मकावले के सारा रास्ता पार कर गया; बाद में स्पाइटसीज झेलम की लड़ाई में अपने चाचा की ओर से लड़ा और वहीं मारा गया।

## झेलम का युद्ध

सिकन्दर ने झेलम नदी के दाएं किनारे पर झेलम नवर के पास पड़ाव डाल दिया। यह बात ई० पू॰ 326 के बसंत की है, नदी के दूसरी क्षा पीरस ने अपनी सारी सेना लगा रखी थी और दुस्मन की गतिविधियों पर निगाह रखने के लिए और जब बहु नदी पार करने की चेल्या करें ती दुस्त

उसकी सुचना देने के लिए नदी के किनारे-किनारे काफी दूर-दूर तक चौकियां बना दी थीं। पौरव ने अपने अधीनस्य राज्यों के घने आबाद गांवों के जवानों को चुन-चुनकर अपनी सेना में लिया था और उसकी सेना काफी विशाल थी। एरियन के अनुसार सिकन्दर के साथ अंतिम मठभेड़ में पौरव ने अपनी सारी सेना लगा दी थी, जो इस प्रकार थी: 4,000 बलिष्ठ अश्वारोही, 300 रथ, 200 हाथी, और 30,000 बहादूर रणकुशल पैदल सैनिक। इनके अतिरिक्त 2,000 सैनिक और 120 रथ उसने उसी दिन अपने पत्र के साथ दुश्मन का उस समय मकाबला करने के लिए भेज दिए थे जबकि वह नदी पार कर रहा था। पौरव के पास इसके अतिरिक्त और भी सैनिक थे जिन्हें वह सिकन्दर के उन सैनिकों को पार उतरने से रोकने के लिए अपने मुल शिविर में छोड़ आया था जिन्हें सिकन्दर नदी के उस पार अपने शिविरों में ही छोड़ आया था। दूसरी ओर सिकन्दर की बहुविध सेना में भारी हियारों से परी तरह लैस मक्दिनियायी पैंडल सैनिक थे जिनके हाथों में तेज भाले थे; अति अनुशासित घडसवार; सिकन्दर के अंगरक्षक थे (कम्पेनियन), जो मक्दूनिया के उच्च कुलजन्मा और सेना की रीढ़ थे। प्रारम्भ में इन अंगरक्षकों की संख्या 2,000 थी, परन्तु अब वह बहुत कम हो गई थी; अब वे जिन चार वर्गों में विभवत ये उनमें केवल एक-एक स्ववेड्न मक्द्रनियाइयों की थी। सिकन्दर की सेना में हजारों की संख्या में पेशेवर सैनिक भी थे जो यनान के शहरों के थे; इनके अलावा बाल्कन के अर्घसम्य पहाडी भी थे जिनकी गणना अमृहिम सैनिकों में थी। ''किन्तु युरोपियनों के साथ घल-मिले बहुत से राष्ट्रों के लोग थे । इनमें ईरानी शौर्य के प्रतिनिधि घुड़सवार थे जो बैक्टिया और उसके पार के इलाकों में सिकन्दर के साथ थे। पस्तन और हिन्दुक्श के लोग थे, जिनके साथ पहाड़ियों में पले बढिया किस्म के घोड़े थे, मध्य एशियाई थे जो दौड़ते घोड़ों की पीठ से निशाने लगा सकते थे। इनके अतिरिक्त मोटिये (शिविर के असैनिक अनुचर) भी थे। संसार की प्राचीनतर सम्यताओं के प्रतिनिधि जैसे फोनिशियाई थे, जो न जाने कितने पुराने समय से पोत-निर्माण और व्यापार करते आ रहे थे। मिस्र के लोग जिनके पुरविशेष भारतीयों से भी पुराने हैं" (बेवान) । झेलम की लड़ाई वास्तव में अंतर्राष्ट्रीय लड़ाई थी। सिकन्दर की सेना पहले ही जातियों के विलयन का साधन बन चुकी थी। इस सेना की ठीक-ठीक संख्या ज्ञात नहीं है। अनुश्रुति है कि उसके शिविर में 1,20,000 लोग ये; मक्दूनियायी सैनिकों की एशियाई पत्नियों और उनके वच्चों के अतिरिक्त मोटिये, व्यापारी

और वैज्ञानिक विशेषज्ञ भी सम्मिलित थे। टार्न का अनुमान है कि सिकन्दर की सेना में लड़ाक्, संनिकों की संख्या 35,000 के आसपात थी; उसने यह भी लिखा है कि सिकन्दर ने युद्ध में जिन ब्यूहों की रचना की भी उन्हें देखते हुए उसकी सेना में उन्त संख्या से बहुत ज्यादा सैनिक होना सम्भव नहीं है। उपलब्ध सभी प्रमाण इस बात पर एकमत है कि उसके अस्वारोहियों की संख्या पोरस के अस्वारोहियों से निश्चित रूप में अधिक थी।

सिकन्दर त्रन्त यह समझ गया कि इतने शनितशाली और सतर्क शत्रु के सामने रहते नदी पार करना असम्भव है, क्योंकि पोरस के हाथियों की देखकर ही उसके घोड़े विचक जाएंगे। इसलिए उसे प्रवंचना का सहारा लेना पड़ा और चोरी से रास्ता बनाना पड़ा। पहले उसने पोरस का ध्यान हटाने के लिए अपनी सेना को कई दस्तों में बांट दिया और फिर उन्हें लेकर इघर-उघर ऐसे घुमता रहा, मानों नदी पार करने के लिए कोई सुगम स्थल ढंढ रहा हो। साथ ही उसने बड़ी मात्रा में रसद इकट्ठी करने के लिए कई दलों को आवादी में भेज दिया, ताकि शत्रु यह समझे कि वह अभी और अच्छे मौके की प्रतीक्षा करना चाहता है जबकि पहाडों पर बर्फ पिघलनी बन्द हो जाएगी और नदं इतनी उतर जाएगी कि उसे पार करना आसान होगा। सिकन्दर के बहुसंख्य कुटायातों ने पहले तो पोरस को रात में सदा सकिय रखा परन्तु बाद में पोरस ने यह समझ लिया कि नदी पार करने की सिकन्दर की कोशिश केवल घुड़की मात्र है। इसलिए वह असावधान हो गया। 'अपने रात्रि के प्रयत्नों पर पोरस की आशंकाएं इस प्रकार शांत करने के बाद सिकन्दर ने शिविर से लगभग सोलह मील ऊपर से नदी पार करने की अपनी योजना पुरी कर ली।' सिकन्दर ने नदी पार करने के लिए जो जगह चुनी वह नदी के अत्यधिक मोड़ के कारण पोरस के सैनिक शिविर से देखी नहीं जा सकती थी। इसके अतिरिक्त बीच में घने जंगलों से परिपूर्ण एक टापू भी पड़ता था और साथ ही दूसरे किनारे से सिकन्दर ने झांसा भी दिया। पोरस के सैनिक सिकन्दर की ओर होने वाले शोर-शराबे के इतने अभ्यस्त हो गए थे कि नदी पार करने की वास्तविक तैयारी उनकी आंखों के सामने ही हुई और पोरस के पहरेदारों को किसी खास बात का सन्देह नहीं हुआ; बादलों की गड़गड़ाहट और वर्षा ने भी हथियारों और आदेशों का घोष दवाने में सिकन्दर की सहायता की।

सिकन्दर ने नदी पार करने की जो तिथि निश्चित की थी उससे पहले

ही उसने नदी पार की, क्योंकि उसे जब खबर मिळी थी कि पर्वतीय राजा अभिसरेस हाल ही के तक्षतिका के अपने दूत मंडल के विपरीत अपनी सेना के साथ पीरव की सहासता के लिए ब्रांझ पहुँच रहा है। इसलिए उसके लिये यह आवस्यक हो गया कि दोनों मित्र नरेतों की सेनाओं के मिलने के पूर्व ही आक्रमण कर दिया जाए।

सिकन्दर ने बड़ी सावधानी और सुक्ष्मता के साथ अपनी योजनाएं बनाई थी। उसने क्रेटरस के अधीन की एक सज़क्त डिवीजन और तक्षशिला के सैनिकों को मस्य शिविर में छोड़ दिया और यह आदेश दिया कि जब तक उन्हें दूसरे तट पर हाथी दिलाई दें तब तक वे वही रहें और जब यह देखें कि हाथी हटा लिए गए हैं तो जितनी जल्दी हो सके नदी पार करने का प्रयत्न करें। प्रमुख शिविर और नदी-दीप के बीचोबोच भतक धडसवार सैनिक और पैदल सैनिक तैनात थे; इनके कमान्डर थे मेलीगर, ऐट्टलस और जोजियस और इन्हें यह अनुदेश या कि जब वे यह देखें कि भारतीय युद्ध में अच्छी तरह रत हो गए हैं तो अलग-अलग ट्कडियों में जितनी जल्दी हो सके नदी पार कर दूसरी ओर पहुंच जाएं। कम्पेनियनों (अंगरक्षकों) समेत अधिकांश सेना अपने साथ लेकर सिकन्दर उस स्थल की आंर बढ़ा जहां से उसने नदी पार करने का फैसला किया था। वह नदी तट से दूर-दूर ही उस स्थल की ओर बढ़ा जिससे कि शत्रुकी नज़र उस पर न पड़ने पाए । दिन निकलते-निकलते तफान एक गया था और वर्षा भी यम गई थी। सिकन्दर की सेना नावों में और खाल के उन बेड़ों पर नदी द्वीप पहुंची जो रिसाले की पार उतारने के लिए विशेष रूप से तैयार किए गए थे। प्रतिपक्ष के पहरेदार इसे देख नहीं पाए । स्वयं सिकन्दर तीस पतवारों वाली एक बहत बडी नाव में नदी-द्वीप में पहेँचा। इसी नाव में सिकन्दर के साथ थे: टोलेमी, जी बाद में मिस्र का बादशाह बना: पेडिकस, जो बाद में राजप (रीजेंट) बना; लीसिमचस, जो बाद में थाँस नरेश हुआ, सेल्यूकस जिसे सिकन्दर के एशियाई साम्राज्य का उत्तराधिकारी बनना था। इसी नाव में अंगरक्षक और आधे हाइपसपिस्ट भी थे। इस द्वीप में अत्यधिक वक्षों के होने के कारण सैनिकों के आगे बढ़ने का पता तक नहीं चल प:या जब तक वे इस सारे द्वीप को पार करके बाएं किनारे के बिल्कुल पास नहीं आ गए। जब उन्हें भारतीय पहरे-दारों ने देखा तो वे तुरन्त घोड़ों को दौड़ाते हुए अपने शिविर में समाचार देने चले गए । उधर, सिकन्दर ने जो सबसे पहले पार लगा था, अश्वारोहियों को पक्तिबद्ध किया और आगे बढाया; किन्तु तुरन्त ही उसने देखा कि बह

अभी मुख्य भृति पर नहीं पहुँचा है, बिल्क एक दूसरे ही द्वीप पर है जोिक एक नहर के कारण मुख्य भृति से करा हुआ है, जिसमें आमतीर से तो पानी नहीं होता लेकिन बचा के कारण इस समय उफान आ गया है। आखिरकार उन्हें एक ऐता स्थल मिल गया जो यथि बहुत ही संकरा था तथापि बहुते से नहर पार की जा सकती थी। पैदल सैनिकों ने छाती तक पानों में होकर नहर पार की और थोड़ों ने तर कर, उनके सिर ही पानी के ऊपर नजर आते थे। कहा जाता है है सक अवसार पर सिकन्दर के भूत खें अनामास यह एक पहुर पहुंचे थे: 'है ऐपेन्स के बासियों! पुन्हें क्या विद्वास होगा कि तुम्हारी प्रसंसा का पात्र बनने के लिए भूति के ही-ईसी विषय परिस्थितियों का सामना करता पड़ रहा है ? नहर पार करने के बाद सिकन्दर ने आती नेना को अहूत ख्यादिय कर दिया। उसने अंगरकारों की तीर अवसारोंहियों की बाए पल में रखा और उनके सामने अवबारोही तीरन्दाओं को; इनके पीछे फैक्स स्थात और अने सामने अवबारोही तीरन्दाओं को; इनके पीछे फैक्स सीकार के के प्रसंक छोर पर चनुर्धारियों और साले बालों के साम पंदल मैंसिक थे।

आक्रमण के लिए इस प्रकार अपनी सेनाओं का स्थान-निर्धारण करने के बाद, सिकन्दर अपने 5,000 अध्वारोही सैनिकों के साथ तेजी से आगे बढा; उसने धनुर्धारियों से कहा कि अस्वारोहियों की सहायता के लिये वे जल्दी से उसके पीछी आहे । पैदलों को उसने यथा-विन्याम सामान्य गति से पीछे आने को कहा। घुड़सवार सेना के मामले में सिकन्दर पोरस से प्रवल पड़ताथा। उसने इसका लाभ उठाने का निश्चय किया और उसे यह विश्वास था कि वह इनके साथ पोरस की समुची सेना की परास्त कर देगा अयवा पैदल सैनिकों के आने तक उन्हें युद्ध में उलझाए रहेगा । दूसरी ओर, अगर शत्रु की सेना उसके अद्भुत रीति से नदी पार करने की बात सुनकर भागी तो तब उन्हें बर दबोचेगा और भागते हुए सैनिकों को तुरन्त मौत के षाट उतारदेगा । किन्तु पौरत्र कायर नहीं था । जब उसने शत्रु के नदी पार करने की बात सुनी तो सबने पहले उसके दिमाग में यह बात आई कि अगर सम्भव हो तो शत्रु की सारी सेना के पार उतरने में पहले ही उस पर षावा बोल दिया जाए; और इसीलिए उसने 2,000 अश्वारोहियों और 120 रथों के साथ अपने एक बेटे को रास्ता रोकने के लिए भेज दिया। परन्तु उसके पहुँचने तक सिकन्दर अपना काम पूरा कर चुका था। जब सिकंदर ने राजकुमार को आगे बढ़ता देखा तो उसे यह स्त्रम हुआ कि पौरव अपनी समग्र सेना के साथ आगे बढ़ रहा है। उसने अपने घनुर्घारियों को टीह

लगाने के लिए भेजा। जब उसे शत्रु के वास्तविक बल का ज्ञान हो गया तो उसने अपने सब अश्वारोहियों को लेकर घावा बोल दिया और शत्रु को दबा लिया: इसमें 400 भारतीय खेत रहे जिनमें पोरस का बेटा भी था। वर्षा के कारण भिम सब जगह पोली पड़ गई थी जिसके कारण रथ बेकार हो गए और घोड़ों समेत सभी कुछ दूश्मन के हाथ में चला गया। शेष सैनिकों ने बापस पहुँचकर जब पोरस को यह समाचार दिया कि स्वयं सिकन्दर अपनी सेना के सबसे बलगाली डिबीजन के साथ नदी पार कर आया है, तो क्षण भर के लिए पोरस की समझ में यह नहीं आया कि सिकन्दर के आक्रमण का मकाबला कैसे किया जाए जो अनिवार्य हो गया है और साथ ही केटरस को नदी पार करने से कैसे रोका जाए ? परन्तु, दसरे ही क्षण उसने निश्चय कर लिया और केटरस को रोकने के लिए कुछ गजबल छोड़कर मुख्य सेना के साथ सिकन्दर के विरुद्ध निर्णायक संघर्ष के लिए वह आगे वढा। नदी के पास की फिसलनी जमीन के आये करीं के मैदान में पोरस को एक रैतीला भभाग मिल गया और उसने यही यद्ध के लिए अपनी सेना की व्यह-रचना की। यह स्थल उसके सैनिकों की गतिविधियों के उपयक्त था। उसे अपने हाथियों का बड़ा भरोसा था और इसीलिए उसने सी-सी फट के फ़ासले पर सबसे आगे की पंक्ति में हाथी लगा दिए; हाथियों के बीच में और उनके पीछे पैदल सैनिक थे जिनके पास बड़े-बड़े घनप थे जिनसे लम्बे-लम्बे बाण बडी तेजी से फेंके जा सकते थे, हालांकि इस अवसर पर बरसात के कारण भिम पोली पड़ जाने से उन्हें बड़ी असुविधा हुई। आधे अश्वारोही सेना की दाई ओर और आधे बाई ओर तैसात थे और जनके आगे रथ थे।

सिकन्दर ने जब भारतीय सेना के ब्यूह को देखा तो उसने अपने अस्वारोही रोक दिए ताकि तब तक पिछे से पंदल भी आ मिले और चलने के बाद कुछ देर आराम कर लें। उसने स्वयं भोड़े पर सवार होकर अपनी सेना के साथ कुछ देर आराम कर लें। उसने स्वयं भोड़े पर सवार होकर अपनी सेना के साथ अध्ये अध्यक्ष का पूरा-पूरा लाभ उठाना चाहता था जीकि उसके पास पोरस के मुकाबले में ज्यादा था, और साथ ही बहु पह भी चाहता था कि पोरस अपने सुमियों और अस्वार्य पूर्वजों से तिस लाभ की आधा किए है, बहु न उठा पाए। वह स्वयं अस्वारीहियों के मुख्य दल के साथ दाएं किनारे पर रहा और दो स्ववंहनों के साथ कोइलोस को उसने बाएं किनारे पर लगा दिया। उसने सुके बाएं पख पर सबसे पहले आक्रमण करने की योजना बनाई; उसका स्वाल या कि उम गय पर आक्रमण करने से वाई और के अस्वारोही उसकी रक्षा या कि उम गय पर आक्रमण करने से वाई और के अस्वारोही उसकी रक्षा

के लिए आ जाएंगे और जब ऐसा होगा तो पीछे से कोइनोस हमला करेगा। उसका अपना जत्था सैल्यकस और अन्य व्यक्तियों के संचालन में या और उन्हें तब तक लडाई में हिस्सा नहीं लेना या जब तक कि वे यह न देख लें कि उसके अव्वारोहियों के हमले के कारण भारतीय रिसाले और पैंदल सेना में अन्यवस्था फैल गई है। यद-कम कछ ऐसा चला कि हर जगह वही हुआ जिसकी सिकन्दर ने आज्ञा की थी। सबसे पहले 1,000 घनुर्घारी अश्वारोहियों को धावा बोलने का आदेश हुआ; उनकी बाण-वर्धा और घोड़ों के हमलों से पोरस की सेना के वासपक्ष में कुछ अव्यवस्था आ गई; इसके साथ ही सिकन्दर ने बाकी अक्वारोहियों को लेकर हमला कर दिया; दक्षिण पक्ष के भारतीय अस्वारोहियों को बाईं ओर सहायता के लिए बुलाना पड़ा और उन पर पीछे से कोइनोस ने हमला कर दिया। इस प्रकार भारतीय अस्वारोहियों की दो मोर्चे पर लड़ना पड़ा और इनकी हलचलों से उनकी सेना में अव्यवस्था फैल गई। और इससे पूर्व कि वे संभलकर पुनः ब्यूह गठित कर सकें, सिकन्दर ने और जोर से घावा बोल दिया जिसकी वजह से वे 'अपनी पक्ति से अलग हो गए और आश्रय के लिए हाथियों की ओर भागे मानों वे कोई उनकी सहायक दीवाल हों।' तब उन्होंने मक्दूनियायी अश्वारोहियों का मुकाबला करने के लिए हाथी आगे बढ़ाए परन्तु शीध ही उनका सामना उस दस्ते से हो गया जो उनकी अब्यवस्था से लाभ उठाने के लिए आगे बढ़ रहा था। किन्तु हाथियों पर हमला संगठित रूप से बढ़ते हुए सिकन्दर दस्ते के लिए भी मंहगा पड़ा और कुछ समय के लिए यवन सैनिकों के सिर पर मौत का साया छा गया जिससे भारतीय अञ्बारोहियों को सम्भलने और सम्भलकर फिर आक्रमण करने का अवसर मिल गया। परन्तु सिकन्दर के अक्वारोहियों के प्रत्याक्रमण ने एक बार फिर उनकी रक्षा-पंक्ति तोड़ दी। वे फिर अरूप-वस्थित हो गए और फिर पीछे हटकर हाथियों तक जा पहुँचे। अब लड़ाई एक ऐसे स्थान पर हो रही थी जो बहुत संकरा या और सैनिक एक-दूसरे के बहुत करीब होकर छड़ रहे थे जिसके कारण हाथियों पर चारों तरफ से बहुत दबात पड़ा और वे बेकाबू हो गए; कई हाथियों के महावत मारे जा चुके थे और चोट से तिलमिलाते हाथी पागल होकर शत्रु और मित्र का भेदभाव मुलाकर प्रलय मचाने लगे। मन्दूनियाइयों के कब्जे में विस्तृत और खुली जमीन थी उन्हें हाथियों के इस हंगामें से कम हानि हुई, क्योंकि जब हायी उनके पास आते तो वे उन्हें रास्ता दे देते थे। फिर उनका पीछा करते और भगा देते। अगर वे लीटने की कोशिश करते, तो फिर उन पर शल्य प्रहार करते थे।

आसिरकार, बहुत से हाथी भारे गए और जो बचे वे इतने पायल हो गए थे और बन गए वे कि अब उनमें कोई सतरा नहीं रहा था। तब सिकन्दर ने अवशारीहियों और पैदरलों को एक साथ पावा करने का हुक्स दिया और इसी वांचे के साथ युद्ध समायत हो गया। सिकन्दर की विजय हुई। इस समय तक साएं किनारे के मक्ट्रनियायी जिलीजन भी नदी पार कर आए थे, और चूंकि उनमें तालभी थी इस्तिल्य उन्हें पीछे हटते हुए मारतीयों का शिखा करने पर लगा दिया गया और उन्होंने साथतीयों का भी जानाय विजय।

इसमें संदेह नहीं कि इस यद में भारतीयों को अत्यधिक क्षति पहुंची, परन्त यनानियों ने इसका जो विवरण दिया है वह अत्युक्तिपूर्ण है जबकि उन्होंने अपनी तरफ हुए नुकसान को छिपाने का प्रयत्न किया है। एरियन ने लिखा है 'इसमें जो भारतीय खेत रहे उनकी संख्या इस प्रकार है : 20,000 से कुछ कम पैदल, 3,000 अश्वारोही; उनके सभी रथ चुर-चुर हो गए। लड़ाई में पोरस के दो बेटे मारे गए और उस जिले में भारतियों का सेनानायक. स्पितसेस भी । इसके अतिरिक्त जो हाथी यद्ध-भिम में मरने से बच गए थे वे सब पकड़ लिए गए। सिकन्दर की सेना के पहले आक्रमण में जिन 6,000 अस्वारोहियों ने भाग लिया था उसमें से 80 मारे गए, 10 घनधीरी मारे गए जिन्होंने युद्ध प्रारम्भ किया था और 20 कम्पेनियन (अंगरक्षक) अश्वारोही तया 200 अन्य अश्वारोही भारे गए। प्रचार, वास्तव में उतनी आर्घानक कला नहीं है जितनी कि हम समझते हैं। कितने निराशोग्मत्त होकर वे हाथियों के सामने लडे थे और सिकन्दर के सेनापतियों पर इसका जो प्रभाव पड़ा उसका अकाट्य प्रमाण हमें इस यद्ध के बाद के घटना-क्रम में मिलता है । उसके सेनापित भारत में और आगे बढ़ने के सख्त खिलाफ हो गए, और सैल्युकस, जिसने झेलम की लड़ाई में भारतीय हाथियों की एक झलक देखी थी, जब राजा बना तो अपनी सेना के लिए इस बहुमूल्य पशुकी पर्याप्त संख्या के बदलें में पुरे प्रान्त देने के लिए तैयार या।

स्वयं पोरस एक विशालकाय हाथी पर सवार था, जहां से उसने न केवल अपनी सेना संवालन ही किया अपितु युड के अन्त तक स्वयं लड़ता रहा; उसके दाएं कन्ये में चीट लग गई—उसके गरीर का यही एक कंग खुला था, बाकी सारा शरीर कवच से ढका हुआ था जो अत्यधिक सुदृढ और चुस्त या और अभेब या। वायल हीकर उसने अपना हाथी मोड़ दिया और रणक्षेत्र छोड़-कर घल दिया। निकल्पर, जिसने युद्ध भूमि में उसका साहस और शीर्य देखा

और सराहा था, उसकी जान बचाना चाहता था। इसलिए उसने तक्षशिलेश को घोड़े पर उसके पीछे भेजा और आकर समर्पण करने के लिए कहा: परन्त, इस प्राने शत्रुऔर देशद्रोही को देखते ही पौरव का खुन खौल गया और उसने उसकी कोई बात नहीं सनी, बल्कि यदि तक्षशिलेश घोडे को एंड लगा कर तुरन्त ही उसकी पहुंच से बाहर न हो जाता तो पोरस उसे मार भी डालता। सिकन्दर इम पर भी कृद्ध नहीं हुआ, उसने अन्य संदेशवाहक भेजे; आखिरकार, पोरस के पराने मित्र, मोरोस (मौर्य) ने उसे सिकन्दर का संदेश सुनने के लिए मना लिया। पोरस बहुत थका हुआ था, और प्यास से उसका कंठ सूख गया था। इसलिए उसने हाथी से उतरकर एक घंट पानी पिया; और जब उसकी जान में जान आई तो वह सिकन्दर के सम्मख चलने के लिए राजी हो गया। जब सिकन्दर ने यह सुना कि पोरस आ रहा है तो उससे मिळने के लिए **वह** अपने कुछ अंगरक्षकों के साथ आगे बढ़ा तथा उसने पोरस के सुन्दर वपु और विघाल डीलडील की सराहना की। उसे यह देखकर भी वडा आश्चर्य हुआ कि पोरस का आत्मवल खंडित या पतित नहीं हुआ है बल्कि वह सिकन्दर से मिलने के लिए ऐसे आगे बढ़ा जैसे कोई वीर राजा अपने राज्य की रक्षा के निमित्त यद्ध करने के बाद दसरे राजा से मिलने को आगे बढ़ रहा हो। पहले सिकन्दर ने बात शरू की और उसने पोरस से यह पूछा कि उसके साथ कैसा व्यवहार किया जाना चाहिए । पोरस ने उत्तर दिया, 'सिकन्दर, मेरे साथ वैसा ही व्यवहार करो जैसा एक राजा दूसरे राजा से करता है।' इससे सिकन्दर बेहद खुदा हुआ और जवाब में उसने कहा; 'हे पोरस! मेरी ओर से तुम्हारे साथ ऐसा हाँ व्यवहार किया जाएगा, परन्तु तुम स्वयं भी जो चाहो मांग सकते हो।' इसके जवाब में पोरस ने कहा कि उसने जो कुछ मांगा है, उसमें सब कुछ अंतर्निहित है। सिकन्दर ने पोरस को न केवल उसका राज्य ही लौटाया वरन् उसके राज्य का उससे भी अधिक विस्तार कर दिया। इस तरह सिकन्दर के विश्व-माम्राज्य में कुछ समय के लिए पोरस ने अपने पुराने ज्ञत्रु, तक्षज्ञिला नरेश के वरावर में स्थान ग्रहण किया। सम्भवतः सिकन्दर की मंशा थी कि ये दोनों एक-दूसरे पर अंकुश रखें।

निरुषय के साथ नहीं कहा जा सकता कि यह महत्वपूर्ण लगाई किस दिन हुई थी; यूनानी ग्रंबों में जो तारीओं दी है वे परस्पर विरोधी है और उनके आधुनिक टीकाकारों में भी सत्तरेंद है; ऐसा प्रतीत होता है कि जुलाई 326 के बजाय ई० दू० मई 326 के समर्थक अधिक हैं।

युद्ध में जो सैनिक मारे गए थे, सिकन्दर ने उनकी शानदार अंत्येष्टि

करके उनका सम्मान किया और निजय की खुड़ी में अपनी प्रचा के अनुमार देवताओं की पूजा की जार हमेवा की तरह खेल-इट और प्रतियोगिताओं का आयोजन विमा । उनके दो नाम तनाय : एक का नाम निकेंगा अर्थात विजय-नगर रखा, जो रणकेंत्र पर ही बसाया गया था; दूसरे का नाम जीवेंग अर्थात विजय-नगर रखा, जो रणकेंत्र पर ही बसाया गया था; दूसरे का नाम जीवेंग फेटते समय नदी पार की थी और जहां सिकन्दर का बहादुर थोड़ा, बोवेकेंक्र मार पास मिकन्दर की यह स्थिर नीति थी कि वह अपने दूर-दूर फेके साम्नाच्या के विभिन्न प्रान्तों को इस तरह के नगरों के माध्यम से एकता के सूत्र में बांध देता था जिनमें कि प्रदेशिय रहते थे। इन नए नगरों की बनाने और उनकी के लिकेंद्रों के लिए कुछ नेता के साम कट्यें को बहुं छोड़ दिया गया। ऐसा प्रतित होता है कि बाद में दस युद्ध की समृति में विकन्दर ने सिक्के भी कलाए। इन विकक्त भी पत्र पिकन्दर को एक दौड़ते हुए घोड़े पर पोरस के हाथी का गीछा करते दिखाया गया है। अभी तक इस सिक्के के केवल दो नमनों का गया है।

### झेलम के बाद

पोरत के साथ युद्ध के बाद, अपने चुने हुए पुहस्तारों और बैरक सैनिकों के साथ सिकन्दर अपने अभियान पर फिर निकालों तो उसने काली अवया कोगोनिक (कीचुकायों) के देश पर आक्रमण किया। ये कोग एकेसिनेस (अताइ) के परिवर्ध में उद्देश ये और इनके राज्य में संतीस नगर दे, जिनमें से प्रत्येक की आबादी पांच से दस हजार के बीच थी। इनके राज्य में सहत से साथ में थे। इन कोगों को अब प्रीरत के आधानाधीन कर दिया गया, जिसके विच्छ वे इतने दिनों से अपनी स्वतंत्रता की रक्षा किए हुए थे। यहां से तावधीनोंडा को उनकी राज्यानी वाधिस मेज दिया गया, पितस के अब उदका सामाधान हो चुका या। अभिसार के राजा ने, जो संज्या की अब उदका सामाधान हो चुका या। अभिसार के राजा ने, जो संज्या की पहला की कहा है के पूर्व पीरव का साथ न दे पाया था, सिकन्दर के साथ फिर से अपनी पित्रता जानों के लिए बीर उसके समझ लब्ब अपना और अपने राज्य का समर्थण करने के लिए जीर हासी और मुदाओं का उच्छार के अपने राज्य का समर्थण करने के लिए साल हासी हाथी और मुदाओं का उच्छार के अपने राज्य का समर्थण करने के लिए साल हास हाथी और मुदाओं का उच्छार के अपने राज्य में हो हो उचके पास मेजा। विकन्दर ने कहा कि राजा स्वयं के कर अपने राज्य में हो हो उचके पास मेजा। विकन्दर ने कहा कि राजा स्वयं

## देखि॰ भारत में प्राचीन विदेशी सिक्कों पर नोट

आये और साथ ही उनने यह भी कहुला भेजा कि यदि वह स्वयं नहीं आ जायेगा तो सिक्तर खुद अपनी सेना लेकर उसकी तलाज करेगा। चेनाब पार के पोरंस नाम के एक अन्य राजा के भी दूत आए। यह राजा सम्भवतः पौरंब का सम्भवतः पौरंब का सम्भवतीं के साथ पीछे रह गए थे। इसी समय उसे एओं में शाविष्यल का यह सदेश भी मिला कि असस्केनोइमों ने अपने राज्यपाल निकेनोर के विकट बिडोह कर दिया है और उसकी हुआ कर दी है। पविचय के आस-पास के प्रात्मों के अत्यय टाइरेसपैस और फिलिप को, जो सम्भवती तलाजिला का क्षत्र फिलिप ही या, बहां जाकर बिडोह को दवाने और व्यवस्था स्थापित करने का आदेश दिया गया। बस्तुतः सह बिडोह इस बात की चेतावनी या कि साझाव्य जब इतना बेडील होता जा रहा है कि उस पर कारणर नियंवण रखना मुक्तिल होगा।

चौड़े पाटों से नदी को पार न करना पड़े, इस इरादे से सिकन्दर पहाड़ी के साथ-साथ चला, फिर भी अकेसिनेस (चेनाव) को पार करना सिकन्दर को बहुत कठिन मालुम पड़ा; जुलाई का महोना या और जोरों की बरसात हो रही थी; नद तल चट्टानी था और बहाब बहुत तेज और नदी का पाट भी दो मील से कम नहीं था, जिसे पार करने में सिकन्दर को कुछ नकसान उठाना पड़ा। कहा जाता है कि इस नदी का दूसरा भारतीय नाम, चन्द्रभागा, यवनों को एक अप-शकून लगा ।<sup>3</sup> सिकन्दर ने कोईनोस को पीछे छोड़ दिया, ताकि वह बाकी सेना को पार उतारने के लिए आवश्यक परिवहन का प्रबन्ध करे। उसे पौरव को भी वापस भेजना पड़ा कि वह अपने देश में जाकर सैनिकों की भतों और हाथियों का प्रबन्ध करे और उन्हें लेकर उसके साथ आग मिले। तब सिकन्दर ने अगली नदी हाइड्रोटेस (रावी) को पार करने का उपक्रम आरम्भ किया; यह नदी भी अकेसिनेस से कम चौड़ी तो नहीं थी, परन्त इसका बहाव उतना तेज नहीं था। इस रास्ते पर वह स्थान-स्थान पर किलेबन्दी करके उसके रक्षार्थ सेना छोडता बाया ताकि पृष्ठभाग से संचार व्यवस्था सुरक्षित रहे। इस नदी के किनारे से उसने काफी संख्या में सैनिकों को लेकर हेर्फे स्टियन को छोटे पोरस के प्रदेश में भेजा। छोटे गोरस को जब यह मालम हुआ कि सिकन्दर ने पौरव का बड़ा सम्मान किया है तो वह

<sup>3.</sup> अलेक्जडरोफोग्स, अलेक्जंडर का भक्षक

अपने मृटठी-भर अनुवाद्यों के साथ अपना देश छोड़ कर पहले ही भाग गया था। हेक़ेस्टिशन को आदेव दिया गया कि वह पलायित पोरस और रावी के तटवर्ती अन्य सभी स्वतंत्र जातियों का राज्य हस्तगत करके महान् पौरव के राज्य में मिला दे। उसे यह आदेव भी था कि चेनाव के तट पर एक नगर का परकोटा जिंचवा दे; सिकन्दर वापसी में अपने कुछ युद्ध से धके पोदाओं को यहां बसागा चाहता था।

सिकन्दर रावी नदी पार करके कठियन्स (कठों) की भिम में प्रविष्ट हुआ। ये पंजाब के सर्वश्रेष्ठ योद्धाओं में से थे और अपने मित्रों सहित अपनी राजधानी संगल (जिसकी पहचान अभी तक नहीं हो सकी है) की रक्षा के लिए एकत्रित हो गए थे। संगल की अच्छी तरह से किलेबन्दी की गई थी। ये बीर क्षत्रिय कुछ समय पहले पौरव और अभिसरेस के विरुद्ध अपने ग्रौर्य का परिचय देच के थे जब कि उन्होंने उन पर चढ़ाई की थी। क्या ये दूर पश्चिम से आने वाले नए आकारता के सामने टिक सकेंगे ? राबी पार करने के दो दिन के अन्दरही सिकन्दर को पिम्प्रम (पहचान नहीं हुई है) के समर्पण का समाचार मिला । यह अद्रैस्तै (अघुष्टों अथवा जायसवाल के अनुसार, अरिष्टों) का नगर था। परन्तु, संगल के कठ अपने नगर के बाहर एक नीची पहाड़ी की ओट में एकत्रित हो गए। त्रिगण शकट-प्राचीर के पीछे से उन्होंने शत्र का डटकर मकाबला किया। जब सिकन्दर ने यह देखा कि उसके अरवारोही शत्र का कुछ नहीं बिगाड़ सकेंगे तो वह पैदलों को लेकर आगे बढ़ा और घमासान लड़ाई के बाद ही वह भारतीयों को नगर-प्राचीर के पीछे शरण लेने पर मजबर कर सका । सिकन्दर ने शहर को परी तरह धेर लिया । तभी पोरस भी 5,000 भारतीयों और अनेक हाथियों के साथ वहां आ पहुँचा। घिरे हुए व्यक्तियों ने रात के अन्वेरे में नगर के एक और अवस्थित एक छिछली झील से होकर निकल जाने की योजना बनाई, लेकिन किसी ने इसकी सुचना सिकन्दर को दे दी और उसने पलायन करते हए इन व्यक्तियों पर घावा बोल दिया और उन्हें वापस शहर में जाने पर मजबूर ही नहीं कर दिया, अपितु काफी क्षति भी पहुंचाई । इसके पश्चात् सिकन्दर के सैनिक इंजनों ने दीवालों को गिराना गुरू कर दिया, लेकिन दीवाल के टूटने के पहले ही मक्दूनियायी सैनिकों ने दीवाल पर सीढ़ी लगाकर उसे पार कर लिया था। शहर पर उनका कब्जा हो गया। बहुत से कठ मारे गए और उनसे भी ज्यादा बदी बना लिए गए। यह स्पष्ट है कि यह यद्ध बडी निशशोन्मत्तता से लड़ा गया था; युनानी लेखकों ने भी यह स्वीकार

किया है कि मिकन्दर के पक्ष के बहुत से लोग मारे गए और धायल हुए; सिकन्दर ने समुच शहर को ही घराशायों कर दिया। पड़ोस के दो नगरों के लोग जो करों के मित्र थे, काफी पहले ही शहर छोड़ गए थे। इसलिए वे बच गये अन्यषा उनकी भी गहीं दशा होती।

#### व्यास के तट पर

सिकन्दर ने पोरस से देश की किलेबन्दी करने को कहा और स्वयं हाइफसिस (भ्यास) की ओर अग्रमर हुआ । उसे यह बताया गया था कि उसके पार अत्यन्त उर्वर प्रदेश है और वीर किसान वहां रहते हैं। इनकी बड़ी सुन्दर शासन-व्यवस्था है, वहां अभिजाततंत्र है जो न्याय और संयमप्रवंक अधिकारों का प्रयोग करता है। इसके अतिरिक्त, यह भी बताया गया था कि इस प्रदेश में प्रचर मात्रा में उन्नत किस्म के साहसी हाथी भी हैं। सिकन्दर जब ब्यास पर अपना पडाव डाले था तभी, भगल (पाणिनि को नाम ज्ञात था) नाम के एक राजा ने उसे नंद-साम्राज्य और उसकी शक्ति के विषय में बताया था, और पोरस ने उसके कथन की पृष्टि की थी। इस प्रकार की सूचना पाकर सिकन्दर आगे बढ़ना चाहता था, परन्तु उसके सैनिकों के, विशेषकर मक्दनिया के सैनिकों के दिमाग में यह आया कि वे अपने घरों से कितनी दूर निकल आए हैं और भारत भिम में पांव रखने के बाद उन्हें कितने संकटों का सामना करना पड़ा है तो उनकी हिम्मत टटने लगी। व्यास के किनारे सिकन्दर की सेना ने विद्रोह कर दिया और आगे बढ़ने से इन्कार कर दिया। सिकन्दर ने अपने अधिकारियों की सभा बलाई और उनकी सफलताओं की याद दिलाते हुए कहा कि बस अब जल्दी ही संसार भर पर जन्हीं का राज्य होगा। उन्हें यह बताकर कि काम पूरा कर लेने पर उन्हें मालामाल कर दिया जाएगा और उन्हें यह डर देकर कि अगर वे कुछ राष्ट्रों को अविजित ही छोडकर वापिस चल दें तो उनके नवोदित साम्राज्य पर आफ़तों का पहाड़ टूट पड़ेगा । सिकन्दर ने मांति-मांति से उन्हें आगे बढने के लिए फुसलाया और उनकी खशामद भी की, पर सब व्ययं रहा। सभा में देर तक बड़ा दर्दनाक मीन रहा। आखिकार कोइनोस ने साहस बटोरकर सारी सेना की ओर से कहा. "आप स्वयं देख लें कि कितने मक्द्रनियाई और यूनानी आपके साथ निकले थे, और अब हम कितने शेष रह गए हैं? थेसेलियनों को आपने बैक्ट्रा से ही वापस भेज दिया, क्योंकि आपने देख

लिया था कि अधिक जोर मारने और खतरे उठाने की उनमें सामर्थ्य नहीं थी। उन्हें भेजकर आपने अच्छाही किया। बाकी जो युनानी बचे उनमें से कुछ को उन नगरों में आबाद कर दिया गया जो आपने नए बसाए हैं। वहां बसकर उनमें कोई खुश नहीं है; शेप अब भी हमारे साथ हैं और खतरों का सामना कर रहे हैं। इनमें से कुछ मनदूनियायी सैनिक रणक्षेत्र में काम आ चुके हैं; कुछ चोट के कारण वेकार हो गए हैं; कुछ एशिया के विभिन्न भागों में छोड़ दिए गए हैं, लेकिन अधिकांश रोग से मरे है। हुम कितने थे और अब कितने रह गए हैं. और अब जो बचे हैं उनमें पहले का-सा पुरुषायं भी नहीं रहा, उनकी हिम्मत बिल्कुल ही टूट चुकी है। जिनके माता-पिता अभी जीवित हैं वे उन्हें देखने-मिलने को उतावले हैं. वे अपने बाल-बच्चों से मिलने को आतूर हैं। उनमें अपनी मातृभूमि का फिर से स्पर्श करने की छलक है। यदि कोई आपकी कृपा से निर्धन से धनवान हुआ है और छोटे से बड़े ओहदे पर पहुंचा है तो उसके लिए घर लौटने की ऐसी इच्छाएं करना स्वाभाविक है, मानवीय है। उसकी यह इच्छाएं अक्षम्य नहीं हैं। इसलिए आप उन्हें उनकी इच्छा के विरुद्ध आगे ले जाने की चेष्टा न कीजिए क्योंकि अगर वे वेमन दूश्मन का सामना करेंगे तो आप उन्हें पहले जैसा नहीं पायेंगे।" उसने सिकन्दर पर इस बात का जोर दिया कि वह एक बार पहिले अपने देश वापिस लीट चले और अगर चाहे तो फिर द्वारा नए अभियान पर निकले। उसने देवी प्रकोप के अपशकन की भी चर्चा की जिसका न तो किसी व्यक्ति को पूर्वज्ञान ही हो सकता है और नहीं वह उससे बच सकता है। सेना ने उसके भाषण पर ह्रषंध्विन की, परन्तु स्वयं सिकन्दर ने उसका विरोध किया और कहा कि वह आगे जा रहा है, जो अपनी इच्छा से उसके साथ आना चाहें, आएं, बाकी अपने घरों को लौट जाएं और वहां जाकर अपने मित्रों को बतायें कि वे अपने राजा को दूश्मनों के बीच छोड़कर चले आए हैं। वह अपने खेमें में चला गया और तीन दिन तक बाहर नहीं निकला। सैनिकों का इरादा नहीं बदला और तब सिकन्दर ने अच्छी तरह यह समझ लिया कि झेलम और संगल के बाद उसकी सेना व्यास के पार आरट्टों से जिनके वास पोरस से भी अधिक और बलिष्ठ हाथी हैं, लोहा लेने की बिल्कुल इच्छक नहीं है। इससे सिकन्दर को भारी धक्का लगा, और दिखावे के लिए उसने नदी पार करने से पहले बिल दी और अपशकुन होने की घोषणा की। तब

उसने वापिसी के निश्चय का एलान किया; खुशी के मारे सैनिकों की आंखों से आंसूबह निकले और वे उसका जय-जयकार करने लगे।

#### सिकत्दर की वाणिसी

सिकन्दर ने उन देवताओं की बारह विश्वाल बेदियां बनवाई जिनकी कुण से बह सदा विजेता रहा था, और फिर थामिक विवि से बिल दी तथा खेल आदि का आयोजन किया; इसके बाद बह राबी और चेनाव के जिस रास्ते से आया था उसी पर वापस हो बला। व्हर्टक ने लिखा है कि मगम के राजा भी इन वेदियों का सम्मान किया करते थे। व्हर्टक ने किस आया पर ऐसा लिखा उसका पता पर ऐसा

व्यास के परिचम में स्थित प्रदेश पोरस के अधिकार में दे दिया गया—
"कुल मिलाकर सात राष्ट्र थे, जिनमें 2,000 से ऊपर नगर थे।" चेनाव
के किनारे जब बह समुर-मात्रा की तैयारी कर रहा था अभिसार का एक और दूतमंख्य उसके पास आया जिबके साथ पढ़ोसी राज्य उरत का शासक, असंकेस भी था; अभिसरीस अस्वस्थ होने के कारण नहीं आ सका था विसकी पुष्टि स्थर्ग सिकन्दर के राजहुत ने की थी। अभिमरीस को अपने ही राज्य का क्षत्रय बना दिया गया और असंकेस को उसके अपीन कर दिया गया। यहां भी विसन्दर को 5,000 द्राविद्यार्थ अस्वारोही, 7,000 पैदल की कुमक मिली जिसे सिकन्दर के चचेरे भाई एवं बेबीलोनिया के क्षत्रय हार्थ जम ने भोजा था; साथ ही उसे सोना और चांदी चढ़े 25,000 जिदह्यक्तर भी। मिले जो तत्काल ही सैनिकों में बांट दिए गए जिन्हें इनकी बेहद अकश्त थी। विसन्दर ने एक बार फिर बील दो और वायस चेनाव के पार उतर कर बेलम पहुंच गया; महां पहुंचने पर उसने अपने नविनित्ति दोगों नगरों की मरस्यत करवाई जिहें वर्षा के कारण कुछ क्षति पहुंच गई थी, और देश के अस्थ माम्बाई को देखा-निवद्याया।

कठों के देश के पास ही कहीं सौभृति का राज्य था। यह वही राजा है जिसने चांदी के ने प्रसिद्ध इम्म चलाये से जिन पर यूनानी भाषा में उसका नाम, सोफाइटीस अंकित हैं, पाणिन ने उसके देश, सुभृत का उल्लेल सिन्ह है। इसकी ठीक-ठीक स्थिति अनिदिचत है। एरियन के अनुसार सह हुर्द्देश्लीज़ के किनारे था, परसु अस्य इतिहासकार इसे और पूरव में रखते हैं। कटिंयस ने सुन्दर, दीर्घकाय सीभृति और सिकन्दर के बीच एक अत्यन्त नाटकीय संबाद का उल्लेख किया है जिसमें सीभृति जिजेता सिकन्दर के सम्मुख समर्पण करता है। बाद में तीभृति ने सिकन्दर का बहुत भथ्य सल्कार किया। सीभृति के देश के सिकारी कुत्ते विदेशियों को दिलाये गये और वे उनसे बहुत प्रमाचित हुए।

झेलम पर सिकन्दर ने सभी उपलब्ध स्थानीय नावों को जब्त कर अपना बेड़ा पूरा किया और उसने बहुत बड़ी संख्या में युद्ध-पोत बनवाये जिनके लिए बढिया इमारती लकडी पहले ही तैयार थी। उसने घोड़ों के लिए भी आवश्यक परिवहन का प्रबन्ध किया। कल मिलाकर उन्होंने 800 पोत तैयार किए। जब चलने की तैयारी की जा रही थी तो कोइनोस बीमार पड़ गया और उसकी मत्य हो गई जिससे सिकन्दर और उसकी सेना-दोनों को ही बहुत क्षति पहुंची । सिकन्दर ने सभी हाइपसपिस्ट, धनधारी, ऐप्रियनियन और सभी अञ्चारोही रक्षक अपने साथ लिए । शेप सैनिक तीन डिवीजनों में चले; केटरस दाएं किनारे से चला, हाथियों के साथ हैफेस्सन बाएं किनारे पर और झेलम के पश्चिमवर्ती प्रदेश का क्षत्रप, फिलिप इनके तीन दिन के बाद खाना हुआ । नीसियाई रिसाला वापस नीसा भेज दिया गया । नौसेना स्ववेड्न निआर्कस की कमान में थी और स्वयं सिकन्दर के जहाज का नायक ओनेसिकिटस था। सिकन्दर ने पूरे घार्मिक अनुष्ठान के साय नवम्बर 326 ई० पू० के प्रारम्भ में वापसी यात्रा शरू की; स्वर्ण-पात्र से उसने हाइडैस्पीज अकेसिनेस और सिन्य पर तथा हेरावलेस और अम्मोन को अध्यं दिया । नाविकों और चप्पुओं की आवाजें तट-कांतारों से टकरा-टकराकर गूंज रही थी और सिकन्दर का विशाल काफिला समुद्र की ओर बढ़ रहा था । उत्सुक लोग इस विचित्र दृश्य को देखने के लिए दोनों किनारों पर जमा थे और वे काफी दूर तक बेड़े के साथ-साथ चलते गए, क्योंकि इससे पहले उन्होंने घोड़ों को इस तरह पोत पर सवार नहीं देखा था। विभिन्न जातियों के लोगों का असाधारण संगम और माति-मांति की उनकी वेषभुषा निस्संदेह दर्शनीय रही होगी।

तीसरे दिन सिकन्दर ने उस स्थान पर पड़ाब डाला जहां हेफ़ेस्सन और केटरस ने नदी के अपनी-अपनी तरफ तटों पर शिवार पास रखें से । फिल्पिक प्री अपनी में से सब दो दिन बहां रुके रहे और जब फिलिय आ मिला तो उसे पहले ही ने अकेपिनेस मेज दिया गया और अन्य क्षेतापतियों को

उसके पीछे-पीछे चलने का आदेश हुआ। मल्लोड (मालव) और आक्सीडकोई (क्षद्र क) आक्रमणकारी का रणक्षेत्र में स्वागत करने की तैयारी कर रहे थे. और सिकन्दर शीघ्रता से आगे बढ़कर उन पर आक्रमण कर देना चाहता था जिससे कि उन्हें अपना विन्यास परा करने का अवसर ही न मिल पाये। उस स्थान से रवाना होने के पांचवें दिन सिकन्दर हाइडैस्पीज और अकेसिनेस के संगम पर पहुंच गया। पंजाब और सिन्ध की नदियों का मार्गआज इतना बदल गया है कि आधनिक मानचित्र की सहायता से प्राचीन इति-हासकारों के विवरण का अनसरण करना असम्भव है। इन दोनों नदियों का संगम, जो बहत सम्भव है कि पहिले सिकन्दर के समय में रहा हो जबकि उनके बहाव के मार्ग आज से वहत भिन्न थे, एक बहुत ही संकरे स्थान पर था जहां ये दोनों नदियां मिलकर बड़ो द्रतगति से गड़गड़ाहट करती बहती थीं और जगह-जगह भयंकर भंवरें पड़ती थीं। पानी का गर्जन सनकर ही जहाजियों के छक्के छट गए, पोत-चालकों ने हिम्मत बंघाने की बहुत कोशिश की, मगर सब बेकार । कई पीत क्षतिग्रस्त ही गए और दो पोत तो अपने चालक-दल के अधिकांश सदस्यों के साथ डूब ही गए। तिनक और आगे बढ़ने पर नदी का पाट काफी चौड़ा मिला। बेड़े ने घारा से दूर हटकर दाएं तट के एक पोताश्रय पर हिफाजत के साथ लंगर डाल दिए। जो पोत टूट-फूट गए थे उनकी मरम्मत की गई; और निआकंस को हुक्म दिया गया कि जब तक वह मल्लोइ के राज्य के पास न पहुंच जाए, तब तक चलता रहे। वहां पहंचकर सभी सैनिकों को एकत्रित होकर आदेश की प्रतीक्षा करती थी।

#### गवाजा नियां

सिकन्दर कुछ बुने हुए सैनिकों के साथ उतरा और उसने मिबोइ (शिवियों) तथा आगल्दमीई (अयसीययों) पर घावा बोल दिया तािक नदीं के तिबले भाग में वे मल्लोइ के शिवितााली वल में नाकर न मिलने पांचे। सिकन्दर ने जब शिवियों को राजवानी के पास जाकर गिविद गाड़ दिए तो उन्होंने तो समर्थण कर दिया। शिवि एक जंगणी जाति थी वो खाल पहनती थी और ग्रदा हाथ में एनती थी और अपने आपको हरस्पृतिम के सिनिकों का बंदाज बताती थी। उनके पड़ोसी आगलस्वीई इसनी आगानी से काबू में आगे बाले लोग नहीं थे। उनके पड़ोसी आगलस्वीई इसनी आगानी से अस्वारोहियों की सेना जुटाई थी और वे गुद्ध के लिए तैयार थे। उन्होंने रफायें में ही नहीं, नगर की सड़कों पर भी शबू का डडकर मुकाबला किया और बहुत से मब्दुनिवासी सैनिकों को मीत के पाट उतार दिया। इससे विकल्पर अस्पिक कुद्ध ही गया और उसने नगर में आग लगा दी और बहुत बढ़ी संख्या में नगरवाहियों को काट आला और बहुतों को दास बना किया। केवल 3,000 ब्यक्तियों ने क्षमायाचना की और उन्हें क्षमा कर दिया गया। इसके बाद सिकन्दर अपने प्रमुख बड़े से जा मिला।

शेलम और चेताब के संगम के नीचे स्थित अपने शिविर से सिकन्दर ने मालतों और उनके मित्र शुटकों के संघ के विव्रद्ध जबदर्सन आक्रमण करने की योजना बनाई। शुटक व्यास के किनारे और पूर्व में बसे हुए ये। उसने यह निश्चम किया कि वह स्वयं वो अपने शीत-भाजन सैनिकों को लेकर आक्रमण करोगा और हेकेस्टियन, जी गहले ही आगे वड़ चूका या तथा टालेमी जो पीछे जाने वाला या शब् को किसी भी दिशा में निकलने न देंगे। निवासके को आदेश दिवा गया कि वह बेड़े के साथ चेनाव और रावी के संगम पर पहुंच बावे, वहां आक्रमण के बाद सारी सेना को इकट्ठा होना था।

विकल्दर पवास भील के रेगिस्तानी रास्ते से होकर गया जहां वानी देखने को भी नहीं मिलता, जोर जब वह मालखों के पहले नगर में पहुंचा तो वे चिकत रह गए। बहां के लोग मिहरले खेतों में काम कर रहे थे, उन्होंने कोई मुकाबला नहीं किया; और वे सभी बेरहमी से काट डाले गए। धेष को नगर में पेरकर बन्द कर दिया गया और नगरप्रकार के चारों और पुक्रवार सैनिकों का पहरा तब तक लगा दिया गया जब तक कि पैदलों की तेना न जा पहुंची। उसके बाद पेडिकक्स को अगले नगर के लिए रचना कर दिया गया कि बहु नगर को फेर एवाना कर दिया गया और उसे आदेश दिया गया कि बहु नगर को घेर ले, किन्तु सिकल्दर के आने तक आक्रमण न करे। पहुले नगर पर आक्रमण करके अधिकार कर लिया गया। नगर के मध्य में दिया दुगें पर अधिकार करने में कुछ देर लगी। प्राय: सारी की सारी दुगें राजक सेना मारी गई। इसी बीच पूर्व कोद्यानुसार पेडिक्कस भी सेना सहित दुगें पर

<sup>1.</sup> डायोडोरस. xvii 96

हुए लोगों का घोड़े पर तेजी से पीछा किया और कुछ तो उसको पकड़ में अकर मारे गए, किन्तु अधिकांश वच निकलने में सफल हो गए, कुछ नदी के दलदल में चले गए और कुछ नदी पार।

जल्दी ही सिकन्दर भी आकामकों की मदद के लिए आ पहुंचा और उसने भी पीछा करना शुरू कर दिया। राबी पार करते हुए बहुतेरे मालव मारे गए, परन्तु शेष एक ऐसे स्थान पर पहुंचने में सफल हो गए जो प्र.कृतिक दृष्टि से काफी सुरक्षित था और जिसकी सुन्दर किलेबंदी थी; यहां पीओन ने उनपर हमला कर दिया और दुर्गपर अधिकार कर लिया। जिन लोगों में यहां शरण ली थी उन सभी को गुलाम बना लिया गया। अगले जिस नगर पर आक्रमण होना या वह ब्राह्मणों का नगर था जहां मालव आकर इकटठे हो गये थे। यहां उन्होंने निराशोन्मत्त होकर मुकाबला किया और इसमें जो पांच हजार रक्षक थे उनमें से अधिकांश लडते-लडते मारे गए। कुछ ही लोग ऐसे थे जिन्हें बंदी बनाया जा सका। सेना को आराम के लिए एक दिन की छुट्टी देने के बाद, सिकन्दर फिर आगे बढ़ा और जब उसने शहरों को वीरान पाया तो भागने वालों की तलाश में उसने अंगलों को छनवा डाला; उसने अपने सिपाहियों को हक्म दे दिया था कि रास्ते में जो भी मिले, यदि वह स्वेच्छा से आत्म-समर्थण को तैयार न हो तो उसे मौत के घाट उतार दिया जाये। सिकन्दर स्वयं मालवों के मख्य नगर की ओर बढ़ा। उसे जब यह मालम हुआ कि मालव फिर रावी पार कर गए हैं और उसका मार्ग रोकने के लिए तैयार हैं तो सिकन्दर तेजी से उस स्थान की ओर बढ़ा जहां रावी के दाएं किनारे मालवों ने व्यह बना लिया था। एरियन के अनुसार इनकी संख्या लगभग 50,000 थी। सिकन्दर अपने घोड़े सहित नदी में कृद पड़ा और मालव जिन्हें यह नहीं मालूम था कि सिकन्दर के साथ बहुत थोड़े सैनिक हैं, उसका रास्ता रोके बिना ही पीछे हट गए, किन्तु जब सचाई का पता चला तो वे युद्ध के लिए आगे बढ़ आए। किन्तु सिकन्दर छुटपुट हमलों से तब तक उन्हें उलझाए रहा जब तक उसकी पैदल सेना वहां न पहुंच गई। तब मालव अपने निकटस्य गढ़ में वापस चुस गए, क्योंकि शत्रु उन पर बुरी तरह हाबी हो रहा था। अगले दिन के आक्रमण में मामूली मुकाबले के बाद नगर की चहारदीवारी पर कब्बा हो गया; दुर्ग पर अधिकार तो नहीं हो पाया था। इसी दुर्ग पर आक्रमण के समय सिकन्दर एक बार इतना

अरक्षित हो गया था कि वह मरते-मरते बचा। दुर्ग पर चढ़ने के लिए सीढ़ियां बहुत कम थीं। एक सीढ़ी के सहारे सिकन्दर दीवाल पर चढ गया। वह दीवाल पर पहुंचने वाला पहला सैनिक था। उसके अस्त्र बहत चमकदार थे इस कारण अलग ही दिखाई पड़ रहे थे, अत: वह आसानी से पहिचान में आ सकता था। इस खतरे से अवगत होते ही वह दुर्ग के अन्दर ही इतनी जल्दी में कृद पड़ा कि थोड़े ही अंगरक्षक उसके साथ आ सके। संख्या में वे बहुत कम थे, तथापि कुछ समय तक वे लड़ते रहे, किन्तु इनमें अनेक मालवों के तीरों के शिकार हो गए। स्वयं सिकन्दर के वक्षस्थल पर एक तीर लगा और गहरी चोट कर गया। पेडिंकस ने जब यह तीर निकाला तो सिकन्दर की छाती से खन की घारा वह निकली और वह मुखित हो गया। सम्भवतः इस कठिन युद्ध में अपने सैनिकों का ही सला ऊंचा रखने के लिए ही सिकन्दर ने यह बेहद जोखिम का काम किया था। अपने राजा को खतरे में पड़ा देखकर यूनानी सैनिक पागल हो उठे और मिट्टी को दीवाल गिराकर और उसके दरवाजों को तोड़कर जब चन्होंने दुर्ग पर कड़ज़ा किया तो क्या मर्द, क्या औरत, क्या बच्चे कोई भी उनके हाथों बच न सका।

सिकन्दर यहीं था और धीरे-धीर उसका यात पुर रहा या कि मुक्य विविद में यह अकताह फंठ गई कि इस मात्र के कारण सिकन्दर की मृत्यू ही गई है। कुछ दिन बाद जब उसे यूनानी सिमाहियों के बीच के जाया गया तब भी उन्हें यह सेहंड बना रहा कि सिकन्दर बास्त्व में जीवित है। अपने वीतिकों का अम दूर करने के लिए वह घोड़े पर चढ़कर और कुछ इर पैदल चलकर अपने विविद में गया, जबिक उसे किसी गहुदेशर सवारों में उठाकर के जाया जाता चाहिए या। उसे देख कर सैनिकों की खूमी का ठिकाना म रहा, उन्हें बड़ी सास्त्वना मिली। विकरण के जाया जाता चाहिए या। उसे देख कर सैनिकों की खूमी का ठिकाना म रहा, उन्हें बड़ी सास्त्वना मिली। विकरण के जनरकों द्वारा मिलों की तरह उस पर दुस्साहस का गम्भीर अधियोग लगाने और सिकन्दर हो आरोप के विवद्ध अपने बचाव में कहा या, 'में अपने साम्राई देने का कटियस ने विवाद वर्णन किया है। सिकन्दर ने आरोप के विवद्ध अपने बचाव में कहा या, 'में अपने साम्राई उसे की तराजू पर तालता हूं।'

युड के बार जो थोड़े से माठव बच रहे थे उन्होंने समपंण कर दिया और क्षुदकों ने भी जिन्हें सिकन्दर की तेज गतिविधियों के कारण माठवों के सहायता के ठिए युड में शामिल होने का अवसर ही नहीं मिल पाया था, पूरे

अधिकार देकर आकान्ता के साथ संधि करने के लिए अपने प्रतिनिधि भेजे। कर्टियस के अनुसार इन राजदुतों की संख्या सौथी; उनकी आकृति निराली और रूप शुभदर्शन था। वे रथों पर सवार होकर आए थे। उन्होंने मलमल के बस्त्र पहने थे जिन पर सोने और बैगनी के काम किए हुए थे। सिकन्दर ने उनकी क्षमा प्रार्थना स्वीकार कर ली और उनका बड़ा भव्य स्वागत-सत्कार किया तब विदा किया। कुछ दिनों बाद वे "सिकन्दर के लिए भेंट सहित वापस लौटे जिसमें १०० घडसवार, चार-चार घोड़ों वाले 1,030 रथ, 1,000 भारतीय ढालें, बहुत-सा मलमल का कपड़ा, इस्पात के 100 टेलेंट, असाधारण कद के कुछ पालत शेर और बाघ, बड़ी-बड़ी गोहों की खालें और कुछ कछूओं की पीठें थीं। एरियन के कथनानुसार सिकन्दर ने बन्धक के रूप में एक हजार श्रेष्ठ नागरिक भी मांगे; जब वे आ गए तो सिकन्दर ने उन्हें अपने पास न रसकर वापिस भेज दिया। इस प्रकार ये दो राष्ट्र, जिन्होंने विधिवत समर्पण कर दिया था, फिलिप के क्षत्रप क्षेत्र में सम्मिलित कर दिए गए। किन्तु मालवीं के विरुद्ध इस अभियान में सिकन्दर यों ही सफल हो गया हो सो बात नहीं। सिकन्दर ने भारत में जितनी भी लड़ाइयां लड़ीं, उनमें से किसी में भी इतना रक्तपात नहीं हुआ जितना कि इस युद्ध में। दुस्साहस-पूर्ण आक्रमण के परिणामस्वरूप उनकी छाती में जो गहरा घाव हो गया था, अप्रत्यक्ष रूप से वह भी सिकन्दर की मौत का कारण बना। पंजाब के ब्राह्मणों और मालव नगरों के जबदंस्त विरोध निस्संदेह उस प्रतिक्रिया के सचक थे जिसने तरन्त ही भारत से सिकन्दर का नामोनिज्ञान ब्रिटाकर मौर्य-साम्राज्य की स्थापना करी।

## सिन्धु के रास्ते वापसी

वापसी में सिकल्दर का बेड़ा चेनाब और सिन्चु के बहाव के साथ-साथ कहां-कहां से होता हुआ गया था, वह नहीं कहा जा सकता; और नहीं स्मृत्यानी लेकबकों द्वारा उस्लिखित निर्देशों के संगमों का ही अब कुछ पता चलता है। एरियन ने रावी के चेनाब में जाकर गिरंग और इन दोनों की सिम्मिलत धारा के सिन्चु में बाकर मिलने का जिक किया है। और नए-मए पोत बनाए गए और रास्ते में अवस्तानों इ अवस्थान, समर्थी (क्षात्रिय) और औरमा-पर्याक्ष त्यां के सामर्थ ने जातियों ने समर्थण किया। चेनाब और सिन्चु का संगम फिलिंग के क्षत्रभन्ने की दक्षिणी मीमा स्थिर की गई; इस स्थान पर एक नगर

बसाया गया और गोदियाँ बनाई गईं। यहीं सिकन्दर को परोपनिसदें के सत्रग, टाइरेसपेस के सिकाफ शिकायतें मिली और उसके स्थान पर सिकन्दर की सर्वाधिक प्रिय पत्नी, रोक्साना के पिता, आस्तीयाटींज को क्षत्रय नियुक्त किया गया।

अंतिम संगम के आगे के प्रदेश की राजनीतिक और आधिक परिस्थितमां पंजाब से मिन्न थीं। जिन पर यूनानी जेवकों ने बड़ा अवरल प्रकट किया है। इस देश में स्वतंत्र कातियों नहीं थीं, छोटे-छोटे राज्य थे जिन पर राजा शासन करते थे। इन राजाओं के परामर्थादाता ब्राह्मण थे, जिनका राजा और प्रजा दोनों पर समान रूप से प्रभाव था। विकन्दर नदी के रास्ते होता हुआ सबसे पहुंचे सोगदों ही राज्यानी में पहुँचा, जहाँ जसने एक और नगर समाया और मानी ब्याधार के छिए उसमें गोदियां जनवाईं। उसने एगनेर के पुत्र, पीषोन को निचली सिन्धू पाटी और समुद्रतट का स्वत्र नियुक्त किया।

युनानी इस क्षेत्र के सबसे बड़े राजा को मुसिकेनस (मुचुकर्ण ?) के नाम से जानते थे, उसने न तो सिकन्दर के सम्मख समर्पण ही किया और न कोई मेंट उपहार ही भेजा, किन्त अवानक जब उसे यह मालम हुआ कि सिकन्दर उसके देश में का पहुंचा है तो उसने विवेक से काम लिया और समर्पण कर दिया। सिकन्दर ने उसका राज्य नहीं लिया, हालांकि उसकी राजधानी (अलोर ?) के दुर्ग में एक रक्षा सेना तैनात कर दी और फेटरस को इसकी बच्छी तरह किलेबन्दी करने की आज्ञादी गई। इसके बाद सिकन्दर ने आक्सीकेनस नामक सरदार के कई नगरों पर अधिकार कर लिया और वहाँ भारी लूट-पाट की तथा आक्सीकेनस को बन्दी बना लिया। सम्बुस को जब यह मालूम हुआ कि सिकन्दर ने उसके प्रबल शत्रु, मुसिकेनस से मित्रता कर ली है, तो वह अपनी राजधानी सिन्दिमान खाली कर गया; उसके सम्बन्धियों ने सिकन्दर को सारी स्थिति समझाई और उसे मेंट दीं जिन्हें सिकन्दर ने स्वीकार कर लिया। किन्तु, इस क्षेत्र में जिन लोगों ने विदेशियों के साथ समझौता करने का सबसे अधिक विरोध किया या वे ब्राह्मण (बाह्यणको नाम जनपद:--पतंजिल) थे। उनके एक शहर पर अचानक हमला . बोलकर कब्बाकर लिया गयातया वहांके सभी निवासियों को मार डाला गया । उघर, सम्भवतः अपने मंत्रियों की सलाह पर मुसिकेनस ने सिकन्दर के प्रति निष्ठा समाप्त कर विद्रोह कर दिया; जिसे दवाने के लिए पीथोन को भेजा गया। उसने कड़ाई से विद्रोह को दबा दिया और मुसिकेनस के

कई नगर नष्ट कर दिए और कुछ में रक्षा सेनाएं रख दीं और मुसिकेनस को बंदी बना लिया और सिकन्दर के सामने पेश किया और सिकन्दर ने बादेश दिया कि उसे उसके प्रेरकों सहित फांसी पर लटका दिया जाए।

इसके बार पटल और डेल्टा देश का शासक आया और उसने समर्पण किया। उसे अपनी राजवानी वापिस मंत्र दिया गया और सिकन्दर के स्वामत की तैयारी करने की आजा दी गयी। डागोडोरस ने लिखा है कि इस क्षेत्र में दो अनुविधिक राजा राज्य करते थे और एक मागरवृद्ध-गिरषट् भी; अगर ऐसाही या तो उसमें एक तो सिकन्दर से मंट करने के लिए चला और दूसरे ने माग निकलने की तैयारी की, क्योंकि वह सिकन्दर पटल पहुंचा तो उसने सारे नगर को बीरान गाया। यहाँ से क्टेटस को बहुत सी सेना के साथ और तमी हासी केवर मुक्त दर्रा, अरकीसिमा (कन्द्रहार) और दूरियाना (सीस्तान) के रास्ते स्वदेश के लिए रवाना कर दिया गया। येथ सेना को लेकर सिकन्दर पारा के प्रवाह के साथ-साथ चलता गया और उटल एड्रेज गया। बहु ई॰ पू॰ जूलाई 325 में पटल एड्रेज या। सिकन्दर ने जब इस नगर को जीरात गया तो बहु के निवासियों का पीछा करने के लिए खगरे दूर में अ और उनसे कहला मंत्रा की लिए खगरे दूर में अ और उनसे कहला मंत्रा कि वे बेन्टक अपने-अपने चरों को लीट आएं और रहिले को तरह अपना काम कर, इस पर अधिकांश लोग अपने मरों को लीट भी आए।

पटल में आकर तिन्यू दो बड़ी-इड़ी निर्दाण में विजनन होकर बहती थी। सिकन्दर ते इस नगर के आदी महत्व को समझा और हेकेस्टियन को बाही एक दुर्ग और तत्तन का निर्माण करने की आजा दो । विकन्दर वर्षने साथ कुछ पोल ठेकर परिचयी चारा के अनुसंगान के लिए निकल पड़ा। आगे से मुनिर्दिवत पोत जालकों के अनाव में काम कठिन हो गया, और इसलिए मी कि सभी देशवामी देश छोड़कर चन्ने गए ये, आधी और पानी के चपेड़ों के कारण बहुत से पोतों को भी नुस्तान पहुंचा था। आवित्रकार, कुछ स्थानीय मार्ग दर्शक मिल गए। पोत जूने समुद्र में के वाए गये। विकन्दर ने नदी के दो होगों पर अन्मान की मिल्ली सकुत विधि से देवताओं को बिल दी, और खुले मयूद्र में पहुंचने पर उसते समुद्र के देवता, पोजोडोन पर बेलों को बिल दी, और खुले मार्दर मं चहुनने काद उसते समुद्र के देवता, पोजोडोन पर बेलों को बिल दी और मिरा पड़ाने के बाद उसते सोने के पान-पान को समुद्र में ही फेंक दिया और विकाक्त स्थान पड़ाने के बेड़े की यात्रा को सफ्ठता के लिए प्रायंना की। जब बहु बापन पटल पहुंचा, उस समय तक पाइयोन मी अपना काम पूरा करके बहाँ पट्टैंच गया था। उसे नव-निर्मित नगरों में छोगों को बसाने और विद्रोह की आसिरी चिन्नारी बुझाने के लिए पीछे छोड़ दिया गया था।

## अनुसंधान और बैबीलोनियां को वापसी

सिन्धु नदी की पश्चिम शाला के अनसंघान के बाद सिकन्दर ने पूर्वी शाला का परिवेक्षण किया। उसने देखा कि इस शाला से होकर अपेक्षाकृत आसानी से समुद्र पहुँचाजा सकता है। उसे एक बहुत बड़ी झील भी मिली जिसके किनारे पर उसने एक बंदरगाह बनवाया । निआकंस की बात्रा इसी स्थान से आरम्भ हुई। सिकन्दर ने कूंए खोदने और खाने-पाने आदि की सामग्री इकटठी करने का हक्म दिया । इस झील की ठीक-ठीक स्थिति निश्चित करना आसान काम नहीं; यह कच्छ का रण्य अथवा उमरकोट के पश्चिम में स्थित समराह झील हो सकती है। सिकन्दर पटल लौटा और उसने भारत से रवाना होने की अपनी योजनाएं पूरी कीं। कीटन निआर्कस को, जो एक वर्ष से कछ ही कम की लम्बी जल-यात्रा के दौरान नदियों में सफलतापूर्वक बेड़े का संचालन करता आया था, आदेश दिया गया कि वह सिन्धु के मुहाने से तट के साथ-साथ फारस की खाड़ी में बेडा ले आए और यफ्रेटीस के महाने पर फिर उससे आ मिले। उसने स्वयं सेना के साथ गेड़ोशिया होते हुए खुश्की के रास्ते से जाने का फैसला किया और कहा कि जहां तक सम्भव होगा वह वेड़े के नजदीक-नजदीक ही चलेगा। कहा जाता है कि उसने यह दुगंग मार्ग इसलिए चना या क्योंकि काल्पनिक कहानियों वाले सेमिरामिस और साइरस को छोड़कर और कोई भी इस रास्ते नहीं गया था; वे भी अपने बहत थोड़े से साबियों के साब इघर से किसी प्रकार बच निकले थे और सिकन्दर उनसे भी आगे निकल जाना चाहता या ।

यह निरुचय किया गया था कि (अक्तूबर के अन्त में) पूर्वोत्तर मातमून के हिन ऐति लिआकंत रवाना होगा। परन्तु सिकन्यर के चले जाने के बार के ही सिन्यु की पूर्वी शाका में बहाव की ओर चल पड़ा। परिचयों मुहाने पर पृष्टैकर उसे रीतील अवरोय को पार करना पड़ा। प्रतिक्छ हवाओं के कारण उसे चौबीस दिन तक कराची के पास कहीं सिकन्यर की बंदरसाह पर कना पड़ा। मानमून हुक होने पर तो उसने अपनी साम किर तारम कर दी और निरन्तर एक अजात और प्रतिकृत तट के साय-साथ बराबर सी और निरन्तर एक अजात और प्रतिकृत तट के साय-साथ बराबर

बळता रहा, जहाँ उसे बार-बार पानी और लाने-पीने की सामधी के लिए रुक्ता पहता था। करीब सी मील की यात्रा के बाद वह हव नदी के मुहाने पर एक अच्छे बंदराताह में पहुँचा; इसके बाद वह ओरेट के देश के समुझी तट के साथ-साथ चला। कोरू तिकन्दर ने बेड़े के लिए सुरिशत छोड़ रखा था। यहां पहुंचने पर उसने त्योंनराम से सामर्फ स्थापित हाया हो हा हिन् औरटें के विषठ एक महत्वपूर्ण युद्ध जीत चका था। दोनों ने आपत में आदिमियों की अदला-बदली की और बेड़े के पोतों को मरम्मत की गई और निआर्क्त के पुत: रशाता होने से पहुले उनमें लाने-पीने की सामधी की फिर से व्यवस्था कर दी गई।

सिकन्दर दक्षिण गेट्रोसिया (मकरान) की अपनी प्रसिद्ध यात्रा पर सितम्बर में निकला। वह अपने बेड़े की सहायता करना चाहता या क्योंकि उसे इसकी जरूरत थी; उसने बेड़े के लिए उपयुक्त स्थानी पर कुएं खोदने और अनाज का भण्डार करने की योजना बनाई। जब वह अराविओस (हब) पहुँचा तो उसने उम देश को उजड़ा हुआ पाया क्योंकि अरबिताइ कबीले डर के मारे अपना देश छोड़ कर भाग गए थे। नदी पार करने के बाद वह लासबेला में दाखिल हुआ जो ओरीताई का प्रदेश था जिसने उसके रास्ते में तनिक रकावट डाली। इनके एक गांव की भागोलिक स्थिति से सिकन्दर बहुत प्रसन्न हुआ था और उसने हेफेस्टिअन को आज्ञा दी थी कि वह आरकोसियनों को इस गाँव में बसाए; इस गाँव का नाम रम्बकिया था (कटियस)। जब वह मेट्रोसी देश के लिए चला तो उसने ऐपोलोफेनस को ओरीताई का क्षत्रप नियुक्त किया और ल्योन्नेटस को उस देश को दबाने और निवेशन की योजना में उसकी सहायता करने के लिए छोड़ दिया। ल्योन्नेटस ने वहाँ कबाइलियों के साय जमकर युद्ध किया और उन्हें बहुत नुकसान पहुँचाया। इस लड़ाई में मनोनीत क्षत्रप, ऐपोलोफेनस भी मारागया। शेष सेना के साथ सिकन्दर गेट्रोसिया में प्रविष्ट हुआ। यथासम्भव तट के निकट-निकट ही चलता रहा ताकि वह अपने बेड़े की सहायता कर सके। यह रास्ता बधकते हुए खुश्क रेगिस्तान से होकर जाता था और ऐसा प्रतीत होता है कि पर्वत-माला के कारण जो मलान अंतरीत पर खत्म होती थी, उसे और दुर्गम मार्ग पर चलना पड़ा, जो हिंगोल की घाटी से होकर जाता था। एरियन का कहना है कि 'कड़कड़ाती घूप और पानी के अभाव ने

सेना का एक बहुत बड़ा भाग नष्ट कर दिया, खासकर बोझा डोने वाले पड़ा तो गहरी रेत, आग की तरह जला देने वाली गर्मी और प्यास में भर पए। मागंदर्शक स्वयं रास्ता भूलकर भटक गए। दिन की असाह्य गर्मी के कारण यात्रा सिर्फ रात में ही संभव थी, वे बोझा ढोने वाले पत्रुओं को मारकर खाते वे और लकड़ियों की गाड़ियों को जलकर खाना पकाते थे।' आखिरकार, किसी तरह उन्हें समुद्र तट का रास्ता मिला जिससे वे गस्ती की बेंदरगाह के पात पहुँच गए, यहीं उन्हें पीने योग्य अच्छा पानी मिला। औरिताइ के देश से रवाना होने के साठ दिन बाद गेड़ीसियाइयों की राजवानी पूरा पहुँचे। वहां पहुँच कर सेना ने कुछ दिन आराम किया।

सिकन्दर जब कर्मेंनिया में आगे बढ़ रहा था तो उसे यह समाचार मिला कि भारतीय प्रदेश के क्षत्रप फिलिप की विद्रोही भाड़े के सैनिकों ने हत्या कर दी है; उसे यह भी खबर मिली कि फिलिप के मक्दनियासी अंग-रक्षकों ने उसके हत्यारों को मौत के घाट उतार दिया है। ऐसी स्थिति में उसने तक्षशिलेश और यडेमस को, जो क्षे सियायी कमान्डर था. यह संदेश भेजा कि जब तक वहां का शासन चलाने के लिए वह कोई क्षत्रप न भेज दे तब तक के लिए वे लोग प्रान्त की बागडोर अपने हाथ में ले लें। लगभग इसी समय केटरस भी अपनी सेना और हाथियों के साथ उससे आ मिला । यहां भी बेड़े के बारे में सिकन्दर की चिन्ता दूर हुई जब कि निआकंस उससे मिलने आया और उसने ब्हेल मछलियों और खूं व्हार जंगलियों के साथ अपनी मुठभेड़ों का वर्णन किया और बताया कि चार पोतों को छोड़कर सारा बेड़ा सुरक्षित है। ये चारों पोत यात्रा के दौरान नष्ट हुए थे। सब लोग जब फिर साथ मिले तो सारे दुख-दर्द मूल गए और कुछ दिनों तक खेल-कूद और दावतों का दौर चलता रहा । इसके बाद सेना और बेड़ा सूसा की ओर बढ़ा जहां वे ई० पू॰ 324 के वसंत में पहुंच गए। अगले वर्ष बैबोलोनिया में सिकन्दर की मृत्युहो गई और विश्व-साम्राज्य की उसकी योजना भी उसी के साथ स्नत्म हो गई।

#### परिणाम

भारत पर सिकन्दर के आक्रमण के परिणामों को कुछ लेखकों ने तो तरह तरह से बहुत बढ़ा-चढ़ाकर कहा है और कुछ ने उन्हें बिल्कुल ही अस्बीकार कर दिया है। सिकन्दर ने भारत में जितना प्रदेश जीता था, उसे बहु अपने

सास्राज्य के अभिन्न अंग के रूप में रखना चाहता था. यह इन बातों से स्पष्ट है कि उसने विजित प्रदेश को ईरानी नमनों पर क्षत्रप-क्षेत्रों में बांट दिया हा और सामरिक महत्व के स्थानों पर वडी सावधानी के साथ अपने अनयाइयों की बस्तियां बसायीं यीं और भविष्य में अधिकाधिक बढ़ने वाले व्यापार के सभीते के लिए सिन्ध नदी पर जगह-जगह गोदियां और बंदरगाहें बनाई थीं। जैसाकि हम देख चुके हैं, एरियन के वर्णन से हमें विजित प्रदेश के पांच स्पष्ट भागों का पता चलता है: पहला परोपनिसहै था जिसकी राजधानी काकेसस में सिकंदरिया थी. जिस पर पहले टाइरेसपीज ने शासन किया और बाद में औक्स्यार्टीज ने: इसरा मचाटस के पुत्र फिलिप के अधीन था, जो पहले तक्ष-शिला का क्षत्रप था और फिर आम्भी के देश का ही नहीं बल्कि निचली काबल घाटी में निकनोर के क्षत्रप क्षेत्र का भी प्रधान बना; पूर्व में झेलम तक का सारा प्रदेश और दक्षिण में सिन्ध और चेनाव के संगम का प्रदेश भी फिलिए के अधिकार में दे दिया गया था: तीसरा प्रान्त था पौरव की रियासत जिसका विस्तार किया गया था और जहां स्वयं पौरव ही राजा और क्षत्रप था; चौथा प्रान्त वह था जहां ऐस्नोर का पत्र, पीथोन क्षत्रपथा और जिसके अन्तर्गत संगम की नीचे की सिन्ध घाटी जाती थी और जो पश्चिम में हव तक फैला हआ था: और अंतिम प्रान्त था, कश्मीर में अभिसार का प्रदेश जो सिकन्दर के साम्राज्य से अपेक्षाकत कल कम सम्बद्ध था। इसमें संदेह की थोडी-सी भी गंजाइश नहीं कि अगर सिकन्दर ने परी उस पाई होती तो इन क्षत्रप-क्षेत्रों का संबंध उसके शेष साम्राज्य के साथ बना रहता और निरन्तर पूष्ट होता । उपलब्ध तथ्यों के आधार पर हम यह भी नहीं कह सकते कि सिकन्दर अपनी इच्छा के अनरूप फिलिप का कोई स्थायी उत्तराधिकारी भी नियक्त कर पाया अथवा नहीं। सिकन्दर की मृत्यू के तुरन्त बाद उसके सेनापतियों ने यह अनभव किया कि उसने जो राज्य अपने साम्राज्य में मिला लिए हैं उन पर अधिकार बनाए रखना उनके वश की बात नहीं: सिकन्दर के लौट जाने के बाद भारत में जो गडबड़ी हुई उसे देखकर स्वयं सिकन्दर ने इन प्रदेशों को फिर से संगठित करने की आवश्यकता अनभव की थी। भारतीय प्रान्तों को छोडकर और साम्राज्य के दूसरे विभाजन में (ई० पू० 321) पीयोन को सिन्धु के पश्चिम में स्थानांतरित कर सिकन्दर के उत्तराधिकारियों ने स्पष्टतः सिकन्दर की इच्छाओं का ही पालन किया था, जिनका पता उन्हें था । सिकन्दर ने स्थान-स्थान पर यनानियों की बस्तियां बसाई थीं और

पूरोपीय सैनिकों को दुर्ग रक्षकों के रूप में छोड़ दिया था। बीघ ही उन्होंने यह महसूम किया कि स्थानीय बातावरण उनके प्रतिकृत होता जा रहा है और इसिक्य अधिकांस स्थानों से वे बहुत जस्दी कुप्त हो गए। घों सियायी सिपाइंग का सेनापीत, यूडेमब भारत में यूनानियों के नेता के रूप में कुछ दिन तक रहा, किन्तु ई० यू० 317 तक बहु भी अदृश्य हो गया। पोरस के लड़ाकू हाथियों को वह अपने साथ लेता गया था जिसको उसने बोखे से हत्या कर दी थी। इसके तत्काल बाद से ही ताव्यक्तिश्य का भी कुछ पता नहीं चलता; इसके वाद उसे क्या हुआ पह जात नहीं है। कुछ वर्ष बाद सेस्पुक्त में अपने दूरस्थ भारतीय समाट को दे दिए।

यद्यपि सिकन्दर का आक्रमण दो वर्ष से भी कम ही रहा फिर भी, यह अपने आप में एक इतनी बड़ी घटना थी जिसके कारण सभी कछ पहले जैसा नहीं रहा । सिकन्दर के आक्रमण से एक बात जो बहत स्पष्ट हुई वह यह थी कि स्वतंत्रता के प्रति मात्र भावनात्मक प्रेम से ही किसी दढ प्रतिज्ञ विजेता की अनुशासित शक्ति का मकावला नहीं किया जा सकता, हालांकि हम यह भी देखते हैं कि इस लड़ाई में पश्चिमोत्तर भारत के राज्यों को विश्व के सबसे बड़े सेनापतियों में एक का सामना करना पडा था। इस आक्रमण के परिणामस्वरूप सिन्ध नद क्षेत्र की योद्धा जातियां शिविल पड गईं, जिसके कारण मौर्य साम्राज्य के विस्तार का मार्ग प्रशस्त हो गया। इससे यह बात भी स्पष्ट हुई कि भारतीय शासकों को अपनी राजनीति में आगे से अधिक बुद्धिमानी से काम लेना होगा। इसे कौन अस्वीकार कर सकता है कि इस आक्रमण से जो शिक्षा मिली बी और सिकन्दर ने जो आदर्श प्रस्तुत किए थे उनका चन्द्रगप्त के जीवन की घटनाओं पर बड़ा प्रभाव पड़ा और उसके साम्राज्य की स्थापना में सहायक हुए ? जो भी हो, अगले पुन्दह सौ वर्षों में भारतीय इतिहास में ऐसा कोई चरित्र नहीं कि जिसने तक्षशिलेश के कत्यों को दोहराया हो। आखिरी बात यह है कि यद्यपि पश्चिम एशिया की तरह भारत पर तो यनानी रंग कभी नहीं चढ़ पाया, तथापि भारत और यनानी राज्यों के बीच पहले से बहुत ज्यादा सम्पर्क बढ़ गया, और कला, मुद्रा तथा खगोल विज्ञान के क्षेत्रों में भारत उनका कर्जदार हो गया:सोफाइटस के बढिया चांदी के सिक्कों पर युनानी में लेख हैं, और वे ऐटिक तोल-मान के हैं। ये इस विकास के प्राचीनतम उपलब्ध प्रमाण हैं। सिकन्दर के अभियान से उधर युरोप में भारत के विषय की जानकारी बहुत बढ़ गई, क्योंकि समकालिक लेखकों ने बड़ी

बारीकी से इन्हें लिपिबद्ध कर लिया था, जिससे परवर्ती लेखकों ने लाभ उठाया और जो आज हमें भी उपलब्ध है। 'सिकन्दर के अधिकारियों और सहयोगियों में ऊंचे साहित्यिकों और वैज्ञानिकों की संख्या कुछ कम नहीं थी, इनमें से कछ ने उसके यद के संस्मरण लिखे जिनमें उन्होंने भारत में भारत और उसकी जातियों के विषय में भी अपने अनभव व्यक्त किए हैं' (मैकिकि-न्डल) । कुछ बेसिर-पैर की कहानियां भी निस्संदेह प्रचलित हो गई, किन्तु, इन सबको एक तरफ रखकर भी अगर देखा जाए तो उनके ज्ञान में पर्याप्त वृद्धि हुई थी। किन्तु इस ज्ञान-वृद्धि के बारे में भी अत्यक्ति हुई है, कहा गया है कि सिकन्दर के यग को कोलम्बस के यग के समकक्ष ही रखा जाना चाहिए जबिक यरोप को एक नए विश्व के बारे में पहली बार ज्ञान हुआ था। लेकिन सिकन्दर ने किसी अज्ञात विश्व की खोज नहीं की थी; भारत और यनान पीढ़ियों पहले से एक-दूसरे से परिचित थे, और ईरानी साम्राज्य के माध्यम से दोनों में व्यापार-सम्पर्क और अन्य प्रकार के भी सम्बन्ध थे। ऋटरस ने सिन्ध षाटी से कर्में निया की यात्रा पुराने चाल रास्ते से ही की थी। सिन्ध का नौपर्यटन, और निआकंस द्वारा मकरान और फारस की खाडी की परिक्रमा भूगोल और व्यापार के लिए एक नई उपलब्धि अवस्य थी। इसी प्रकार गेड्रोसिया होकर सिकन्दर की यात्रा निःसंदेह साहस और नेतत्व की एक अनोखी निष्पत्ति थी। सिकन्दर के उत्तराधिकारियों के समय में भारत के विषय में यूरोप को जितनी जानकारी हुई. वह स्वयं सिकन्दर के समय से कहीं ज्यादा थी: किन्त उसने एक ऐसे साम्राज्य की स्थापना की, जिसमें विच्छिन्न हो जाने पर भी पर्याप्त समय तक किसी न किसी खंड में वह वेग बना रहा जो सिकन्दर की प्रतिभाकी देन थी।

# प्राचीन यूनानी ऋौर लैटिन साहित्य में भारत के उल्लेख

#### 1. प्रस्तावना

सिकन्दर के समय से कोई दो शताब्दी पूर्व ईरानी साम्राज्य में भारत और यनान का परिचय हुआ। ऐसा जान पड़ता है कि पश्चिम के लोग इससे भी पहले से भारतीय विचारघारा से परिचित थे तथा पीथागोरस और उसके अनवाइयों पर इसका प्रभाव पढ़ाथा। यह ठीक है कि आज हम दावे के साथ यह नहीं कह सकते कि किस सूत्र से यह सम्पर्क स्थापित हुआ था, परन्तु पीयागोरस और उपनिषदों के विचारों में, तथा पीयागोरियाई पंथ और भारत के प्राचीन भिक्ष-संघों के संघटन और संस्कार पद्धतियों में इसनी समानता है कि उसके विषय में यह नहीं कहा जा सकता कि यह मात्र संयोग है अथवा यह किसी समानान्तर विकास का परिणाम है। लेखक और सुकरात (सोकेटीज) के शिष्य, ऐरिस्टोजेनस (ई॰ प॰ 330) ने एक भारतीय दार्शनिक की एथेन्स यात्रा का उल्लेख किया है और इसका भी जिक किया है कि इस भारतीय टार्शनिक की सुकरात से भेंट हुई थी जिसमें दोनों विद्वानों ने दर्शन के अभिप्राय के विषय पर चर्चा की थी। रज्जु और सर्प की प्रसिद्ध उपमा का प्रयोग सर्वप्रथम प्रत्ययवाद के प्रवर्तक, पाइरही ने किया है जो सिकन्दर के साथ भारत आया था; सेक्सटस ऐम्पेरिकस को छोड़कर युनानी अबवा लैंटिन साहित्य में और कहीं भी यह उपमा देखने में नहीं आई है।

<sup>1.</sup> रिचर्ड गार्चे ने दि फिलासफी आफ एंसियंट इंडिया, प्० 39-46 में, प्राचीन लेखकों की, विशेषकर लियोपोस्त्र बान श्रीएडर की, ए० बीठ कीय, पीषागोर और डास्ट्रिन आफ ट्रांसपाइयेशन की अपेशा अधिक संतुलित समीक्षा की है लगरा ए० सो 1909, प्० 569-606 । और भी देसिक रामाकृष्णन, इंस्ट्रेन के उपांच कर स्वाचित सम्बन्धित के स्वाचित स्वाच स्वाच स्वाचित स्वाचित स्वाचित स्वाचित स्वाचित स्वाच स्वाच स्

विदेशी प्रेक्षकों दारा किसी देश और जसके निवासियों का वर्णन जस देशविशेष के इतिहासकारों के लिए विशेष महस्व का होता है: क्योंकि इससे उन्हें यह मालम पड़ता है कि उनके देश ने उस प्रेक्षक के मन पर कैसी छाप छोड़ी है, और इससे वे अधिक विश्वास के साथ इस बात का अनमान भी लगा सकते हैं कि विश्व के सामान्य इतिहास में उनके देश का क्या योगदान रहा है। और जब कभी किसी विषय पर इतिहास के स्वदेशी स्रोतों से उनको जानकारी नहीं मिलती अथवा अधरी जानकारी प्राप्त होती है. जैसा कि प्राचीन भारत के संबंध में सत्य है, तो उनकी दिष्ट में विदेशी लेखकों की कृतियों का महत्व बहुत बढ़ जाता है। फिर भी यनानी लेखकों ने भारत के विषय में जो कुछ लिखा है, उसका बढ़ा-चढ़ाकर मुख्यांकन करना स्वाभाविक है। युनानी लेखकों ने तथ्य के अवेक्षण में और उन्हें लिपिबद करने में निस्संदेह प्रशंसनीय रुचि दिखाई, किन्तू, उनको जो भी किस्से-कहानियां या गण्यें सनने को मिलती थीं, वह उन्हें सच मानकर संग्रह करते गए। सिकन्दर के आक्रमण से पहले जो थोड़े-से लेखक हुए उन्होंने भारत के विषय में मूनी-मुनाई बातों के आधार पर ही लिखा या, भारत के बारे में उन्हें सीघी जानकारी बिस्कूल नहीं थी। सिकन्दर के साथ जो वैज्ञानिक और सैनिक आए थे, उनका अधिकांश समय युद्ध की योजनाएं बनाने, एक अज्ञात और विद्रोही देश में चलने और लड़ने में व्यतीत हुआ होगा, फिर वे अपनी इच्छा के अनुरूप अपने देशवासियों को भारतविषयक जानकारी देने में कैसे सफल हुए, यह अचरज की बात है। जहां वे पहुंचे ये वह प्रदेश हिन्दू संस्कृति के वास्तविक केन्द्रों से बहुत दूर हिन्दुस्तान का एक किनारा मात्र था। ये केन्द्र तो देश के मध्य में स्थित ये। सिकन्दर के बाद यूनानी राजाओं के जो राजदृत आए—विशेषकर मेगास्थनीज्—उन्हें भारत और भारतवासियों को जानने का अधिक सुअवसर प्राप्त हुआ क्योंकि उनका उद्देश्य ही ऐसा था

उद्दा रिस्टोक्जेनस के लिए देखि॰ राक्तिसन, इंडिया एंड थीन, इंडिंग आर्ट एंड लैटर्स x(1936), प्॰ 57-8। पाईरो और एपिरिक्स के लिए दे॰ S. J. Warren, Het slang en Truw voorbeeld bij sextus Empiricus en In Indie, versl en med der kon. Akad. Van in Wetenschappen Amsterdam. iv. ix प०-230-244

जिसके कारण वे भारतवासियों के बीच पहुँच सके। लेकिन, यहां के लोगों की भाषा से अनभिज्ञ होने के कारण उन्हें तरह-तरह के दुभाषियों पर निर्भर करना ही पड़ा होगा और जो कुछ उन्होंने देखा-सुना, उसे ठीक-ठीक जानने समझने में उन्हें पर्याप्त कठिनाई हुई होगी। बाद में जो चीनी आए, उन्हें इस दिष्ट से उतनी कठिनाई महसूस नहीं हुई होगी क्योंकि वे संस्कृत भाषा से बहुत अच्छी तरह परिचित थे; किन्तु उनकी रुचि का क्षेत्र इतना व्यापक नहीं था। कुछ अपनादों को छोड़ कर, इनमें सबसे महत्वपूर्ण हेरोडोटस था-सभी युनानी रचनाओं के मौलिक पाठ नष्ट हो चके हैं। अब हमें केवल उन उद्धरणों पर ही निभंर करना पड़ता है जिन्हें परवर्ती लेखकों और संग्रहकर्ताओं ने सुरक्षित रखा है। स्वयं इन्होंने भी जिस सामग्री से उद्धत किया है वह भी वास्तव में मूल परवर्ती रूप था। हमारे पास ऐसा साधन नहीं कि जिसके आधार पर हम अधिकांश मुल-प्रमाणों के विषय में कोई स्वतंत्र और नि:संकोच घारणा बना लें। जो भी हो, इन उद्धरणों का भी सावधानी से अध्ययन करने की जरूरत है, इससे भारत के प्राकृतिक और मानवीय भूगोल को उसके जीव और बाह्य-जगत, समाज और उसकी धार्मिक परिस्थितियों और आर्थिक गतिविधियों को समसामयिक यनानी लेखकों ने जिस रूप में ग्रहण किया था, उसकी अच्छी जानकारी मिल सकती है।

## 2. स्काईलैक्स

कैरियान्या का नौसीनक-कप्तान स्काईलैक्स पहुला यवन था जिसने भारत के विषय पर पुस्तक लिखी । इसे समुद्री रास्ते से दारा ने लगभग ई० पू० 509 में इस बात का पता लगाने के लिए भेजा था कि सिन्धु कहां पर सामू में गिरती है । कहां जाता है कि स्काईलैक्स ने पेक्टीकन ज़िलं में कैस्पटाइरस शहर से अपनी पात्रा आरम्भ की और अपने पोत में समुद्र के बहाव के साब-साथ तीस महीन की समुद्री-यात्रा के वाद वह उस समान पर पहुंचा, जहां से मिल्र के नरेश, नीको ने फोनीशियनों को लीविया की समुद्री-यात्रा पर भेजा था । हेरोडोटस ने लिखा है 'इस यात्रा की समुद्री-यात्रा पर भेजा था । हेरोडोटस ने लिखा है 'इस यात्रा की समाप्ति के उपरान्त दारा ने भारतीयों को जीता था, तथा उन भागों में समुद्र का इस्तेमाल किया था।' समस्त्र है कि अपनी यात्रा के दौरान समुद्र का इस्तेमाल किया था।' समस्त्र है कि अपनी यात्रा के दौरान काईलैक्स निचली कावुल थाटी, कस्मीर के कुछ हिस्सों और सिन्धु देश के अधिकांण मागों से हीकर पूलरा हो। स्काईलैक्स की पुस्तक के विषय में

हमें बहुत कम जान है। इस पुस्तक ने विकन्दर की यात्रा में मार्ग-दर्धन किया हो, इसकी चर्चा कहीं नहीं मिलती। किन्तु इतना निह्नत है कि स्कार्टकंस ने भारतीय लोगों के विषय में कतियय किसो वहर फेलाए और सिंदमें के मारती विषय में कतियय परणाएं इन कहानियों हों गरिय विषय परणाएं इन कहानियों हों गरिय किसो कि कि कि तियानों में ऐसे स्वित्त के लिए की लिए की कि तियानों में ऐसे स्वित्त के लिए की तियानों में ऐसे स्वित्त की कि तियानों में ऐसे स्वित्त की की कि तियानों में ऐसे स्वित्त की की कि तियानों में ऐसे स्वित्त की की कि तियानों में एक की कि तियानों की स्वत्त की स्वत्त की कि तियानों की स्वत्त की स्वत्त की कि ती स्वत्त की कि तियानों की स्वत्त की कि तियानों की स्वत्त की कि ती स्वत्त की स्वत्त की

सम्भवत पुराविद और भूगोल शास्त्री, मिलेटसवासी हैस्टीयस (६० पूठ 549-186) ने स्वाहर्केश्वर की सामग्री का प्रयोग किया था। अपने प्रमन्त्र क्वित्वस्था प्राप्त प्रमन्त्र के सामग्री का प्रयोग किया था। अपने प्रमन्त्र क्वित्वस्था प्राप्त प्रमन्त्र के स्वाहर्क के सामग्री के क्वाहर्क काम है, एक तो कस्त्रेपीरात का, जो एक्सत के अनुसार गान्यार था और दूसरे मत के अनुसार मुख्या और जो सम्भवत के अनुसार गान्यार था और दूसरे मत के अनुसार मुख्या और जो सम्भवत की सिन्यु की सिन्यु साटी का एक नगर था। कुछ अवित्या के नाम है, की अधियाह, क्वाहियाह, क्वित्याह्म कियागों अप एक्सत के सार्वे के सार्वे

स्काइलैंक्स का मुख्य ह्वाला हेरोडोटस iv, 44 है । देखि । फिलोस्ट्रेटस लाइक आफ अपोलोनियस आफ तियना iii, 47 और अरिस्टाटल, पोलिटिक्स, vii [43.

मिन्नेटस के हेकाटियस के लिए देखि के बिक्र एशियंट हिस्टी, iv, qo 518-9; लासेन, इंडिकाल्ट, ii, qo 635-36; फूबर, इंडियंट मुस्तान, ब्लमर कोमेमोरेशन बब्म (लाहीर, 1940) qo 89-105। फूबर का कहना है कि करपपीरोस की पहचान मुस्तान से करनी चाहिये।

## 3. हेरोडोटस

हेरोडोटस (ई॰ प॰ 484-425)<sup>1</sup> ने भारत और भारतीयों के जो वर्णन किए हैं उनसे उन पर स्पष्ट प्रकाश पड़ता है और उसके पुर्ववर्ती तथा परवर्ती लेखकों ने भारत की जिन अद्भुत जातियों की कहानियों की अपनी कृतियों में भरमार कर रखी थी, हैरोडोटस ने उनका कहीं भी उल्लेख नहीं किया है। उसके लिए भारत आबाद संसार का पूर्वी छोर है और उगते हुए सम् के सबसे निकट है। दारा के साम्राज्य में जो भारतीय थे, उनके विषय में उसने यह पाया था कि उनकी (भारतीयों की) संख्या किसी भी ज्ञात देश की संख्या से अधिक है। वे कर के रूप में 360 टैलेट स्वर्ण घलि देते ये जो सभी देशों से अधिक थी। किन्त उसे यह भी जात था कि भारत में और भी बहुत-सी जातियां हैं और वे सभी काले रंग की हैं तथा वे फारस से बहत दर दक्षिण में रहती हैं जिन पर राजा दारा का कोई अधिकार नहीं । भारत में अनेक जातियां हैं और वे सब एक ही भाषा नहीं बोलतीं। कुछ खानाबदोश भी हैं, पर अन्य नहीं । इन खाना-बदोशों में एक जाति पेडियनों की है: ये लोग कच्चा मांस खाते हैं। ये अपनी ही जाति के बीमार अथवा बुढ़े लोगों को भी, जिनकी कि वे बिल चढा देते हैं, खा जाते हैं । आधिनक प्रेक्षकों ने भी इस वात का समर्थन किया है कि यह प्रया कुछ समय पहले तक कुछ पहाड़ी जंगली जातियों में प्रचलित थी। कल्लितियायी में भी यह प्रथा प्रचलित थी जो ईरानी साम्राज्य के अन्तर्गत था। अन्पवासियों की एक और जाति के लोग भी ये जो कच्ची मछली खाते थे और घास-फुस के कपड़ों का काम लेते थे। हेरोडोटस ईरान की सीमा के परे रहने वालों में केवल जंगली जातियों को ही जानता हो सो बात नहीं थी। उसने लिखा है, 'और भी भारतीय हैं जिनकी प्रथाएं बहत भिन्न हैं। वे किसी जीवित प्राणी को नहीं मारते, वे अनाज की भी खेती नहीं करते और वे घरों में भी नहीं रहते। वे केवल साग-सब्जियां खाते हैं।

हेरोडोटस, iii, 38-94, 98-106; vii, 65, 86; मैक्किंडल, एसि. इंडिंक्ड में पाठ पॉलिमन के संस्कारण के हैं, जो एखी मैन्स छाड़बेरी सिरीज़ में प्रकाशित हुआ है। नरअक्षण के मैगास्थतीज़ के उद्धरण के लिए देखिक स्ट्रामो, xv 1,56 (पुर 59)

उनके देश में एक जंगली पीचा बहुतायत से होता है, जिसका बीज ज्वार (मिलेट) के बीज ने बराबर होता है, इसकी बालिया होती हैं, वे लोग होते हर कहरूउ करते हैं और बालियों समेत उबाल कर खाते हैं। अगर उनमें से कौई बीमार हो जाता है तो बहु खंगल में चला जाता है और बहुी एकान्त में प्राण त्याग देता है; जो लोग बीमार हो जाते हैं अथवा मर जाते हैं उसकी कोई चिन्ना नहीं करता, 'वनों में रहते वाले भारतीय 'ऋषि-मुनियों का यह बड़ा अच्छा वर्षन है जो लोग बीमार (एक प्रकार का जंगली पान) खाकर रहा करते थे।

ईरानी साम्राज्य के अन्तर्गत पिक्तियिक (परत् देश) नामक भारतीय आसि के लोग सबसे अधिक लड़ाके होते थे, ये लोग ग्रेप भारतीयों के उत्तर में रहा करने थे तथा इन लोगों का रहन-सहन बेक्टीरियाई लोगों में मिजना-चुकता था। इन्हीं लोगों में से आदसी चुनकर सीना लाने के लिए रेगिसतान में भें में आते थे। हेरोडोटस ने कुले जितनी बड़ी-बड़ी चीटियों का विस्तार से वर्णन किया है जो ज़नीन से सीना लोदनी थीं; ये चीटियां कोद-कोदकर मार्नी ख्या पुलि इकट्ठी कर लीनी थीं जिसे बाद में चिक्तिस्वाती दुपहरों के बक्त जब ये चीटियां पूप से चचने के लिए छिप जाती थीं, भारतीय एकपित करके ऊटों पर लाइ लाते थे। परवर्ती काल के सभी युनानी यन्त्रों में भारत के चर्णनों में किसी-निकसी लग्ने ये परवर्ती काल के सभी युनानी यन्त्रों में भारत के चर्णनों में किसी-निकसी लग्ने में मारत के कहा है उनने इन चीटियों की साल भी देनी हैं जो जीते से मिलती-जुलती थी। रे

न्द्राबो, xv, 41, मीविकंडल एंसि. इंडि, पू० 51 में अनेक प्राचीन लेखकों के उद्धरण दिने हैं, जो होना कोटने वाली चौटियों का वर्णन करते हैं। मैंनिकंडल की मैगास्थानीझ एंड एरियन, पू० 94-7. भी देखिल। महाभारत (कल० संस्करण एं), 1860 में भी इनका वर्णन है।

तद्वं पिपोलिकं नाम उद्भूतं यत्पिपोलिकैः । जातरूपं प्रोणमेयमहाषुः पुञ्जशो नृपाः ॥

हुंभकोषम् संस्करण (ii, 78,80) 'पुञ्ज्ञों के स्थान पर 'कुञ्ज्ञां पाठ है, जो गळत, है। हेरोडोटस और इस स्लोक में मार्क की समता है। यूनानी पुस्तकों में भारत के जो अनेक कोस्तत वर्णन आये हैं, आयुनिक विद्वान उनका आधार भारतीयों को मानते हैं। लाफर के बाद टार्न ने चीटियों की कथा का आधार मंगोल प्रमाणों को माना है (दि श्रीक्स इन बेस्ट्रिया एंड इंडिया, प्० 106-7)। मीन नदी की एनोंबोअस, हिस्प्यवाह कहते थे।

मेगास्थनीय ने लिखा है कि दर्द (संस्कृत दरद, आयुनिक दर्द) लोग चीटियों द्वारा निकाले गए सीने को लाते थे। ये लोग चीटियों का प्यान लीचने के लिए क्यान-अगह बंगली प्रमुखों का मांस रख देते थे। जब चीटियां उघर चली जाती तो ये सोना उटा लेते थे। कतिलय विचलच विद्वानों ने इन चीटियों के कुत्तों के आकार की होने की बात को यह कहकर समझा दिया है कि उनकी व्युन्तात स्वर्ण विपीतिकका के नाम में दूई है, और यह भी कहा है कि स्थानीय खनक अपने यहां विपीतिकका के नाम में दूई है, और यह भी कहा है कि स्थानीय खनक अपने यहां कुत्वार कुने त्या करने थे जो उन औंगों को खदेड़ देने थे जो सोना लोने जाते थे, इस प्रकार की व्यवस्थाओं में प्रसानों के उतने उत्तर नहीं मिलते विजन नए प्रस्त कई होते हैं और इसीलिए इनका कोई सुख नहीं। हेरोडोटस ने यह भी लिखा है कि भारत में थोड़ा सीना तो खानों में निकल्दता था, कुछ नदी तल से । नदी तल से सोना सिनवे की बात सेवास्थान व जो से लड़ी है।

हेरोबोटस ने यह भी जिला है कि घोड़े को छोड़कर बाकी सभी भारतीय एजुन्सी अन्य स्वानों के पहुन्यीक्षारों की अपेका आकार में अधिक वह होते थे; मुम्यव्यवर्ती देशों के पीड़े ज्यादा अच्छे होते थे। वेबीछोनिया के एक देशनी क्षत्रफ की पूर्ण करी करी है। वेबीछोनिया के एक देशनी क्षत्रफ की पर्णा करते हुए हैरोडोटन ने जिला है कि वह 'दलनी वड़ी संक्या में भारतीय शिकारों कुत्ते रहता वा कि चार वह-वड़े गांबों को उसने इस गतं पर सभी प्रकार के कर आदि से मुक्त कर दिया चा कि वे दन कुतों के भोजन की जिल्क्य करें। उतके जिए गोंक के अतिरक्त किन्यु ही एक ऐसी नदी ची जिलस्य विश्वाल होते थे। ववनों के जिए सबसे ज्यादा दिलक्ष्य बात उसकी पह लोग रही होगी कि भारत में एक ऐसा वृक्ष होता है जिलसे में में में भी मुक्त और गुणकारी उन फलता है। भारतबारी इसी उनके कपड़े बनाते हैं। जेविस की में ना में जो भारतीय वे में मूरती करड़े पहले ये और उनके चपुन और बाज वेते के होते थे। बाजों की नोक लोहे की होती थी। इन हिच्यारों से मीजजत कुछ भारतीय वो अदसों पर सवार रहते थे और कुछ रखों पर, जिन्हें भी अवस ही भीचित वे ।

फ ग० xxix, पु० 78-9, स्ट्राबो xv, 1:57, (पु० 63-4 पुष्ठ सं० यदि अन्यया कथित न हो तो मैंनिकंडल के संस्करण की है)। और भी देखि० कटियम viii, 9— अलेक्बंडसं इन्येबन प० 187

<sup>2. 1, 192 (</sup>शिकारी कुत्ते); iv 44 (घड़ियाल)

#### 4. टेसियस

टेमियस दि नीडियन, जिसने भारत पर एक पुस्तक लिखी थी1 हेरोडोटस की ठीक अगली पीड़ी में हुआ था। टेसियस सबह वर्ष (ई० प० 416-398) तक सम्राट आर्टज रजेस नेमोन के चिकित्सक के रूप में ईरानी दरवार में रहा था। उसने उन ईरानी राज-कर्मचारियों से भारत के विषय में बातें सनी होंगी जो भारत जाते थे: साथ ही, उसे उन भारतीय व्यापारियों और दतों से मिलने का भी अनेक बार अवसर मिला होगा जो ईरान के दरबार में आते रहते थे। इसके अतिरिक्त उसने ईरान के नरेश से राजकीय अभिलेखागार को देखने की भी आजा ले ली थी। किन्तु उसकी मल रचना लुप्त हो चुकी है, फोटियस द्वारा तैयार किया गया उसका लघ रूप ही मिला। फोटियस नवीं जताब्दी (858-886) में कुस्तंतुनिया का पैट्यार्क था। इसके अतिरिक्त इससे पहले के लेखकों, विशेषकर एलियन और प्लिनी की कृतियों में इसके उद्धरण मिलते हैं। टेसियस ने जो कछ लिखा है वह किसी भी तरह हेरोडोटस से अधिक विकसित नहीं है. और उसके सभी कथनों पर सफेद झठ का लेबिल लगाया जा सकता है। उसने जो कुछ थोड़े तथ्य भी दिए हैं--जैसे, सभी भारतीय काले नहीं थे. उसने कछ गौर वर्ण भारतीय भी देखे थे, भारतीय न्यायप्रिय, राजनिष्ठ और मत्य को हैय दिष्टि से देखने वाले थे, वे इतने अस्पष्ट हैं कि उन्हें विश्वास के साथ स्वीकार नहीं किया जा सकता. खामकर जब उनका लेखक टेसियस जैसा कोई व्यक्ति हो। हम कह सकते हैं कि फोटियस आख्यायिका-प्रेमी था और उसने टेसियस की क्रति का लघ-संस्करण बनाने में भारत की करिपत जातियों और अदभत वस्तुओं पर तो अधिक बल दिया और उसकी रचना के अधिक महत्त्वपूर्ण अंशों को छोड़ दिया । किन्तु, इस आधार पर हम टेसियस को दोषमुक्त नहीं कर सकते, क्यों कि किसी भी अन्य लेखक ने उसकी कृति में कोई महत्वपूर्ण बात पाई ही नहीं। अगर हम यह कहें कि प्राचीन भारतीय ग्रन्थों में भी तो ऐसे विलक्षण मनुष्यों की चर्चा आई है जिनके सिर और चेहरे कृतों के से हुआ करते थे अयवा उनमें ऐसी ही दूसरी बात होती हैं। इस प्रकार खलासा कर देने से भी बात कुछ बनती नहीं। वास्तव में, टेसियस ने लवारों की तरह लिखा ही है। उसने मार्तिखोर (आदम-

मैनिकंडल, ऐशियंट इंडिया ऐज़ डिस्काइस्ड बाई स्टेसियस वि विनडियन कलकत्ता. 1882.

स्रोर) का वर्णन करते हुए लिखा है कि यह जानवर धेर के आकार का होता है। इसका मृंह आदिमयों का-मा होता है और जो अपनी जहरीली पूंछ के अरों से कफ्की दूर तक मार कर सकता है और इस प्रकार सिवाय हाथी के मभी जानवरों को मार सकता है। इसी संबंध में आगे उसने लिखा है कि उसने ईरान नरेश के यहां एक ऐसा मार्तिवोर देखा था बो उन्हें भारत से उपहार में मिठा था। यह कोरी गप्प नहीं तो और क्या है?

सच बात तो यह है कि हेरोडोटम और सिकन्दर के बीच की अविधि में यनानियों का भारतिविषयक ज्ञान निश्चित रूप से बहुत कम हो गया था। भारत में ईरानियों के जो क्षत्रप क्षेत्र ये वे कुछ समय बाद उनके हाथ से जाते रहे। सिकन्दर को हिन्दुकुण के पूर्व में कोई ईरानी अधिकारी मिला ही नहीं। स्वयं हेगोडोटम भी सम्भवतः बहुत पड़ा-लिखा नहीं था, और इस बात का कोई प्रमाण नहीं मिलता कि उसने स्काडलैक्स की जल-यात्रा का जो वर्णन किया था. उसके विषय में सिकन्दर को ज्ञान था। सिन्धु के तट पर उसने यह समझा कि वह नील नदी के उदगम पर पहुँच गया है और व्याम के किनारे उसने अपने सिपाहियों की बताया कि वे पूर्वी सागर में अर्थान पुरव में पथ्वी के अन्त से बहुत दूर नहीं हैं। 1 इस बारे में भी सन्देह प्रकट किया जाता है कि सिकन्दर ने वास्तव में कभी गंगा का नाम भी सना या अथवा समकालीन मगध साम्राज्य के विस्तार के विषय में उसने कभी कल्पना भी की होगी; गंगा के किनारे प्रसियाड जीतने की उसकी इच्छा की बात भी, सम्भव है, ऐसी कथा हो जो बाद में ही जोडी गई। उसे शायद केवल सतलज और उसके पार केवल एक राज्य-गदरिदे के विषय में ही ज्ञात था। वह समझता था कि इस राज्य को जीतकर वह पूर्वी सागर के तट पर पहुँच जाएगा ।2

# 5. सिकन्दर के इतिहासकार

मिकन्दर का अभियान वह प्रथम अवसर था जब पहिचम के देशों को भारत के विषय में ऐसी पर्याप्त जानकारी प्राप्त हुई जो उन्हें ऐसे व्यक्तियों ने दी थी जिन्होंने स्वयं भारत को देखा था। उस समय तक युनानी वैज्ञातिक कार्यों में

<sup>1.</sup> एरियन, एनाबेसिस, vi, i और v, 26;स्ट्राबो xv 1. 25।

<sup>2.</sup> मिला वार्न, केंब्रिज एंशियंट हिस्ट्री, vi, पृष्ठ 410-11.

पर्याप्त रुचि लेने लते थे. और स्वयं सिकन्दर भी मानव-इतिहास के खेटर आचार्यो में एक था। यद्यपि सिकन्दर ने अपने यद्ध और अभियान में सबसे अधिक महत्त्व सैनिक बातों को दिया या तथापि व्यापक महत्व की अन्य बातों को उसने भलाया नहीं था। उसके सहायकों में अनेक वैज्ञानिक और साहित्यकार भी थे जिन्होंने बाद में सिकन्दर की सैनिक सफलताओं का ही वर्णन नहीं किया, अपित जहां जो कछ देखा-सना था उसका भी विदाद वर्णन किया। इन्हों लोगों ने पहली बार बाहरी दनिया के लोगों को भारत की प्राकृतिक दशा, उसके उत्पादन तथा निवासियों और उनके सामाजिक तथा राजनीतिक संस्थाओं के विषय में प्राय: ठीक-ठीक जानकारी दी। सिकन्दर के समसामयिकों में तीन-चार लेखक महत्त्वपूर्ण हैं क्योंकि परवर्नी लेखकों ने बार-बार उन्हीं का उल्लेख किया है। इनमें पहला है---निआक्सं जिसने फारस की खाडी की यात्रा के वर्णन में बहत से विषयों पर विश्वसनीय जानकारी दी है। कीट में उसका जन्म हुआ था और लालन-पालन मक्दुनिया के दरबार में । उसने सिकन्दर के साथ शिक्षा पाई थी, यद्यपि उसके संस्मरणों के मुल-पाठ उपलब्ध नहीं हैं परन्तु स्टाबो और एरियन ने उसके संस्मरणों से प्रचर उद्धरण दिए हैं। निआक्षं के बाद ओनेसीफिटस का नम्बर आता है। वह निआक्सं के वेड़े का मुख्य पोत-नायक था। उसने सिकन्दर की जीवनी लिखी थी जो अब लप्त हो चकी है। वह सिनिक, दार्शनिक डायो-भीत्सेस का अनुयायी था और तक्षशिला के भारतीय तत्ववेत्ताओं से सम्पर्क स्थापित करने के लिए सर्वोत्तम व्यक्ति के रूप में सिकंदर ने इसका चुनाव किया था। चमत्कार-प्रेमी होने के कारण वह अत्यक्तिपुणं वर्णन भी कर जाता था। स्ट्राबो ने उसके विषय में बड़े तीखे शब्दों में कहा है "वह सिकन्दर के नाविकों का ही सिरमीर नहीं था बल्कि आख्यायिका प्रेमियों का भी सिरमीर था।"¹ उसकी विश्वसनीयता के विषय में आधुनिक लेखकों में भी मतभेद है। सिकन्दर के साथ आने वाले लेखकों में एक एरिस्टोबलस भी था, जिसने उसके युद्धों का इतिहास लिखा है। एरियन ने अपनी एनाबेसिम में और प्लुटार्क ने सिकन्दर की जीवनी में प्रमुख रूप से एरिस्टोब्ल्स के इसी इतिहास का ही सहारा लिया है। ऐसा प्रतीत होता है कि उसकी प्रमुख रुचि भूगोल में ही थी। कहा जाता है कि उसने यह पुस्तक अस्सी वर्ष की उम्र के बाद लिखनी गुरू की थी। उस युग की नई अलंकार-शैली के कारण उसकी पुस्तक के ऐतिहासिक अंशों का महत्त्व

<sup>1.</sup> xv, 129, एंशिव इंडिव पुर 34-5. ब्रे, लोर, की. स्ट. ii, 26

कुछ कम हो गया है। इस समय तक सिकन्दर के बारे में दंतकथाएं भी बनने लगी भी जिनका प्रभाव इस पर भी है। जिनन्दर के समकालिक इतिहासकारों में करीटाक्सें को कोई नहीं पछाड़ सकता। वह डीनोन का पुत्र था जो कि रोहेंद्रें का इतिहासकार था और सिकन्दर के अभियान में उनके साथ था। करीटार्क्स का इतिहास मनगर्डत और रोमांस से भग था। उनके परवर्तियों में उसके इतिहास का कोई आदर न था। एलियन और स्ट्राबों ने करीटार्क्स की एक कहानी का उल्लेख किया है जिसमें बताया है कि एक बार एक जंगल से गुजरते हुए सिकन्दर और उसके सैनिकों का सामना बड़े-बड़े आकार के बानरों से हो गया जिन्हें बन्द की सेना नमझकर वे बड़े चढ़रा एए थे।

## 6. युनानी राजदुत

इन लेखकों के पश्चात् युनानी साम्राज्य के राजदूत मौर्य दरवार में आए। भारत के विषय में इनके वर्णन अधिक व्यापक और निकटनर जानकारी पर आघारित थे । इन सब में मेगास्थनीज निस्संदेह सबसे ज्यादा महत्त्वपुर्ण था । अन्य महत्त्वपूर्ण व्यक्तियों में थे डीमेक्स, जो एक लम्बे अरसे तक पाटलिपुत्र में रहा, जहां सेल्युकस ने उसे चन्द्रगुप्त के उत्तराधिकारी अमित्रधात (बिन्द्रसार) के यहां अपना दूत बनाकर भेजा था; पेट्रोक्लीज जो सेल्युकस का ऐडिमिरल था जिसे एशिया के अपेक्षाकृत अज्ञात क्षेत्रों की खोज करने के लिए भेजा गया था और जिसके विषय में स्टाबो ने लिखा है कि भारत के विषय में लिखने वाले जितने भी लेखकों को उसने पढ़ा है उनमें पेट्रोक्लीज सबसे कम मिथ्याबादी है; टिमोस्थनीज जो टालेमी फिलाडेलफस के बेड़े का एडिमरल था; और डायोनिसस, जिसे प्लिनी के अनुसार इसी शासक ने भारतीय नरेश के पास भेजा था। किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि इनमें से किसी ने भी भारत के विषय में वास्तविक महत्त्व की ऐसी . कोई बात नहीं लिखी, जिसे मेगास्थनीज पहले न लिख चुका हो। वास्तव में प्राचीन यरोप में भारत के विषय में जितना ज्ञान मेगास्थनीज को था उतना किसी अन्य व्यक्ति को नहीं । मेगास्थनीज के बाद जितने भी लेखक आए उन्होंने भारत के भुगोल के विषय में तो उनकी जानकारी बढ़ाई, किन्त्र भारतीय सम्यता के विषय में उन्होंने जो कुछ लिखा है वह वस वहीं तक ठीक है जहां तक उन्होंने मेगास्थनीज का अनुसरण किया है।

एंजि. इंडि. इन क्ला. लिट. पु० 148-49

मेगास्थनीज कुछ समय तक अराकोसिया के क्षत्रप, सिविटियस के साथ रहा या और बहां से तंत्रपूरत ने उसे अपना दूर वनाकर चर्यपूरत के दरवार में अंवा मा चर्यपूरत को राजवानी में अपनी निवास की अविधि में उसने जेक़ कार चर्यपूर्त में प्रेट को । ये भेटें चर्यपूर्य और मेल्यूक्त में मंत्री-सांच्य हो जाने के बाद ही हुई ची (ई० पूर 305) 1 स्पष्ट है कि मेगास्थनीज् काबूल और पंजाब से मलीमांत परिचित या और सीमान्त से वह मनय साम्राज्य की राज्य माने तक राजवार्य से नया था। येथा भारत के विषय में उत्तका जात रिपोर्टी पर ही आधारिन था। उसने भारत के विषय में उत्तका ना रिपोर्टी पर ही आधारिन था। उसने भारत के विषय में इंडिक्का नामक एक विशव प्रत्य प्रवास किया पर वा जाते भारत देश, उसकी मूमि, जलवायू, पश्च और सकी, उत्तकी जानन-पद्धित और धर्म नवा लोगों के तरिक्तरिक और उनकी कलाओं का वर्षन किया है। वाद में चहुतनों लेककों ने उत्तकी सिक्ता परा था। उसने राज-दरवार से लेकर छोटी-सेन्डीय जाति का वर्षन किया है। वाद में चहुतनों लेककों ने उत्तकी सलवा पर सन्देह करते हुए भी बड़े अध्यवसाय से उसकी नकल की है, जैसा कि एरस्टो-स्थानिज और स्टूबों ने भी किया है।

मेगास्वनीज की जिज्ञानीका के विषय में हमें बहुत कम जात है। अनुमान से हम प्रत्ना ही कह मकते हैं कि वह अवस्त पंत्री दृष्टि का प्रधासक और राज-त्रीमक भी जिसकी दृष्टि दृष्ट्य में आगे की बन्तु को देख जिया करती भी और वह पूर्व में पड़ोमी आधान्य की शक्ति और निवंजता के बारे में अपने राजा की विस्वमानीस मुचनाएं भेजा करना था। हों इस बारे में कुछ मो माजूम नहीं कि उसने अपनी पुस्तक उस नम्म जिल्ली भी जब वह भारत में था अथवा बाद में परिवम को छोटने पर। जो भी हो, उसने भारतीय राज्य, विषि और प्रमासन

<sup>1.</sup> एरियन (इंडिक्स: v) से प्रतीत होना है कि मेगास्वनीज़ पोरस से मिछा था, किन्तु इस निकार्य का आवार एरियन के प्रंप के एक लिए दोष में कुंड निकारण गया है। मुख्याट का अर्थ या कि चंड्रमुद्ध पोरस के बड़ा था। इस अंत्रा में भेगास्वनीज़ ने दोनों की तुळना की है जो उसके लिए स्वामाविक था। इस इंटिट से मेगास्पनीज़ सिकन्दर के साथ आये छेचकों की अपेक्षा अपिक अच्छी स्थित में भी था। देखिये मेनिकंडल, मेगास्पानीज़ एंड एरियन, पूर्वास, v, 612 को ख्यास्था को स्वीकार कर लिया है कि मेगास्पनीज़ एक से अचिक बार मारत व्यास्था को स्वीकार कर लिया है कि मेगास्पनीज़ एक से अचिक बार मारत व्यास्था था।

का जो वर्णन किया है, उसकी बड़ी सावधानी से व्याख्या की जानी चाहिए और यह बात ध्यान में रखनी चाहिए कि एक विशाल युनानी राज्य का अधिकारी होने के कारण उसके कुछ पूर्वाग्रह अवश्य रहे होंगे और उसके पूर्व भी अनेक विषयों पर अनेक यूनानी लेखकों ने बहुत कुछ लिखा था। अतः वहुत सम्भव है कि उसके वर्गनों में अनेक स्थानों पर तर्क, समालोचना या भूल सुधार किए गए हों। बहुत-मे प्राचीन और अर्थाचीन लेखकों ने मेगास्थनीज को अविश्वसनीय कहा है, लेकिन सब बात यह है कि यह अभियोग केवल उन्हीं स्थलों पर सत्य है जहां कि उसने सुनी-सुनाई बातों को सब मानकर लिख लिया है, विशेषकर भारत की काल्पनिक जातियों और हराक्लीज तथा भारतीय डायोनिसम के विषय में उसके वर्णन अविश्वमनीय हैं। भारत की काल्यनिक जातियों के विषय में तो भारत के पंडितों के पास उसे सुनाने के लिए प्रभन सामग्री रही होगी। लेकिन उसका कहना है कि उसने जो कुछ मुना वह सभी उसने अपने ग्रंथ में समाहित नहीं किया है। **पुराणों** में ऐसी जातियों का जो वर्णन मिलता है उसको दृष्टि में रखते हुए मेगास्थनीज की ये वानें सहज ही मानी जा सकती हैं। बहुत सम्भव है उससे कहीं कछ भलें हो गई हों: फिर एक बात यह भी है कि हम किसी भी स्थल पर यह नहीं कह सकते कि यह भूले स्वयं मेगास्थनीज ने की थीं अथवा उसके ग्रन्थ से उद्धरण देने वाले परवर्ती लेखकों ने, क्योंकि हम निश्चयपूर्वक यह नहीं कह सकते कि हमें मेगास्थनीज की जो रचनाएं प्राप्त हैं, वे मुल रूप में ही हैं। हमें यह भी स्मरण रखना चाहिए कि इन लेखकों ने मेगास्थनीज से भारत के विषय में केवल वही सामग्री उद्धन की है जो उनके पाठकों की रुचि के अनकल थी अथवा जिसका उपयोग वे अपने पाठकों का मनोरंजन करने की दिप्ट से कर सकते थे। इन लेखकों ने इंडिका से जिस ढंग से उद्धरण दिए हैं, उसके विषय में शानवैक ने लिखा है: 'चंकि स्ट्राबो, एरियनस और डायोडोरस ने प्रायः एक ही प्रकार का उल्लेख करने का प्रयास किया है जिसके परिणामस्वरूप इंडिका का अधिकांश भाग पूर्णतः खो गया है। इंडिका में बहत-से परिच्छेद थे। किन्तू बड़े आश्चर्य की बात है कि इनमें केवल तीन के ही संक्षिप्त रूप अब उपलब्ध हैं, व्लिनियस की मदद से चौथे के कुछ अंश अवश्य मिल जाते हैं । '

मैनिकंडल, मेगास्यनीज, एंड एरियन, पू० 19. डायोडोरस सिसली का निवासी बुलियस सीजर का तुल्यकालीन था । उसकी बिक्लिओियक में 40 खंड वे जिनमें कुछ उपलब्ध नहीं हैं। खंड ii, अध्याय 35-42 में मेगा-

#### 7. भारत : आकार

भारत के आकार और उसकी सीमाओं की छम्बाई के विषय में प्राचीन केलकों ने जो कुछ भी जिल्ला है वह छिप्पूप्ट अदल्लों के अविशिक्त और कुछ भी त्वा है वह छिप्पूप्ट अदल्लों के अविशिक्त और कुछ भी त्वा है। है। इसकी विसंगितियों पर टिप्पणीं करते हुए उसने जिल्ला है कि उनके आधार पर भारत के विषय में विकास के साथ मही-सही कुछ कह सकता बड़ा किटन है। ऐहोक्डीक के अनुसार भारत के पूर दिल्ली भाग तो छेलर पूर उत्तर तक की दूरी 15,000 रहींच्या (1,724 सील) भी और यह बहुआ उटल्ड क्योंकि अदल्ल के अविशिक्त और कुछ हो नहीं सकता—सत्य के बहुत निकट है क्योंकि अदल्ल के अविशिक्त और कुछ हो नहीं सकता—सत्य के बहुत निकट है क्योंकि वास्तव में यह दूरी 1,800 मीछ ही है। अन्य अनुमान इतने अच्छे नहीं हैं और इसिण्ए उनका उच्छेल भी आवश्यक नहीं है, हालांकि यह छ्यान हीं हैं की बात है कि मोगस्मीच उत्तर-पश्चिम से जिस राजमार्ग पर चलकर पाटिल्डुव पहुंचा था उसकी छम्बाई उसने 10,000 स्टेडिया बताई है और कहा है कि 6,000 स्टेडिया और चलते सारत की मूरी चौड़ाई आ जाती है; यह हिसाब उसने समुद्र से गंगा हीते हुए जलमार्ग से पाटिल्डुव पहुंचों में जितना समय जगता है उससे केलाया है।

स्वतीज् के उद्धरण हैं, संड xvii में सिकन्यर के हमले का वर्णन है, और अरि xviii और xix में भारत के बार में संस्थित सुन्नाएं हैं। मिकिक्छ के खानी पुरत्तकों में इत सब का बनुवाद कर दिया है। एपिस्त (125 ई॰) ने एमाबेसिस और इंडिका में सिकन्यर के हमले का वर्णन किया है, और मेगास्वालि को आधार बनाया है। इत्तों एविया माइनर में अमेसिया का या। उसका समय लगभग 64 ई० पू० 19 ई० है। उसकी ज्यापण एक विस्तृत रचना है। इसके खंड अर्थ, अध्याय 1 और 2 में कमला भारत और एरियाना के वर्णन हैं। मैकिक्डल ने अपनी पुस्तक एरियांच इंडिया एंज फिल्टाबे और एरियाना के वर्णन हैं। मैकिक्डल ने लगने पुस्तक एरियांच इंडिया एंज फिल्टाबे और एरियान दोनों के बाधार समान हैं। जेटरा जिनों, 2--39 ई० में बर्तमान या, उसने नेषुरत हिस्ट्री नामक बृहत् ग्रंब की रचना की यी। इसमें 37 संबंधी। छठे संबंधी मारत के मुगोल का वर्णन है। इसका मुख्य आधार मेगाइनील की इंडिया है। मैकिडल ने इसका अनुवाद भी बहीं कर रिया है।

ऐरटोस्थनीज-जो ई० पु० 240 से 196 तक सिकन्दरया के पुस्तकालय का अध्यक्ष था---यनानी यग का पहला असली भगोल शास्त्री था जिसने अध्ययन करके अपने यम के उपलब्ध भौगोलिक ज्ञान को एक व्यवस्थित हंग से रखा था; किन्तु भारत की स्थिति और आकृति के विषय में उसके निष्कर्ष वास्तविकता से बहुत दर हैं। उसके विचार में भारत की आकृति एक अनियमित समचतर्भ ज के समान है. सिन्य और हिमालय जिसकी पश्चिमी और उत्तरी छोटी भजाएँ हैं जो कमश: 13,000 और 16,000 स्टेडिया लम्बी हैं: दोनों बडी भजाएँ अपने सामने की भजाओं से 3,000-3,000 स्टेडिया अधिक लम्बी हैं। उसने जो वर्णन किया है वह एकदम गलत है। उसने इस प्रायद्वीप का दक्षिणी किनारा गंगा के महाने की बजाय और पूर्व में बताया है। भारत के आकार का जो अत्यक्तिपणं वर्णन किया गया है उसका कछ आभास टेसियस की इस बात से स्पष्ट हो जाएगा कि फैलाव में भारत बाकी एशिया से कम नहीं था। ओनेसि-किटस तो उससे भी आगे निकल गया है। उसने कहा है कि भारत आबाद विश्व का एक-तिहाई भाग है जबकि निआवर्स ने लिखा है कि सिर्फ मैदानी इलाकों को पैदल पार करने के लिए चार महीने चलना पडता है। 1 आनेसिकिटस को लंका के अस्तित्व के विषय में कुछ अस्पष्ट ज्ञान था।

मेगास्थनीज ने सबसे सीघे रास्ते से उत्तर से दक्षिण तक की भारत की दूरी को बहुत बढ़ा-चढ़ाकर 22,300 स्टेडिया बतलाया है। विकन्तु, यह बात उसने ठीक लिखी है कि भारत पुब्जी के उप्ण कटियंब क्षेत्र के बहुत करीब है और दूर दक्षिण में अस्पर यह देखा जा सकता है कि पूप पड़ी की मुंडे कोई छाया ही नहीं बताती अथवा (सिम्यों में) दक्षिण की ओर को इसकी छाया बनती है जबकि रात के समय में सर्ताप तारामंडल दिखाई नहीं देता।

### 8. जलवाय

भारतीय जलवायु में जिस वस्तु ने उन्हें सबसे अधिक आर्काषत किया वह

स्ट्रावी, ii, 1, 2 (फाल्कनर, i, पू० 106) में पेट्रोमलीक, और xv,
 1, 10-2 (पिंक डॉक्ट इन क्का० किटरूठ पू० 15-19) में दूसरे लेखक ।
 देखिये मेगास्वनीच एंड एरियन फेग iv, और आंगे, स्ट्राबो, xv, 1, 15 (पू० 20-21) में मिहल का बनांसिकिटस वर्णन है।

<sup>2.</sup> फ्रेंग viii (प्० 52)।

<sup>3.</sup> फ्रीग i (डायोडो ii, 35), प० 30 ।

थी यहां की वर्षा वर्षों कि इससे पहले उन्होंने ऐसी वर्षा कभी नहीं देखी थी। एरिस्टोनुल्स ने लिखा है कि सिकन्दर के त्राविष्ठण पहुँचने के बाद से बस्सात शुरू हुई और उस बीच लगातार होती रही जबकि सिकन्दर पूर्व में छ्यास शुरू बहु और का जोर को लग्न को लग्न होता रही जबकि सिकन्दर पूर्व में छ्यास जोर वहां जोर को छात हो। निचली सिन्धु पाटी की जिस किसी भी मानसून से कोई विषेष छात नहीं होता, अपेबाहत अल्प वर्षा भी उसकी आंत से नहीं वच सकी और उसके विषय में उसने लिखा के कि ई० पू० 325 के बसंत और गांनमों में सिकन्दर करीब दस महीने तक सिन्धु के नीचे की ओर यात्रा करता रहा, किन्तु इस बीच उसने कहीं एक बूंद भी पानी बरसते नहीं देखा, हालांकि जोरों की एटेसियाई हवाएं चल रही थी। एरस्टो-स्थानीक निल्ला है कि हद साल गांममों और सर्वियों में नियमित रूप से वर्षों होती है। उसके विचार से मानसून के अतिरिक्त विचार निर्मों को पानी भाष बनकर उडता है वह से में वर्षों का एक कारण था।

## 9. नदियां

सिन्यु और रांगा की शूंखलाओं को नदियों की बहुलता को में गास्थनीज़ ने लिशत किया या और उसने इन पर टिप्पणी भी की है। गंगा, "जो अपने उद्गम स्थल पर 30 स्टेडिया चौड़ा है, उत्तर से विधाण की ओर बहती है और गंगिरख की पूर्वी सीमा बनाती हुई समुद्र में जाकर गिरती है... गंगा जैसी ही विशाल एक अन्य नदी है जिसे सिन्यु कहते हैं और यंगा के समान ही यह भी उत्तर से ही निकलती है और सामर में जा गिरती है; यह नदी रास्ते में मारत की सीमा ऑकत करती है।" इन से बड़ी नदियों और उनकी सहायक नदियों के अविदिक्त छोटी-बड़ी और सी बहुत-सी नदियां, हैं, और इनमें से बहुतों में गोत चलाए जा सकते हैं। निवासकों की तरह ही एरियन ने भी यह स्वीकार किया है कि "भारत का विवास है कि वाहित से सीन हिंदी हैं। विवासकों की तरह ही एरियन ने भी यह स्वीकार किया है कि "भारत का विवास है कि वाहित से वाहित स

स्ट्राबो, xv, 1, 17 और 20 (पृ॰ 22-23, 25)।

<sup>2.</sup> फ्रींग і (पू॰ 33-4); एरियन, इंडिक्स, अध्याय 4 (पू॰ 186-91)। मेगास्वनीज ने किला है कि मिलास नदी में कोई चीज तर नहीं सकती थी, इसमें जो भी चीज कंकी जाती वही पथरा जाती थी, फ्रैंग xxi-xxiv पु॰ 65-67; 10

गंगा—के साथ आने वाली मिट्टी रेन के बम जाने से बना है। "1 एरिस्टीबुलस का ज्यान मिन्यू-रोलज की निदियों के मागों के परिवर्तन की और गया था। एक बार किसी काम से जब बहु इस देन में आगा नो उसने पासा कि सिन्यु हारा अपना साथे बदल लेने का कारण एक भूभाग उजड़ा पड़ा था; इस भू-भाग में हजारों कन्यों और गांवों के लंडहर ही बेप थे जिनमें कभी लोग रहा करते थे। "ब बाड़ जाने पर निदयों का स्तर बहुत जगर जड़ जाता था और हुर-हुर तक के क्षेत्रों को जलभग कर देता था, जेनी भूमि पर बंद नगर कुछ समय के लिए हींगों में बदल जाते थे। जब मानी उत्तर जाता था और जमीन कुछ-कुछ मूल जाती थी तो थोड़ी-मी मेहत से ही इसमें बीज बोया जा सकता था और उनमें पैदाबार भी सब होती थी। "

# 10. भिम की उर्वरता

भूमि उर्बर थी। अधिकांग भाग में सिचाई का प्रवत्य था तथा साल में फल और अनाव की दो-दो फसलें हुआ करती थीं। गिमयों में चावल, ज्यार, बाजरा और तिल बोवा जाता था; सदियों में गृहें, जो और दालें। एरिस्टोबुस्स ने पाया पा कि चावल ऐसे खेतों में होता था जहां पानी खड़ा रहता था और उसकी बुवाई क्यारियों में ही की जाती थी। मेगास्वगील का कहना है कि भारत के लोग इसी कारण ऊने डील्डील बाले और गौरवाकृति के हुआ करते थे, क्योंके जन्हें जीवन के प्रवृद्ध साधन उपलब्ध थे। उसने लिखा है कि भारत में सूखें या अभाव का कोई नाम भी नहीं जानता था। गाने को बिया मधुमिख्यों के शहद देने वाला सरकंडा कहा है, और कपास के पीचे बरावर उनका ध्यान आकर्षित करते रहे। निजानसं ने लिखा है कि वृक्ष की धाल से बढ़िया हिस्स का कपड़ा बुना जाता था जिसे कच्चे रूप में महूनिया वाले भी इस्ताम करते रहे।

स्ट्राबो, xv, 1, 16 (पृ० 21); एरियन, एनावेसिस, संड v, अध्याय
 पृ० 88-0, एंशियंट इंडिया, इट्स इनवेजन बाई अलेक्जांडर में ।

<sup>2.</sup> स्ट्राबो xv, 1, 19 (पु. 25)।

<sup>3.</sup> बही, 18 (पृ० 23-24)।

<sup>4.</sup> मेगा० फैंग i, xi (पृ० 31, 54-55) स्ट्राबो, xv, 1-18 और 20।

बड़ के पेड़ का वर्णन सुरक्षित रखा है, जिसे यहां उद्धत करना अन्चित न होगा : "कुछ बहुत वड़े-वड़े वृक्ष हैं जिनकी शाखाएँ बारह हाथ तक लम्बी होती हैं। ये शाखाएं नीचे की ओर बढ़ती हैं और जब तक पथ्वी से न जा लगें, बढ़ती ही जाती हैं मानो किसी ने सप्रयास उन्हें जमीन तक मोड़ दिया हो। इसके बाद ये शाखाएँ जमीन के अन्दर घम जाती है और फिर नई लगाई शाखाओं की तरह उनकी जड़ें फैलने लगती है। इसके बाद ये बढ़ने लगती हैं और पूरे पेड़ की तरह उनका तना बनता है और इसी तरह इसकी भी जाखायें बहनी जाती है, पथ्वी की ओर लटकनी हैं और उसके अन्दर जाकर एक नए वक्ष के समान फिर वड़नी हैं और इस प्रकार एक-के-बाद एक जाखा एक नए वक्ष का रूप धारण करनी जाती है; इस तरह एक वक्ष में एक विशाल तस्व जैसा ही वन जाता है और असंख्य शाखाएँ उन खम्भों का कार्य करती है जिन पर तम्ब खड़ा किया जाना है।" जहां तक इन बक्षों के आकार का प्रध्न है, उसने लिखा है पांच आदमी मिलकर भी उसके तने को अपने सम्मिलित बाहुपाश में नहीं ले सकते। एरिस्टोबुलस ने लिखा है कि दोपहर की गर्मी से बचने के लिए एक वृक्ष के नीचे ही कम-से-कम पचास अध्वारोही विश्राम कर मकते थे, परन्तु ओनेसिकट्स ने इस संख्या को चार सौ बताया है; निआक्स ने लिखा है कि एक वृक्ष की ही छाया में दस हजार व्यक्ति विश्राम कर सकते थे। भारत में पथ्य और अपथ्य दोनों प्रकार की ही औषधियो के बहत से पीघे और जड़ें होती थीं और ऐसे पाँघे भी जिनसे तरह तरह के रंग बनते थे; एश्स्टिब्लस ने लिखा है कि अगर कोई व्यक्ति किसी मारक वस्तु का पता लगाता था और उसके प्रतिकारक का आविष्कार नहीं करता तो कानून के अन्तर्गत वह मृत्यु दंड का भागी होता था, किन्तु जो व्यक्ति दोनों का आविष्कार करना था उसे राजा पुरस्कार देता था। अरव और इथोपिया की तरह भारत में भी दालचीनी आर जटामांसी और अन्य सुरभियुक्त पौघे पाए जाते थे।

स्ट्रावी, xv, Î, 21 (वृ.o. 26, 27) एरियन, इंक्स्ति xi (वृ.o. 210)।
 अधीक ने सङ्घी के किनारे बट के वृक्ष कावाए थे। एक प्राचीन तीवन
 उपने की की की की उस महावृक्ष से तुकना की है जिसके नीचे
 विश्व में एक छोटे से बीज की उस महावृक्ष से तुकना की है जिसके नीचे
 विश्व में सार्थ भी आध्या देती हैं।

<sup>2.</sup> स्ट्राबो, xv. 1, 22 (पृ० 28)।

### ।। स्वतिज पदार्थ

मेगास्वतीज़ ने भारत की खिनव सम्पदा का वर्णन किया है। सोना और बांदी प्रभूत माजा में होना था; और ताम्बा और लोहा भी कम नहीं होता था; दिन और दूसरी धानुएँ भी मिलती थीं। इन धानुओं का उपयोग गहने और दूसरी मत्यत्रित काम आने बाली बस्तुओं और लड़ाई के उपकरण के निर्माण में क्या जाता था। पिपीलिका-स्वर्ण और नदस्वर्ण का जो उतने उस्लेख किया है, उसके विषय में हम पहले ही बिचार कर चुके हैं। उसने लिखा है कि लंका है, वेश उसने मारत से अधिक सावा में सोना निकल्ता था भी रामति भी अधिक होते थे। उसने मोती निकालने की विधिक्त में शास विश्व है कि लंका है, जीर लिखा है कि पुनिता में क्या के सावा है उसने मोती निकालने की विधिक्त में भी विध्व वर्णन किया है, और लिखा है कि पुनिता में के प्रवाद कर्णन किया है, और लिखा है कि पुनिता में के प्रवाद है कि पुनिता था और इसे पकड़ लेने का अर्थ उसके सारे खुंड को पकड़ लेना होता था। मञ्जूप श्रृत्ति के मोतल स्व में इस्तेमाल होता था; वर्षोक्त भारत में मोती की कीमत शुद्ध सोने से लिगुनी होती थी।

## 12. पश

भारतीय पशुओं में हाथी एक ऐसा पशु था कि जिसकी और प्रत्येक गुनामी प्रेश्वक का व्यान वसते पहिले जाता था। उन्हें भारतीय हाथी अफ्रीका के हाथियों से ज्यादा बढ़ें और बलिष्ट कथें। भेगास्थनीज़ का विचार था कि उनके बढ़ें और बलिष्ठ होंने का कारण भारत में खाड शामग्री का उत्पादन प्रजुर भावा में होना था। जंका के हाथी तो और भी बढ़ें थे। यह मुर्विदित था कि हाथी की आधी सुत्त होती है, हार्जिक ओर्निसिक्टस ने इनकी आयु बहुत ज्यादा बताई है। उसने लिखा है कि उनकी आयु प्रायः तीन सी बयं की होती थी और कोई-कोई तो

फ्रैंग I (डायोडो II, 36) पू॰ 31; मोती, फ्रैंग xviii, L.B. (पू॰ 62, 114) और एरियन, इंडिका, viii. (प॰ 202)।

<sup>2.</sup> फ्रीन; I (डायोडो॰ II, 38), पू॰ 35; ब्रह्मी (डायोडो॰ ii, 37), पू॰ 33-;; स्ट्रावी xv, I, 42 और 43 (द॰ 49-50) —यहां एक अंश का बेबन ने 'कुन्दर दंग से सिकता' अनुवाद किया है और मैं क्लिडल ने 'अत्यंत अच्छी-तरह नैरारा'—रियन, इंडिक्स, viii, xiv, पू॰ 213-4

पांच सौ वर्ष तक जीवित रहता था; दो सौ वर्ष की अवस्था में वे पटठे होते थे। एरियन, जिसकी सूचनाओं का आधार मेगास्थनीज है, सत्य के अधिक निकट है और उसने लिखा है कि पूरी आयु पाने वाले हाथी दो सौ वर्ष के होते थे परन्त् रोग के कारण बहुत-से उस अवस्था से पहले ही मर जाते थे। निआक्सं ने हाथी पकड़ने की विधि का संक्षेप में और मेगास्थनीज ने अपेक्षाकृत विशद रूप में वर्णन किया है, और यह विधि आज की 'खेहा' से वहत भिन्न नहीं थी। हाथियों को सहज ही पालन बनाया जा सकता था क्योंकि वे बहुत ही सीघे और सौम्य प्रकृति के होते थे--मानों उनमें मनुष्य की-सी विवेक गक्ति हो। उनमें से कुछ तो युद्धक्षेत्र में घायल अपने महावतों को उठाकर रणक्षेत्र से दूर सुरक्षित स्थानों पर ले गए थे। अन्य ऐसे थे जो अपने स्वामी की रक्षा के लिए लड़े जोकि बचने के लिए उनकी अगली टांगों के बीच में आ गए थे और इस प्रकार उन्होंने उनके प्राणों की रक्षा की। अगर उन्हें कभी कोध आ जाए तो वे या तो उस आदमी को मार देते हैं जो उन्हें रोटी देता है या उसको जो उन्हें प्रशिक्षण देता है; फिर वे इतने दुःखी होते हैं कि रोटी नहीं खाते और कभी-कभी भूले ही मर जाते हैं। वे ठीक निशाने पर पत्थर-फेंकना, अस्य चलाना और तेज तैरना भी सीख लेते हैं। निआक्स ने हाथियों के रथों को बहुमुख्य वस्तू की संज्ञादी है, और एक बडी विचित्र बात यह कही है कि जिस स्त्री की उसका प्रेमी हाथी का उपहार देता था उसका बहुत सम्मान किया जाता था और इस पुरस्कार के िलए अपने चरित्र की बिल दे देने पर कोई उसे दोषी ठहराने की बात नहीं सोचता था। र स्ट्राबो ने लिखा है कि यह कथन मेगास्थनीज के इस कथन का खंडन करता है कि सामान्य-जन अक्ष्य अथवा हाथी नहीं रख सकते थे क्योंकि इन पर केवल राजा का ही अधि-कार होता था । हाथियों का दस्ता युद्ध में बहुत लाभदायक होता था और चूंकि गंगरिदेइ के पास<sup>2</sup> विशाल हाथियों की विशाल सेना थी इस कारण ही अन्य भारती राज्यों की अपेक्षा उसका अधिक आतंक था।

सारता राज्या का अपना उपका जाक का का स्वाहित हो । उपरी ही थियों के बाद, यूनानी ग्रन्थों में बंदरों और सांघों का प्रमुख वर्णन है । उपरी क्षेत्रम के जंगलों में लम्बी-लम्बी पूंछ बाले असाधारण आकार के लगूर बहुतायत

स्ट्राबो xv, 1, 43 (पृ० 50), एरियन, इंडिका xvii, पृ० 222 ।

<sup>2.</sup> गंगरिदइ और प्रसिकाइ (प्राच्य) का यूनानियों ने प्राय: साथ-साथ उल्लेख किया है, इनका तात्पर्य गंगा के निचले कांठे के निवासियों से प्रहण करना चाहिए।

से पाए जाने थे। क्टीटाक्न की प्रसिद्ध कथा का उल्लेख हम ऊपर कर चुके है जिसमें सिकन्दर की इन लंगरों से मलाकान की वान कही गई है। यनानी लेखकों ने लिखा है कि वे जो-कछ देखने हैं उसकी तरन्त नकल करने लगते हैं और इसलिए शिकारी उन्हें बड़ी आमानी से पकड़ लेते है। शिकारी इन्हें पकड़ने के लिए इनके सामने पानी से अपनी आंखें घोते हैं और एक विशेष प्रकार के लासे से भरा वर्तन छोड़ देने हैं: जब लंगर निकारी की नकल करता हुआ इसे अपनी आखों पर मलता है तो उसकी आंखें बन्द हो जाती हैं ; और तब शिकारी इन्हें पकड़ लेते है। लंगरों को एक-दूसरे द्वग से भी पकड़ते थे। दीले दाले पायजामें में अन्दर की तरफ यह लासा लगाकर भी इन्हें पकड़ा जाता है। एलियन द्वारा रक्षित मेगास्थनीज के वर्णनों से पना चलना है कि उसे भाति-भांति के वानरों के विषय में ज्ञान था और उसने विस्तार से उनका वर्णन भी किया है। इनमें से एक किस्म के बानर तो मनुष्य से इतने मिलते-जुलते थे कि उन्हें देखकर सहज ही किसी मन्यामी का घोखा हो सकता था, और लतगे नाम के भारतीय नगर में राजा की और ने प्रतिदित उन्हें लागा दिया जाता था और खाने के बाद ये वानर वापस जंगलों को लीट जाने थे और किभी को किसी तरह का कोई तकसान नहीं पह चारी थे। पूर्वी हिमालय की एक दूनरी जाति के बदरों के बारे में लिखा है: "अगर इनको छेडा न जाए तो ये चपचाप जंगलों में बने रहते हैं और जंगली फल खाते हैं; लेकिन अगर वे किसी शिकारी या शिकारी कत्तों के भोंकने की आवाज सन लेते हैं तो इननी नेजी से अपने ठिकानों को छोडकर भागते हैं कि विश्वास नहीं होता; ये वडी तेजी से पहाड़ों पर चढ़ने के अभ्यस्त होते हैं। पहाड़ पर पहुंच-कर वे अपने आक्रमणकारी पर पत्थर लडकाते हैं और जिसे यह पत्थर लग जाए अक्सर उसका प्राणांत ही हो जाता है। पत्थर लुढ़काने वाले बंदरों को पकड़ना सबसे कठिन है। कहा जाना है कि वड़ी मश्किल से और वड़ी देर बाद ऐसे कुछ बानरों को प्रासी (प्राची) लाया गया था परन्तु पकड़ में आने वाले ये बन्दर या तो बीमार थे या वे गादाएं जिनके पेट में बच्चे थे। एरियन ने लिखा है कि उसके समय में भारतीय जंगलों के बानरों के विषय में जन-सामान्य को इतना जान था कि उसने उनके आकार-प्रकार या सौन्दर्य के बारे में जिनके कारण शेष बंदरों से वे अलग

<sup>1.</sup> स्ट्रावो, xv, 1, 29 (पृ० 36); मेगा० फ्रीग० xiii, xiii, B (21), (पृ० 37-8, 60-61)।

किये जाने हैं या उनके शिकार की विधि के बारे में ज्यादा लिखना जरूरी नहीं समझा । $^1$ 

निआक्स ने छोटे और विपैले किस्म के सर्प देखे थे, जिनके गरीर पर घटने थे और जो वड़ी तेजी से चलने थे; इस जाति के सर्पों की संख्या और इनके घातक विष पर उसे बड़ा आक्वर्य हुआ था। निद्यों में जब बाढ़ आ जाती थी और मैदानों मे पानी भर जाना था तो ये गर्प गावों के आवाद घरों में घुम जाते थे जिसकी वजह से लोगों को अपनी शैथ्या भूमि से काफी ऊचाई पर रखनी पड़ती थी, और कभी-कभी तो इनकी मंख्या इतनी वह जाती थी कि लोग इनकी बजह से घरबार भी छोड़ देने थे। वास्तव में अगर बाढ़ के पानी से इस जाति के सांप बहुत बड़ी मात्रा में नष्ट न हो जाते तो ये सारे देश को बीरान कर देते । कुछ बहुन छोटे किस्म के और कुछ बहुन यहे किस्म के सर्प बहुत खनरनाक होते हैं। जो बहुत छोटे होते हैं उनके आक्रमण में बचाव बड़ा मुस्किल होता है और जो बहुत बड़े होते हैं वे बहुत ताकतवर होते हैं—कुछ सांप तो सोलह-मोलह हाथ के देखें गए हैं। सपेरे देश भर में घुमने रहते थे जो सांप के कार्टकों ठीक कर सकते थे। सिकत्दर ने अपने साथ वहें कुगल मंपेरों का एक दल रखा था ताकि अगर उसके किसी मैं निक को सांप काट के तो ये उसे ठीक कर दें। एरिस्टोबलम ने अधिक-से-अधिक नी हाथ और एक बिला लंबा नाप देखा था । किल्म, ओनेसिकिटस ने लिखा है कि पर्वतीय प्रदेश के राजा अदिसरीज के पास दो **सर्प** थे जिनमें से एक अस्मी हाथ लम्बा था और दूसरा एक मौ चालीस हाथ। <sup>3</sup> मेगास्थनीज को अनगरों के विषय में ज्ञात या जोकि समने वारहसिंघे और बैल को निगल सकते थे। उसे उड़ने वाले सर्पों के बारे में भी मालूम था जो दो हाथ लम्बे हुआ करते थे। ये रात में उड़ा करते थे और जहरीला स्नाव उगलते थे

<sup>1.</sup> इंडिका, xv (प॰ 218)।

<sup>2.</sup> स्ट्राबो xv, 1,45 (प्॰ 51-2); एरियन, इंडिका xv (प्॰ 218-9) सांचों के डर से लाट ऊगर करने की बात माकोंपीको ने ईमा की तेरहवीं शताब्दी में दक्षिण भारत में भी देखी थी।

<sup>3.</sup> स्ट्राबो, xv, 1, 28 (पृ० 34) इसी कचन के कारण स्ट्राबो ने वनसिक्रित्र्स को 'कचा कहानी का आचाम' और सिकन्दर का मास्टर पाइलैंट कहा है।

और जिस व्यक्ति के ऊपर यह गिर जाता था उसकी खाल पर फफोले पड़ जाते थे। बहुत बड़े-बड़े विच्छु भी होते थे।¹

सिकन्दर के साधियों ने सोफाइटिंग के देश में बद्दुमुत ताकतवर और साहसी शिकारों कुत देखे थे, सिकन्दर को ऐसे एक सी पवाय कुने उगहर में मिंछ कि प्राय: मारी केवलों ने थोड़-बहुत अंतर से मोफाइटिंग के दरवार की एक विश्व प्रया का उल्लेख किया है; स्ट्राबों का वर्णन यहा उद्धृत किया जा रहा है: "इन कुत्तों का वर्णन यहा उद्धृत किया जा रहा है: "इन कुत्तों का वरू अर्दाशत करना के लिए ऐसे दो कुत्तों को सिंह पत आक्रमण करने के लए छोड़ दिया गया, और सिंह तब दर दो पर हावी हो गया तो दो कुत्तों को और छोड़ दिया गया। वब यह चारों कुत्ते मिकन्दर वहें के वरवन हो गए तो सोफाइटिंग ने एक आदसी को हुक्म दिया कि इनमें से एक कुत्ते को टोग से पकड़ कर पसीट आओ और यदि वह कुता ना आये तो उत्तमकी टोग कार दे बीचा पर एके तो सिकन्दर ने कुत्ते की टाज कारने की इजाजत न दो, बयोंक बहु नहीं चहता या कि कोई कुता में, किन्तु जब सोफाइटिंग ने कहा, "मैं आपको इसके बदले में चार कुत्ते दुंगा तो वह राजी हो गया और उसने देशा कि आदसी ने ते ते कर कुत्ते की टोग कार दे पी, एन कुत्ते ने हिर्म भी दरे की एकड़ बीडी नहीं की।" " ऐसा विस्वास या कि इन कुतों की रागों में वीतों का खून था।

यूनानियों को स्वयं बाय देखने का मौका नहीं मिला था। निआवर्स ने एक बाय की खाल अवस्य देखी भी, जिन्दा बाय नहीं। परन्तु उन्नने यह मुना था कि बाय बड़े-मैन्ड थोड़े के बराबर होता है तथा फुर्ती और ताकत में हसका कोई बबाव नहीं। उसने यह भी मुना था कि जब बाय का मुकाबला हाथी से होता है तो बाय उछलकर हाथी के मस्तक पर पहुंच जाता है और फिर आसानी से उसका गला घोट देता है। आम तीर से जो जानबर दिल्लायी पड़ता है, भूल से लोग जिसे बाय कह देते हैं वह बास्तव में एक प्रकार का गीदड़ होता है, जिसके गरीर परित विचार होती हैं और लो साथारण यीदड़ से बड़ा होती है—वह वर्णन निस्मदेंद बीते का है। मेणास्वनीन का कहना है कि सबसे बड़े बाय प्रतिकाइ (प्राची) देश में होने ये जो मिह से लगमग दुगने होते थे। एक बार उसने एक

<sup>1.</sup> फ्रींग xii, और xvi (पु. 56-61)।

<sup>2.</sup> स्ट्राबो, xv, I, 31 और 37 (पृ० 38-39, 46) पृ० 39 की पा० टि० 1 में अन्य वर्णनों के हवाले हैं। मेगा०, फ्रैंग० xii (पृ० 56)।

पालत् बाघ देला था जिसे चार व्यक्ति ले जा रहे थे और साथ में एक खच्चर था जिसे बाघ ने अपने पीले के एक पांव से जकड़ रखा था और घसीट रहा था। इतनी शक्ति थी इस जानवर में ।

मेगास्थनीज ने बारत में कुछ ऐसे जंगली पमुओं को देखा जो कि यूनान में सदा पालतू रूप में ही देखने में आए थे, जैसे भेड़, कुनो, कहरी और बैछ । एक सींग बाला भोड़ा अर्थात् 'कर्तजोन' का एल्थिन ने ब्योरेवार वर्णन किया है। यह पैडा रहा होगा। 'कारस की खाड़ी से पहले निजाबसे को अपनी ममुदी-याना में वड़े विज्ञाल अकार के ह्लेल मिले थे, और मेगास्थनीज़ की तरह ही एल्थिन ने इनका वड़ा दिलवस्य बर्णन करते हुए लिखा है कि ये बड़े-से-बड़े हाथी से भी पांच हुले की एसली की हिस्सी ही हह ही बीस हाथ तक की और इमका होंठ पन्देह हाथ लब्बा होता था।

पिथयों में, तोतों और मोरों ने विशेष रूप से अपनी और ध्यान आक्रुस्ट किया था। एरियन ने तीते का इतने विस्तार से वर्णन करने और उन्हें भारतीय पत्नी बनाने के लिए निजाससे की आलोचना की है; किन्तु स्थ्यं उस ने जो वर्णन किया है उसका आधार निजाससे और दूसरे यूनानी लेकक ही हैं। उसका वर्णन भी गीरम नहीं हैं: "मुझे बताया गया है कि वे तीन प्रकार के होते हैं और अमे क्यां के वोठना सिंत्राया जाता है वैसे हो अपर इन्हें भी बोठना सिंत्राया जाता है वैसे हो अपर इन्हें भी बोठना सिंत्राया जाता है वैसे हो अपर इन्हें भी बोठना सिंत्राया जाता है वैसे हो अपर इन्हें भी बोठना सिंत्राया जाता है वैसे हो अपर इन्हें भी बोठना सिंत्राया जाता है वेसे हो अपर इन्हें भी बोठना सिंत्राया जाता है कि अपर के लिए किया के स्वाप्त के से किए से स्वाप्त के से क्यां के स्वाप्त के से स्वाप्त अपर स्वाप्त के से स्वाप्त का से स्वाप्त अपर स्वाप्त के से सुरीजी नहीं होती। जगनी होते या विना पढ़ाए हुए तोते बात नहीं कर सकते।" इसी लेकक ने यह भी लिखा है कि भारत के मोर दुनियां भी स्वाप्त अपर से से प्राप्त के मोर दुनियां भूप हुआ था

एरियन, इंडिका, xv (पृ० 217); स्ट्राबो xv, 1,37 (पृ० 45) मेगा०, फ्रीग० xii (प० 56)।

<sup>2.</sup> मेगा० फ्रैंग० xv, xvB (वृ० 58-60); स्ट्राबो, xv, 1,56 (वृ० 59 और पा० टि० 3)।

<sup>3.</sup> स्ट्राबो, xv, 1, 11-12 (पृ० 91); मेगा०, फ्रैंग lix (पृ० 1 64-65)।

कि उसने यह कह दिया था कि अगर कोई मोर मारेगा तो उसे सस्त से सस्त सजा टी जाग्गी ।¹

ग्रमानियों को भारत की प्रकृति के विषय में जो कछ जात था उसे संक्षेप में जान लेने के बाद अब हमें इस बात पर विचार करना चाहिए कि उन्होंने भारत के लोगों और यहां की सामाजिक संस्थाओं और राजनैतिक व्यवस्था के विषय में क्या लिखा है। इस दृष्टि से हमारे लिए भेगास्थानीज ही प्रमान प्रमाण है। उससे पहले के लेखकों का ध्यान देश के उत्तर-पश्चिमी भाग और वहां के स्थानीय रीति-रिवाजों और संस्थाओं तक ही केन्द्रित रहा था । चिक अपने समय रूप में भारत एक विद्याल देश है. इसलिए, मैगास्थनीज के अनुसार उसमें भिन्न-भिन्न जानियों के लोग रहते थे. जिनमें से कोई भी जानि बिदेशी मल की नहीं थी. सभी निविचन रूप में भारतीय मूल की थीं। इसके अतिरिक्त न तो किसी इसरे देश के लोग भारत में आकर बसे ये और नहीं भारत ने अपने यहां के लोगों को विदेशों में वसने के लिए भेजा था। इन कथनों का कछ ऐतिहासिक महत्त्व है। आयों के भारत में आने की बान बिल्कुल भलाई जा चकी थी और सम्भवतः पूर्व के देशों में. हिन्द-चीन और मलयेशिया में जाकर लोगों का बसना तब तक शरू नहीं हुआ था। किन्त, यनानी माम्राज्य के माथ संपर्क स्थापित हो चका था, और वह समय भी दर नहीं था जब कि 'धम्म' के लिए अशोक के उत्साह से दर और पास के पश्चिम के देशों में निश्चित रूप से और संभवतः उत्तर तथा पर्व देशों में भारत का नाम उजागर होने ही वाला था।

# 13. पुराण कथाएं

मेगान्यनीज की पुराण-क्याओं के केन्द्रियनु डायोनितस और हेराक्कीब् हो है। उनने यह करूर किला है कि ये कथाएं उसने "भारत के बढ़े-बढ़ पेडिसों के मुल में मुनों है" तो भी, इस क्याओं के जिनने भी रूप आज उपक्रक्ष हैं, में नितान पुरानों रूटिकाण में मधादिन हैं। इस मिस्वयायुक्क जानते हैं कि किसी

एरियन, इंडिका, xv (यु॰ 218), मेगा॰ फ्रीग॰ lix (यु॰ 159), एल्यिम, v, 21 (एंशि॰ इंड, इन क्ला॰ लि॰ पु॰ 139 और पा॰ टि॰ 1)।

<sup>2.</sup> फ्रींग्राहित हैं। (डायोडील धं, 38), xlvi (स्ट्राबी, xv, 1, 6), मेगाल, पुरु 35, 107-8)।

भारतीय पंडित ने डायोनिसस और हेराक्लीज के नाम इन्हीं रूपों में कभी नहीं लिए हैं और यह भी निश्चयपूर्वक कह सकते हैं कि अगर मेगास्थनीज किसी वस्त के बारे में सनता था जो किसी ऐसे दसरे नाम से पकारी जाती थी और जिसे वह ज्यादा अच्छी तरह जानता-पटचानता था तो। उस पर विचार व्यक्त करने से पहले इस वस्तु विशेष पर वह अपने पहचान के चिह्न लगा देता था। हमें यह भी याद रखना चाहिए कि जैसीबाज सिकन्दर की वथा श्रद्धालता को लेकर प्रारम्भिक लेखकों ने इन कथाओं की जोरकोर से सरुआत की थी और मेगास्थनीज इनकी रचनाओं से भली-भांति परिचित था। इन कथाओं में डायोनिसम का चित्रण भारत के विजेता और उसे सम्यता प्रदान करने वाले भारत के प्रथम शासक के रूप में हुआ है जिसने यहां नगरों का निर्माण कराया. उद्योग की शिक्षा दी और धर्म और राजनीति को प्रतिष्ठित किया। इनमें यह भी कहा गया है कि आवसीड़ाकोइ अपने को डायोनिसस का बंशज बतलाते हैं, उनके देश में अंगुर की लताएं होती थी और इनके जलस बड़ी सजघज के साथ निकलते थे और उनके नरेश वैक्स की तरह सैनिक अभियानों पर निकलते थे। इन बातों से आधुनिक विद्वानों ने यह निष्कर्प निकाला है कि इन कथाओं का डायोनिसस भारतीय देवता शिव का यनानी रूप है। इस मत का समर्थन अथवा खंडन करना कठिन है, लेकिन यह सोचना तो निश्चित रूप से गलत है कि हेराक्लीज कृष्ण का प्रतिरूप है। इसमें सन्देह नहीं कि कृष्ण-कथा के कछ तत्वों का इनमें तालमेल जरूर है, वयोंकि एरियन ने लिखा है: "इस हेराक्लीज का मुरसेनाइ (श्रसेन) बड़ा सम्मान करते हैं जिसके पास दो बड़े-बड़े नगर-मेथोरा(मथुरा)और क्लीसोबोर (कृष्णपुर) हैं, जहां से इओबेन्स (यमना) नाम की नाव्य नदी बहती है। परन्तु, मेगास्थनीज ने उसकी पुत्री पंडड्या का और दक्षिण के पाण्डय राज्य का उल्लेख किया है जहां कि वह राज्य करती थी; यह तथा ऐसी दूसरी बातें जैसे सिबाई (शिबों) लोगों का यह दावा करना कि वे हेराक्लीज के वगज है-एक बार फिर इसकी कथा को शैव कथाकम में छा रखती है। एरियन ने एक वड़ी विचित्र बात लिखी है, जिसके लिए वह निस्मदेह मेगास्थनीज का ऋणी है और जो यह है कि डायोनिसस से लेकर सान्द्रोकोटटोस के बीच की 6042 वर्ष की अवधि में भारत में 153 राजाओं ने राज्य किया। उस अवधि मे तीन बार गणतांत्रिक शासन आया; और यह कि डायोनिसस की पन्द्रह पीडियों के बाद हेराक्ठीज हआ-ये आंकडे ज्ञात पौराणिक आंकडों से कर्नाई नहीं मिलते, जब कि अन्य स्थानों पर इनमें बहुत साम्य है। कहा जाता है कि हेराक्लीज ने भी

अनल्प नगरों की स्थापना की थी, इनमें सबसे ज्यादा प्रसिद्ध और सबसे बड़े शहर को वह पालिबोयरा कहता है।

#### 14. निवासी

एरियन के अनुमार भारतीय डकहरे बदन और छम्बे कर के होते हैं और इनकी काया अन्य बाति के लोगों की अपेका हल्की होती है। " कुछ लोगों का रंग काला जरूर होता है, एन्तुन को इनके बहुत बाल होने हैं और रंग रा विश्व में को पाने को बहुत बाल होने हैं और रंग रा विश्व में प्राथम अपेक्ष में का अरु कर रंग होने सारतीय आवर हो कभी बीमार पड़ते हैं, ये विराय होते हैं (ओनोमिलिट्स ने 130 और इससे भी ऊपर आयु बनाई है) क्योंकि ये लोग मिनक्ययी होते हैं और मिदरा का सेवन नहीं करते हालांकि चावल से वनी हलकी मिदरा (बीयर) सामान्यतः कफी मात्रा में पीते हैं। "राज्य सोफाइटीज़ के राज्य में बच्चा जब में महींन का हो जाना था तो राज्य के कर्मचारी उसके घरीर का निरोक्षण करते थे और दिवस बच्चे के बंग या आंगों में कोई रंग दिवसायी पहता था तो उसे जान से मार दिया जाता था। "विवाह संबंध में ये कुलीनता को महत्त्व नहीं देते बल्कि सौन्यर्थ देवतर विवाह करते हैं। क्योंकि इन लोगों में बालक की मुकरता को अय्यधिक सहत्व दिया जाता है।" कटियस और डायोडोरन, योगों ने ही इस मामले में प्रायः एक ही बात कही है। "इपया अप्रध

मेगा० फ्राँगा० । (डायोडो० іі, 36-9) प्०, 36-40; फ्रैंग० xlvi (प्० 107-111) स्ट्राबो, xv, 1, 6-8 (प्० 11-14; फ्रैंग० lviii (प्० 158-9); एरियन, इंडिका, vii, ix (प्० 198-204) ।

<sup>2.</sup> इंडिका, xvii (पू॰ 221), इन्बे. आफ इंडिया बाइ अलेक्जांडर, प॰ 85 में सिंघघाटी के निवासियों का आकार वर्णित है।

स्ट्राबो, xv, 1, 24 (पृ० 29-30); एरियन, इंडिका, vi, (पृ० 197-8)।

<sup>4.</sup> स्ट्राबो, xv, 1, 45 (पू॰ 52), मेगा॰ फ्रैंग॰ xxviii, (पू॰ 69), और भीस्टाबो, xv, 1, 34 (प 41), एरियन इंडिका, xv (प॰ 219)।

कॉटियस, ix (पृ० 219), डायोडो० xvii, 91 (पृ० 279-80); स्ट्राबो,
 xv. 1. 30 (प०-38), जब सोफाइटीज और उसका बेटा सिकन्दर से मिलने के

ने कट्टैयनों के बारे में यही बातें कही हैं। इन सब का आधार ओनसिकिटस है। किन्तु इस मिरिबन रूप से यह नहीं कह सकते कि उसने ठीक-ठीक वहीं लिखा है बोकि उसने भारत में देखा था अपना अपनी सुपरिचित्त कुछ ऐसी हीं स्पार्टन प्रयाजों के प्रकाश में उसने इनके आदार्श रूप में दिया था। उसने यह भी लिखा है कि इन लोगों में जो सबसे सुन्दर व्यक्ति होता था उसे राजा बनाया जाता था और यह भी कि ये लोग अपनी दाही और पहनने के कगड़ों को अयमत सुन्दर देशी रोगों से रंगकर अपने सीन्दर्य की निवारते थे। मेगास्पनीज़ ने कहा है कि भारतीयों के महान कला कौंगल का रहस्य है यहां का स्वच्छ वाम् और यद्ध जल, विषका वे सेवन करते हैं।

## 15. तक्षशिला

मिन्यू पार करने के बाद सिकन्दर और उसके साथियों ने जब लास भारतवर्ष में पीब रखें हो सबसे पहले वे जिस वह नगर में प्रविष्ट हुए यह वा तासिका जहां उन्होंने सैन्य शिविर के युद्धस्त बातावरण से मुक्त होकर जुब तासु में कुछ विन तिताए। इस कारण मेंगास्थनीज़ के जनसब्द वर्षन अथवा यों कहिए कि उसका जो अंब अब तक बच रहा है, उस पर विचार करने से पूर्व नक्षतिका के विषय

लिए अपनी राजधानी से बाहर आये तो कटियस ने इनका यों वर्णन किया है, 'बह अपना भारतीयों से सुन्दर या और लग्ने कह के कारण अलग था। उसकी प्रावधी पीखाक में, जो उसके पूरी को छूती थी, सीने और वैगनी रंग के काम किये हुए थे। उसके जूते सोने के थे, उसमें बहुमूल्य रत्न जड़े हुए थे। उसकी बाहुं। और नलाई पर भी मीतियों के गहने थे। कानों में उसने बहुमूल्य रत्न पहन रखे थे, जो लटक रहे थे और वे बड़े चमकीले और भारी थे, उनकी कीमत आही नहीं जा सकती थी। उसका राजदण्ड भी सीने का था, उसमें वैद्धां कई हुए थे' (ix, 1, पृ० 200)। एरियान ने भारतीयों द्वारा अपनी दाड़ियों में खेजाब लगाने के सम्बन्ध में निजानसं की उद्धारणों की है (ईडिका xvi पृ० 220)। एक अन्य लेकक का उद्धाण देते हुए स्टुखों (xv, 1, 71 पृ० 76-7) ने लिखा है कि भारतीय हमेशा सफेद कपड़ं पहनते थे। इस लेकक के ही मत से भारतीय लम्बेन्जभ्ये बाल और दाड़ी रखते थे। वे अपने सिर के बाल पूर्वन ये और फुलनों से बांचने थे।

1. डायोडो० ii, 36 (पू॰ 31) ।

में कुछ जान लेना हमारे लिए लाभप्रद होगा कि इस जनाकीण ओर समूद नगर और इसकी संल्याओं का यूनानियों के मन गर क्या प्रभाव गड़ा। नाथ ही हमें पिडक्सोत्तर भारत के राज्यों और लोगों के वारे में मिलने वाले विवरणों गर भी विचार करना चाहिए।

तक्षशिला एक महा-नगर था जहां के कानून वहुत अच्छे थे। आसपास के इलाके घने आवाद थे जहां की भिम अत्यन्त उर्वरा थी। इस नगर और उसके शासक की समृद्धि का अनुमान उम उपहार से महज ही लगाया जा सकता है जो तक्षशिला के राजा ने मिकन्दर और उसके मित्रों को दिये थे। एरिस्टोवलस ने तक्षशिला के कुछ विचित्र और अमाधारण रीति-रिवाजों का उल्लेख किया है। उसने लिखा है कि गरीबी की वजह से जो लोग अपनी कन्याओं का बिवाह नहीं कर पाते थे, वे उनको पूर्ण यौवनावस्था में भरे बाजार वेचने के लिए खडी कर देते थे और नगाडे बजाकर तथा शंखनाद करके लोगों का ध्यान उनकी ओर खींचते थे; भावी वर को पहले सवड़ लड़की के पट्ट भाग निरीक्षण करने की और फिर उसके सामने के भाग का मआयना करने की अनमित दी जाती थी और दोनों पक्षों के राजी हो जाने पर विवाह हो जाता था। एक अन्य विचित्र प्रथायह थी कि मृत व्यक्ति के शरीर को गिढ़ों को डाल दिया जाताथा; यह निस्संदेह ईरानी प्रभाव का शेष चिहन है। अन्य जगहों की तरह यहां भी बहु-विवाह प्रया प्रचलित थी, तथा तक्षणिलावासियों में सती प्रथा प्रचलित थी और जो विद्यवाएं मती होने से इन्कार करनी थी उन्हें वरी नजर से देखा जाता था। कठैयनों में भी सती प्रथा प्रचलित थी और डायोडोरस की तरह स्ट्राबी भी यही मानता है कि इस प्रथा का उद्देश्य यह था कि औरतें यवा प्रुपों के प्रेम जाल में फंस कर अपने पतियों से छटकारा पाने के लिए उन्हें विप आदि न दैने पार्वे । डायोडोरम ने मती होने के एक वास्तविक दश्य का विस्तन वर्णन किया

स्ट्राबो, xv, 28 (प० 33-4); वही, 62 (प० 69)।

<sup>2.</sup> स्ट्राबो, xv, 1, 30 (पृ० 38); डायोडोरस,  $\chi^2_{\rm ex}$ , 33-34 (पृ० 2024)। मैकिकंडल के इस अंश के अनुवाद में कै० हि० इं० पृ० 415 पर दिये बेबान के अनुवाद के आवार पर किविता परिवर्तन कर दिया गया है। देखिये डायोडो०  $\times$ vii, अच्या० 91 (इन्बेजन पृ० 279 और पा० टि० i-i)।

है जो सती के प्राचीनतम विवरणों में है। यमेनीज की सेना का एक भारतीय नायक ईसा पर्य 316 में ईरान की लड़ाई में मारा गया। उसकी दो पित्यां थी और दोतों ही उसके साथ सती होना चाहती थीं । यह मामला यनानी सेनापनियों के सम्मल पेश किया गया और उन्होंने छोटी परनी के सती होने के पक्ष में निर्णय लिया क्योंकि बड़ी पत्नी के एक बच्चा था। बड़ी-जिसके विपक्ष में निर्णय किया गया था जोती-चीखती चली गर्च जसने मिर की ओवनी फाड दी और सिर के बालों को नोचने लगी मानों उसे कोई अत्यधिक भयावह समाचार दिया गया हो । छोडी---जो अपनी विजय पर बेहद ख़शी थी, पती की चिता की ओर आगे वही, उसके पक्ष की स्त्रियों ने उसे सजाया और ऐसी सज-यज के साथ उसकी डोली निकाली मानों उसका विवाह हो रहा हो। उसके परिवार के लोग उसका गणगान करने हुए साथ-साथ आगे बढ़े । जब वह चिता के पास पहुंची तो उसने शरीर से बस्त्राभवण उतारकर अपनी यादगार के रूप में अपने नौकर-नाकरों और सन्वी-सहेलियों को दे दिए जो उसे स्नेह करते थे। उसके आभपणों में बहन-मी अगठियां थीं जिनमें बहरंगी नग जड़े थे; उसके सिर के सोने के जिलारों की सख्या भी कुछ कम नहीं थी और जिनमें सुन्दर नग जड़े हुए थे। उसकी गईन में कई छोटे-बड़े हार थे। अन्त में उसने परिवार के छोगों से विदा ली और भाई का सहारा लेकर चिना पर चढी और उपस्थित जन-समुदाय के सामने उसने वड़ी दिलेरी के साथ अपनी जीवन-लीला समाप्त कर ली, दर्शक-गण उसकी प्रशंसा करते रहे । समची सेना ने हथियार नीचे करके आग लगाने से पहले तीन बार चिता की परिक्रमा की, इस बीच वह स्त्री चिता पर अपने पित के बब के समीप जाकर लेट चकी थी और दूसरों की आंखों में कहीं छोटी न हो जाए, इस डर से चिता की प्रचण्ड लपटों में भी चीखी नहीं। दर्शकों में से कोई दयाभाव मे अभिभन हुए तो कुछ प्रशंमा करने नहीं अघाते थे। वहां युनानियों की भी कमी नहीं थी जिन्होंने इस प्रथा को जंगली और अमानवीय कहा और इस कारण इसकी निन्दा की।

#### 16. सन्यासी

भारतीय सन्यासियों से यूनानियों की पहली मेंट तक्षशिला के आमन्याम हुई। स्पाट हेर-फेर के गाय उनकी भेंट के बहुन-से वर्णन उपलब्ध हैं जिल्होंने स्ट्राबो तक को परेशासी में डाल दिया था और आज भी उन विद्वानों के लिए समस्या ही बने हुए हैं जो ऐसी मामूर्ज बातों में ठीक-ठीक तथ्य जानने का प्रयस्त करते हैं। निकासी, ओनिसिक्टस और एरिस्टोव्लक सभी ने ज्याना अलग-अलग वर्णन किया है और भोनिसिक्टस और एरिस्टोव्लक सभी ने ज्याना अलग-अलग वर्णन किया है। यह सब स्ट्रावो के वर्णन से स्थट है। एरियन और प्लटार्क ने इत सम्यासियों के साथ सिक्टर की एक मेंट का वर्णन किया है जो सम्भवतः तक्षित्रका में हुई थी, संबोस के देश में और उसके विटीह के बाद नहीं।। निजासक्षं का भारतीय स्वयासियों का विवरण सीक्षात ही हैं एरन्तु इससे विषय पर पर्याप्त प्रकाल पड़ता है और मोमस्थनीज ने भारतीय समाज के गठन के विषय में जो विवरण हिंदा हो हो उसने किया में जो विवरण हिंदा हो है। उसने किया में जो विवरण हिंदा हो है। उसने लिखा है, "कुछ ब्राह्मण राजनीति में हिस्सा लेते हैं और राजाओं के मंत्री होते हैं। अप्य ब्राह्मण प्रकृति के अध्ययन में दत्तिचित रहते हैं। क्लानोस इसने वर्ण का था। उनके साख स्वर्धा भारतीन के अध्ययन में दत्तिचित रहते हैं। अप्य स्वर्धाण स्वर्धा स्वर्धान करती हैं।"

<sup>1.</sup> स्ट्राबो, xv, 1, 66 (पo 72) में निआवर्स; वनसिफिटस, वही, 63-5 (पृ० 69-72) अरिस्टोबुलस, वही, 61 (पृ० 68-9); मेगा-स्यनीज, वही, 58-60 (प्० 64-67)-फ्रींग० xli (प्० 97-103। प्लूटार्क, अध्या० 64-5, लाइफ आफ अलेक्जांडर, जिसके लिये देखि० मैक्किंडल, इन्वेजन, पु॰ 313-15। कटियस viii, अध्या॰ ix (पु॰ 190) का लघु वृत्तांत। डायोडोरस, xvii, अध्या० 107 (प्० 301) क्लनोस के आत्मदाह के लिए; स्ट्राबो, xv; 1, 68 (पु॰ 73-4) भी देखिये। अन्त में क्लनोस के लिये मैनिकंडल, इन्वेजन, पु॰ 386-92 देखिये। इनकी हाल की समीक्षा के लिये, देखिये टानं, दि॰ ग्रीक्स बैक्ट्रिया एण्ड इंडिया, पृ० 428-31 । यह समीक्षा अपेक्षाकृत आत्मपरक हो गयी है। वनसिकिटस को प्रणंतया अविश्वस्त बतलाते हुए टार्न कहते हैं, "वनसिक्रिटस ने निश्चय ही एक कहानी कही है कि सिकन्दर ने उन आदिमियों से स्वयं बात नहीं की बहिक उसे बात करने के लिये भेजा। किन्तु वह यही कर सका है कि उसने किसी भारतीय से सतयम की युनानी घारणा को कहला दिया है और कुछ मामुली प्रचलित ऊल-जलल बातें करादी हैं। कहानी के उसके वर्णन का कभी कोई प्रभाव नहीं पड़ा।" प्लुटार्क (अध्या० 65, प्रारम्भिक वाक्य) का विश्वास था कि सिकन्दर स्वय उन सन्यासियों से मिला या और उसने वनसिकिटस को भी उनसे मिलने भेजाया।

सिकन्दर से मिलने गया, उसके साथ ईरान गया और तिहत्तर वर्ष की अवस्था में जब पहली बार अस्वस्थ हुआ तो सिकन्दर के अननय-विनय करने पर भी उसने आत्मदाह कर लिया । दार्शनिकों में आत्मदाह के औचित्य पर एक-मत था और मेगास्थनीज ने भी ऐसा पाया था। ऐसा प्रतीत होता है कि एरिस्टोबलस ने 'सन्यामियों' और 'वानप्रस्थों' के भेद को लक्षित किया था क्योंकि उसने लिखा है कि उसने जो दो ब्राह्मण दार्शनिक देखें उनमें जो बड़ा था उसका सिर मंडा हुआ था किन्त दूसरे के सिर पर बाल थे। उन दोनों के साथ उनके अंतेवासी भी थे। उसका यह कथन सच हो सकता है कि अवकाश के समय में ये लोग वाजारों में समय बिताते थे, उन्हें भोजन मफ्त मिल जाता था, किन्तू यह स्वीकार नहीं किया जा सकता कि जनता के उपदेशक होने के कारण उन्हें यह विशेषाधिकार प्राप्त था। वे सिकन्दर हारा दिए गए भोज पर आए उन्होंने खडे-खडे ही भोजन किया और अपनी शारीरिक सहिष्णता के कमाल दिखाए-जैसे सारे-सारे दिन धप में या एक पांच से खड़े रहना। ओनेसिकटस ने लिखा है कि सिकन्दर ने पहले उसे भारतीय सन्यासियों के पास भेजा क्योंकि उसने यह सून रखा था कि ये लोग वस्त्रादि घारण नहीं करते और अन्य लोगों का निमंत्रण भी स्वीकार नहीं करते । तक्षशिला से करीब तीन मील की दूरी पर उसे पन्द्रह व्यक्ति अलग-अलग आसनों में खड़े मिले और उन्हों में क्लनोस और मंडनिस (अन्य ग्रन्थों का इंडमिस) भी था। क्लनोस ने अतीत सत्तयग का सामान्य विवरण दिया किन्तु आगे बढ़ने से इन्कार कर दिया और कहा कि वह तब तक और कुछ बात नहीं करेगा जब तक कि वह यवन अतिथि अपने-आपको निर्वस्त्र नहीं कर देता और उसके साथ उसकी प्रस्तर शिला पर नहीं लेटता। बढ़े और अधिक बद्धिमान मंडनिस ने इस घ्टता के लिए क्लनोस को फटकारा और उसने यवन अतिथि की जिज्ञासा को शांत करने का अधिक प्रयत्न किया। उन दोनों ने यवन और भारतीय दार्शनिकों के विचारों पर वातचीत की। ओनेसिकिटस ने पिथागोरस, सोकेटीज और डायोजीन्स के यवन दर्शन के विषय में जो बताया उसकी तो मंडनिस ने सराहना की परन्तु उसने यवनों की इसके लिए आलोचना की कि वे प्रकृति की अपेक्षा बाह्याडंबरों को अधिक मानते हैं और कपड़े पहनना छोड़ने के लिए तैयार नहीं। यह वार्तालाप सरल नहीं क्योंकि इसमें तीन द्विभाषियों की सहायता लेनी पड़ी थी जिन्हें यह कर्तई नहीं मालूम था कि उन्हें किस बात का अनुवाद करने के लिए कहा गया है। मंडनिस ने कहा था, 'की बड़ में से भी शुद्ध जल वह सकता है।' कहते हैं कि कम-से-कम

ऐसं दस दार्थानिकों से सिकन्दर की भेंट हुई थी। सिकन्दर ने उनसे बड़े पैन प्रका किए और उन्होंने उनके इतने सुन्दर और संतोपजनक उत्तर दिए कि उसने प्रसन्न होकर उनका यथोजित सम्मान किया।

#### 17. दार्शनिक

मेगास्थनीज ने भारतीय दार्शनिकों का काफी विशद वर्णन किया है। मेगास्थनीज का ज्ञान निश्चय ही उसके अपने व्यक्तिगत अनुभव और पूर्ववर्ती लेखकों की रचनाओं पर आधारित रहा होगा। उसने पार्वतीय प्रदेश में रहने वाले डायोनिसस के पुजक पर्यंतवामी दार्शनिकों तथा हराक्लीज के पुजक मैदानों में रहने वाले सन्यासियों में भेद स्थापित करने का जो प्रयत्न किया है वह आसानी से समझ में नहीं आता । स्वयं स्टाबो ने लिखा है, 'यह विवरण काल्पनिक है और अनेक लेखकों ने इसका खंडन किया है" उसने बाह्मणों और श्रमणों के विषय में जो विवरण दिया है वह कहीं अधिक मल्यवान है, हालांकि इसमें सन्देह की गंजाइस है कि उसका ठीक-ठीक अभिप्राय क्या था। उसने लिखा है कि ब्राह्मणों का अधिक आदर-सम्मान होता था और इनके शास्त्र अधिक सव्यवस्थित थे। गर्भाधान संस्कार और आश्रम तथा उनके नियम और व्यवहारों से, इन नियम संयमों से गृहस्थ को अपेक्षाकृत जो स्वतंत्रता रहती है उस सभी से भी मेगास्थनीज अच्छी तरह परिचित था, हालांकि कहीं-कहीं उसने वास्तविक तथ्य की अपेक्षा सिद्धान्तों का ही वर्णन किया है, जैसे उसका कहना है कि अच्छी सन्तान के निमित्त ब्राह्मण अधिक-से-अधिक पत्नियां रखते थे । इसी प्रकार अध्ययन काल सैतीस वर्ष बताना भी ऐसी ही बात है। मेगास्थनीज ने उनके दर्शन और सध्टि-सिद्धान्त का भी संक्षेप में प्रतिपादन किया है जिनकी कुछ बातें यूनानी दर्शन से मेल खाती हैं। उसने लिखा है कि स्त्रियों को दर्शन पढ़ने की अनुमति नहीं होती थी क्योंकि उनसे यह डर रहता था कि कोई कूलटा कहीं किसी कूपात्र को रहस्य दर्शन की बातें न बता दे, और अच्छी स्त्रियां सन्यास के लिए कहीं अपने पतियों को न छोड़ जाएं। उसकी इस बात का निआक्स ने खण्डन किया है। परन्त इस विषय में यह भी सम्भव है कि अलग-अलग जगहों के सिद्धान्त और व्यवहार अलग-अलग रहे हों। इस तरह ब्राह्मणों के विषय में उसका यह वर्णन काफी हद तक ठीक प्रतीत होता है और इस बात का एक प्रमाण है कि इन लोगों ने एक विदेशी के मन पर कैसा प्रभाव छोड़ा था। किन्तू श्रमणों का जो विवरण उसने दिया है वह कुछ समझ में नहीं आता क्योंकि इस नाम से इनके बौद्ध भिक्ष्

होने का संकेत होता है जब कि उनके विषय में उसने जो कुछ कहा है उसमें ऐसा शायद कुछ भी नहीं है जो ब्राह्मण संन्यासियों पर लाग न होता हो । स्ट्राबो ने इस वर्णन का एक उद्धरण दिया है जो इस प्रकार है : "श्रमणों में हाईलोबियोइ को सर्वाधिक सम्मान प्राप्त था। ये लोग जंगलों में रहते हैं, पत्तियां और जंगली फल खाकर गुजर करते हैं, पेड़ों की छाल के कपड़े पहनते हैं, न मदिरापान करते हैं और न स्त्री-भोग । राजा अपने दुतों के माध्यम से उनसे सामयिक समस्याओं पर परामर्श लेते हैं और देवताओं की पूजा-आराधना करने में उनकी सहायता लेते हैं।" हाइलोबियोर्ड के बाद जिन लोगों को सर्वायिक सम्मान प्राप्त था, वे थे चिकित्सक, क्योंकि वे मनष्य की प्रकृति का अध्ययन दर्शन के आधार पर करते हैं। उनकी भौतिक आवश्यकताएं बहुत कम होती थीं, परन्त वे जंगलों में नहीं रहते थे। चावल और जौ उनका भोजन था, जो वे कहीं से भी मांग कर प्राप्त कर सकते थे अथवा जिनके यहां वे अतिथि होते थे वे उन्हें यह भोजन कराते थे। उन्हें औषधियों का इतना ज्ञान था कि वे संतान उत्पन्त होने की औषधियां दे सकते थे और यह भी जानते थे कि किस औषघि खाने से पुत्र प्राप्त होगा और किस औषधि के खाने से पुत्री प्राप्त होगी। औषघि देने की बजाय आहार को नियमित करके उपचार करते थे । औषधियों में सर्वोधिक प्रचलन मलहम और लेप आदि का था। अन्य औपधियों को वे उपद्रवकारक मानते थे। इस वर्ग के और दूसरे वर्ग के लोग योगाम्यास करते थे; इसके लिए वे अथक परिश्रम करते थे और विना हिले-डुले सारे-सारे दिन एक ही आसन में पड़े रहते थे। इनके अतिरिक्त पुरोहित और ओझा तथा वे लोग होते हैं जो मृत व्यक्तियों का कर्मकाण्ड कराते हैं और जो गांवों और नगरों में भिक्षाटन करते हैं। इन लोगों में जो अपेक्षाकृत अधिक सम्य हैं वे भी नरक के सामान्य मत का ही प्रतिपादन करके लोगों को धार्मिक और निष्कलूप जीवन बिताने की ओर उन्मुख करते हैं। कुछ श्रमणों के साथ स्त्रियां भी दर्शन का अध्ययन करती हैं, किन्तु उन्हें पुरुषों के समान ही कठोर ब्रह्मचर्य का पालन करना पड़ता था। 'वनवासियों' (हाईलोबियाई) से अगर मेगास्थनीज का अभिप्राय बानप्रस्थ से है तो इस नाम से कोई संदेह नहीं होता; किन्तु बौद्ध भिक्षु भी तो नगरों से दूर रहना पसन्द करते थे और गांवों और बनों में विचरण करते थे; स्वयं मरमनीज (श्रमण) शब्द और जिन सामाजिक सेवाओं का उल्लेख किया गया है-जैसे रोगी का उपचार और लोगों को उपदेश देना--वह ब्राह्मण संन्यासियों की अपेक्षा बौद्ध भिक्षुओं के प्रति अधिक समीचीन प्रतीत होता है। इसके अतिरिक्त स्त्रियां भिक्षणी तो सहज ही हो सकती थीं, किन्तु बाह्मण तपस्वियों के मध्य प्रवेश पाना उनके लिए उतना

आसान नहीं था। अगर यह तर्क सही है तो मेगास्थनीज़ में हमें बौड भिन्नु संघ का प्राचीनतम लिखित प्रमाण मिलता है और यह बात ध्यान देने की है कि मेगास्थनीज़ के समय तक उन्हें समाज में उत्तता सम्मान प्राप्त नहीं था जितना कि ब्राह्मणों को प्राप्त । बौड-धर्म के प्रमार के लिए अशोक ने जो कुछ किया बहु तो बार की बात है; किन्नु ध्यम का उत्साह के साथ पालन करके भिन्नु स्वयं ही प्रसिद्धि प्राप्त करते जा रहे थे।

## 18. पश्चिमोत्तर भारत

अब हम सिकन्दर के साथियों ने पश्चिमोत्तर भारत के विषय में जो कुछ लिखा है उसकी ओर पुन: लौट चलें। निआवर्स ने लिखा है कि भारतीयों के कानन अन्य देशों के कानुनों से भिन्न थे और लिपिबद्ध भी नहीं थे। यह कथन स्पष्टतः इस बात पर आधारित है कि धर्म-संहिताओं को 'स्मिति' की संजा दी गई थी। मेगास्थनीज ने भी यही बात कही है। निआक्सें ने लिखा है कि कुछ जातियाँ ऐसी थीं जो मक्केवाजी के दंगल में जीतने वाले को पुरस्कार के रूप में एक लड़की . दे दिया करती थीं। कुछ जातियां ऐसी थी जो मिलकर खेती करती थीं और जब अनाज तैयार हो जाता था तो लोग आगामी वर्ष की अपनी आवश्यकताओं के अनसार उसमें से अपना हिस्सा ले लेते थे और जो बच जाता था उसे नष्ट कर देते थे। ये जातियाँ ऐसा इसलिए करती थीं ताकि निकम्मेपन को बढ़ावा न मिले और श्रम करने की आदत बनी रहे। भारतीयों की वेशभूषा सूती और और सफेद होती थी; जितना सफेद चमकदार सूत इनका होता था उतना अन्य कहीं नहीं मिलता या अथवा यह भी सम्भव है कि उनके स्थाम वर्ण होने के कारण ऐसा लगता हो। ''ये लोग नीचे जो कपड़ा पहनते थे वह सुती होता था और घुटनों से कुछ नीचे तक रहताथा; ऊपरी शरीर में ये दो कपड़े पहनते थे जिनमें से एक उनके कन्धों पर पड़ा रहता था और दूसरे को मरोड़कर सिर पर धारण . करते थे। भारतीय हाथी-दांत के कूंडल भी पहनते हैं, किन्तु केवल वही जो धनी होते हैं। जिसकी समाज में कुछ हैसियत होती थी वह घुप से बचाव के लिए छत्र घारण करता था। ये लोग सफेद चमड़े के बने जुते भी पहनते हैं जो मेहनत

अलिखित कानूनों के लिए देखि० स्ट्राबो, xv, 1,66 (पृ०72) । बही 53 (पृ० 55-6) । निजानसं ओर मेगास्यनीज दोनों को पता था कि भारतीय लिखना पढ़ना जानते थे ।

करके बनाए जाते थे और जिनके तले रंग-बिरंगे तथा एड़ियां ऊंची होती थीं ताकि पहननेवाला अधिक लम्बा नजर आए।"

#### 19. अस्त्र-जस्त्र

एरियन ने भारतीय सैनिकों के अस्त्र-यहत्र और उनकी वेशभूषा का पर्यास्त विवान वर्णन किया है, जो निजासमं पर आधारित है। " "पैहरू सैनिकों के सास धनुष रहता है जिसकों लम्बाई उस सैनिक की लंबाई के बराबर ही होती है। सर-संघान के समय वे इने पूछ्यों पर टेक देते हैं और बाए पांव से द्वानर तीर छोड़ते हैं और अरखंचा को तीर की लंबाई के बराबर खींचते थे, तीर तीन मज के कुछ ही कम होता था; ऐसी कोई भी चीव नहीं जो भारतीय तीरदाज के तीर को रोत को लंका- कर उत्त्वाज और न ही कोई अन्य ऐसी बस्तु औ समें से में मजबूत हो। सैनिक बाएं हाथ में डाल रखते हैं जो बैंक की साल की बनी होती है, यह सैनिकों जितनी चीड़ी तो नहीं होती, लेकिन लम्बी भाषः उन्हीं के बराबर होती है। कुछ के पास धनुष-वाण के स्थान पर भाले रहते कि विस्तृत लक्षार सभी रखते हैं विसक्त फल चीड़ा होता है और कमाई में तीन-

<sup>1.</sup> एरियन, इंडिका, xvi (प्॰ 219-20) मैं क्लिंडल के अनुवार को बेवान के कैं हिल्कुंड पू॰ 412 पर दिये सुझानों के आधार पर मुखार कर। कियल, संद, viii, अध्यान 9 में निम्मिलिसिल खिला है: "अन्य स्थानों की ही मांति यहाँ के लेगों का भी चरित्व देश की स्थिति और उसके जलवायु से बमा है। वे महीन मलमल से पर तक अपना शरीर डकते हैं। जूने पहनते हैं, सर पर मलमल के ही कपड़े को मरोड़ कर कुंडली की तरम में उन्ते हैं। कानों से रतों की बालिया लटकती रहती हैं। जिनकी समान में उन्ते हैंसियत हैंती हैं या जो बनी होते हैं, वे अपनी कलाइयों और बाहों के ऊपर सोने के कड़े पहनते हैं। वे प्राय: बालों में कंपी करते हैं, पर शायद ही इन्हें कटवाते हैं। चेहर के प्रेय माम का शीर कमें करते हैं। ठुड़ड़ी की दाड़ी वे कभी नहीं बनवाते।" स्ट्राल), xv, 1,54 (प्॰ 57)—मेगास्थनीज़ फैंग xxvii (प॰ 70) भी देखिए।

एरियन, इंडिका, xvi (पृ० 220-1); स्ट्राबो, xv, 1,66 (पृ० 72-73).
 अतिसंक्षिप्त है।

तीन हाथ से ज्यादा नहीं होती: इस तरह जब वे निकट होकर लड़ते हैं (जो वे प्राय: पसन्द नहीं करते) तो इसे दोनों हाथों से प्रयोग करते हैं ताकि दश्मन का प्रहार व्यर्थ किया जा सके। घडसवारों के पास दो भाले रहते हैं जिन्हें 'सोनिया' कहते हैं; इसके अतिरिक्त इन घडसवार सैनिकों के पास एक ढाल भी रहती है जो पैदल सैनिकों की ढाल से छोटी होती है। भारतीय अज्वारोही सैनिक अपने अववों की पीठ पर जीन नहीं कसते और न ही ये अपने अववों को वैसी लगाम लगाते हैं जैसी कि यवनों और कैल्टों में प्रचलित है। इनके घोड़ों की लगाम दूसरे प्रकार की होती है जो चमडे को सीकर बनाई जाती है तथा गोल होती है और घोड़े के मंह में लगी रहती है: इसमें लोहे या पीतल के छोटे-छोटे कांटेन्मा टकड़े लगे रहते हैं जिनकी नोक अंदर की ओर को होती है, किन्तु यह बहुत नुकीले नहीं होते । धनी अपने घोडों की लगाम में हाथी-दांत के बने कांटों का प्रयोग करते हैं। घोडे के मुंह में लोहे का एक शुल रहता है जिससे लगाम की रस्सी बंधी रहती है। जब अव्वारोही अपने हाथ की लगाम को खींचता है तो घोड़े के मुंह के अंदर का शल उसे नियंत्रण में रखता है, इस शल में जो छोटे-छोटे कांटे लगे रहते हैं वे घोड़े के मंह में चभते हैं, जिससे कि घोड़े को लगाम का नियंत्रण मानना ही पडता है।"

भारतीय युढों में रथों और हाथियों का बड़ा महत्त्व था। रथों में चार घोड़े चुतते थे और प्रत्येक रथ में छः मैंनिक होते थे; इनमें चारों तरफ एक-एक पर्पुषरि हाथ में छन्मी डाल लिए बैटता था और बाकी दो सारयी होते थे स्वयं भी अस्तावक से सीज्यत रहते थे; जब कभी चात्रु बित्कुल ही निकट पहुंच जाते तो वे भी रथों में उतरकर युढ करने छगते थे। किन्तु एिजयन का कहता है कि इत रथों में सारयी के अतिरिक्त केवल दो योड़ा और रहते थे। सम्मन है एलियान अधेसाइल छोट रथों का उत्लेख किया हो। इसी छक्त पा यह भी कहता है कि हाली पर महावत के अतिरिक्त तीन चनुष्य होते थे। किट्यस ने लिखा है कि हालम की छड़ाई में पौरव के पैरल सैनिकों की पंक्ति के सामने हैएतकी जी मूर्न्त बड़ी कर दी गई थी जिसकी प्ररूपो से सैनिक बहुत अच्छी तरह छड़े।

<sup>1.</sup> कटियस, viii, 14 (इन्वेजन, प॰ 207) ।

<sup>2.</sup> मेगा०, फ्रांग० xxxv, पुरु 90

<sup>3.</sup> कटियस, बही, (पृ० 208)।

#### कला-कौशल

निआवर्स ने भारतीयों के कला-कौशल की प्रशंसा की है। अपने इस कथन की पुष्टि में उसने कहा है कि यवनों को प्रयोग करते देखकर भारतीयों ने जिस सरलता के साथ स्पंज, खरहरे और तेल-पात्र तथा ऐसी ही अन्य अनेक वस्तुएं तैयार कीं, वह उनके कला-कीशल का ही प्रमाण है। लिखने के लिए कपड़े का इस्तेमाल होता था, तांबे का प्रयोग पीटकर नहीं, बल्कि दूसरे तत्त्वों के साथ मिलाकर किया जाता था जिससे वर्तन जमीन पर गिरने से मिट्टी के बर्तनों की तैरहट्ट जातेथे। लोग राजाओं और अन्य संग्रांत व्यक्तियों के सामने पेट के वल लेटकर सम्मान व्यक्त नहीं करते थे; केवल हाथ उठाकर प्रणाम किया जाता था। 1 स्टाबो के एक मुत्र के अनसार राजा जिस दिन अपने केश घोता वह उत्सव का दिन होता था; इस अवसर पर दरबार के छोग एक-इसरे से बढ़कर कीमती भेंट देने का प्रयत्न करते थे; ऐसा प्रतीत होता है कि इसमें गद्दी पर बैठने के तूरन्त बाद अभिषेक का उल्लेख किया गया है। उत्सवों के अवसर पर सोने और चांदी से मजे बहत-से हाथी जलसों में निकाले जाते थे और चार-चार घोड़ों वाले रथ और बैल-गाडियां भी चलती थीं। इनके पीछे-पीछे अवकाश की वेशभृषा में इन जानवरों के सेवकों की भीड़ चलती जिनके हाथों में सोने, चांदी के तसले, नांदें तथा अन्य बतंन रहते थे; इनमें से कुछ वर्तनों में तो कीमती जवाहिरात भी जड़े होने थे। पश-पक्षी भी इन जलमों के अंग हुआ करते थे। क्लीट्रेक्स ने चार पहियों वाले वाहनों का उल्लेख किया है जिन पर पूरे वक्ष के वृक्ष खड़े रहते थे और इन वक्षों पर पिजरों में खबमूरत पालत पक्षी रहते, जो सुन्दर गाने गाते थे।2

## विशिष्ट प्रयाएं

ओनेसिकिटस ने सिंघ में मुसिकानोस के राज्य में जनेक विचित्र प्रथाएं देखी थीं। ये लोग सामूहिक रूप से भोजन करते थे और लेमेडेमोनियों की तरह ही

स्ट्राबो, xv, 1,67 (पृ० 73), कटियस, viii, अध्या० 9 का कथन है कि भोज की साळ के मुळायम हिस्से पर कागज की तरह ही ळिया जा सकता था— इन्येजन पृ० 186

<sup>2.</sup> स्ट्राबो, बही, 69 (पृ॰ 75-6) राजा के केन-प्रशालन का जायसवाल अभिषेक से अर्थ प्रटुण करते हैं, ज॰वि॰उ०रि॰सो॰, गं, प्. 99।

जनता के सामने खुले में बाते ये और खाने में बही वस्तुएं होती थी, जो वे स्वयं विकास करते थे। वे व्यक्ति न तो सोना एकति थे और न चांदी, हालांकि उनके यहां दे न पाइने की साने थी। ये लोन साम नहीं सत्त वे और हरकी बजाय युवा पुरुषों को जपने सेवक के रूप में रखते थे, ठीक बैसे ही जैमे और जाते की एंकामियोगड और लेकेडेसोनियों के यहां हैलोट रहते थे। ये लोग चिकत्सा-विज्ञान के अंतर्गरन अन्य किसी विज्ञान का प्यानपूर्वक अध्ययन नहीं करते के स्वान्त का प्यानपूर्वक अध्ययन नहीं करते के स्वान्त की अति, जमें युद्ध-रूला की, बूरी बात होती है। उनके यहां हत्या और वलाव्यार के जिए कोई कानूनी कार्यवाही नहीं होती है। उनके यहां हत्या और वलाव्यार के जिए कोई कानूनी कार्यवाही कर देता था तो दूसरे को इसे महान ही पड़ता था और स्वयं को इस बात के लिए दोषी उद्दराना होता था कि उसने एक पटन व्यक्ति पर विद्वास क्यों किया, वह मुक्दम का सहारा लेकर नागरिकों का प्यान उस और आवर्धिन नहीं किया, वह मुक्दम का सहारा लेकर नागरिकों का प्यान उस और आवर्धिन नहीं किया ना

#### 21. दास-प्रथा

दनमें कुछ बिवीयकर दासों से संबंधित वक्तव्यों को मेगास्यतीज ने अपेशाछत विस्तार के साथ दुहराया है। दास-क्या पर उसने जो कुछ कहा है उसे आयो- क्योरस, एरियन के प्रदूबते किया है; यहां हम एरियन के उद्धरण को प्रस्तुत करते हैं क्योंकि दन सब में बही सबसे अधिक रूपट और पूर्ण है "मंगी मारतीय स्वतंत्र हैं, कोई दास नहीं हैं।" हम दृष्टि से लैकेटेमोनियायी और मारतीय समान हैं। किन्तु, लैकेडेमोनियायी लेगोंने को अपने यहां दास खते थे और तासों की तरह अम कराते थे। किन्तु भारतीय दिवीयों को भी राम तहीं वनाते, और अपने देखवासी को तो कदापि नहीं।"दम कव्यम को सही रूप में समझने के लिए हमें यह यार रखना चाहिए कि मेगास्थाने को का आयार अमेनियितिस्त स्वा हा; और हम सह दखने हैं कि उसके पूर्वकर्ती ने एक प्रदेश कि विषय में, जहां वह गया था, वो कुछ कहा है उसे मेगास्थानीच ने जानवृक्त कर

स्ट्राबो, बही, 34 (पु० 41) ;

डायोडो० ii, 39 (प्० 40), एरियन, इंडिका, x—फ्रेंग० xxv (प्० 68-9 और 206-8), स्ट्राबो, xv, 1,54 (प्० 58) ।

समचे भारत पर लाग कर दिया है और इसी तरह जानबझ कर हैलोट जाति के विषय में भी उसके कथन का संशोधन और खंडन किया है। मेगास्थनीज का तात्पर्य यह है कि ओनेसिकिटस का दासों के बारे में जो ज्ञान है, वैसे दास भारत में नहीं थे, किन्तु उसने भारतीय सेवकों की हैलोटों से जो तलना की है वह गुलत है, क्योंकि हैलोटों से दासोचित काम लिया जाता था। स्पष्ट है कि यहां मेगास्थनीज दासता को परी तरह काननी और राजनीतिक परिष्ठेश्य में देख रहा है जिसके अनुसार दास अपने स्वामी की सम्पत्ति था जिसे किसी तरह का कोई अधिकार नहीं होता था । अर्थकास्त्र के दासों और कर्मकरों, कृषक दासों और मजदूरों से संबद्ध नियमों का बारीक अध्ययन करके बेलोर ने यह दिखाया है कि ये दास इस अर्थ में गलाम नहीं होते थे; क्योंकि उनसे अस्वच्छ काम नहीं लिया जा सकता था-अर्थात वे काम जिसे मेगास्थनीज ने दासोचित कार्य कहा है; ये लोग अपनी संपत्ति के स्वामी होते ये और उसका हस्तांतरण कर सकते थे तथा कुछ परिस्थितियों में वे अपने अधिकार के रूप में स्वतंत्रता प्राप्त कर सकते थे। हमारे सामने जो पाठ है उसका यही सही अर्थ भी प्रतीत होता है। मेगास्थनीज न तो भारत की डास-प्रथा की मदता से अभिभत हुआ है कि इसके अस्तित्व को ही अस्वीकार कर दे और न ही उसने युनानियों को उपदेश देने के लिए भारतीय परिस्थितियों को आदर्श बनाकर प्रस्तुत किया है, बल्कि उसने तो एक सत्य को जैसा देखा और समझा है उसे कह दिया है, प्रसंगवश उसने एक अन्य लेखक के दिष्टिकोण पर भी टिप्पणी कर दी है जिसे कि वह जानता था।1

### 22. ਜ਼ਿਲ<del>ੇ</del>ਧ

मुकदमों के संबंध में मेगास्थनीज़ ने जो कुछ कहा है, उसका निश्चय करने के लिए हमारा एकमात्र स्रोत स्ट्रावो है। हमें पता है कि वह प्रायः मूल कथन को

<sup>1.</sup> ब्रेओर, कीटिस्पन स्टबीन, ii, बंब i, पू० 11-59, मिला० स्टीन, मेगास्थमीन अंब कौटिस्प, पू० 109 तथा आये० का तर्क यह है कि दास—(बीक) दोलोस slave है। खे० खे० मेपर ने ब्रेओर में दोध बतलाकर कहा है कि उसने मेगास्थनी के पूनानी कानून के ज्ञान के बारे में अतिरंजना की है, क्लिनु मुझे उनकी समीक्षा में उतना सार नहीं दीचना। 2ii 7 पू० 194-204 और ब्रेलोर का उत्तर पू० 205-32 ।

पर्याप्त संक्षेप में प्रस्तुत करता है। स्टावो ने लिखा है: "उनके काननों और संविदाओं की सरलता इस बात से ही सिद्ध हो जाती है कि वे यदाकदा ही कानन का सहारा लेते हैं। बंधक और निक्षेप को लेकर मकदमें नहीं चलते और न ही उनके सील-महर करने और साक्षियों की ही आवश्यकता होती है, निक्षेप का सारा कारोबार एक-दसरे के विश्वास पर चलता है। वे लेटेर ने इस कथन की भी व्याख्या की है जो स्वयं निआक्सं के वर्णन पर आधारित है: बेलोर की भारणा यह है कि यवन लेखक लेन-देन के संबंध में अपने देश की व्योरेवार कार्य-वाही की बात सोच रहे थे. क्योंकि उनके यहां इसके लिए दस्तावेज लिखा जाता. छ: गवाहों और एक मुहर की आवश्यकता होती थी, और इस तरह के बंघक और निक्षेप के संबंध में एक लासगी फार्म (dike) की भी जरूरत होती थी। ऐसी बात नहीं कि भाग्तीय कानन गवाहों और महरों से अनिभन्न हों, अर्थशास्त्र भी इसका अपवाद नहीं है। किन्त जब ऐसे वर्णनों का, जिन्हें कि स्वयं किसी व्यक्ति ने उद्भुत किया हो, कोई समुचित अर्थ अगर हम पा सकते हैं तो इसे स्वीकार कर लेना हितकर ही होगा और उम मूरत में युनानी लेखकों पर भारतीय परिस्थितियों को गलत समझने अथवा उन्हें आदर्श रूप देने का दोष नहीं लगाया जाना चाहिए 12

### 23. निवासियों के साथ

मेगास्वरीय के वर्षन का सर्वाधिक प्रशिद्ध भाग सम्भवतः वह है जिसमें उसने भारत की सान 'वातियाँ' अववा वर्षों का लेखा-लोबा दिवा है। ये हैं: 1. दार्घ-निक, 2. कृषक, 3. पशु-पालक एवं शिकारी, 4. दम्तकार और व्यापारी, 5. योदा, 6. निरोक्षक (ईफोर्म अववा एपिस्कोगोड), और 7. परामर्थाताता और असेमर। वे निआस्त्रं की तरह सेगास्वनीय ने भी दो प्रकार के बाह्मणों का उल्लेख

स्ट्राबो, xv, 1,53 (वृ० 56) = मेगा० फैंग० xxvii (वृ० 70) तथा फैंग० xvii B और C (व० 73)।

ब्रेंकोर, पूर्वोद्धृत, खंड ii, पृ० 70-158, मिला० स्टीन, पूर्वोद्धृत, पृ० 204-5 ।

डायोडोरस, ii, 40-41 (मेगा० पू० 40-44); एरियन, इंडिका,
 प्रं-रमं। (पू० 208-13), स्ट्राबो, xv, 1, 39-41 और 46-49 (पू० 47-8
 और 53) तथा युद्ध के व्यंम से निरापदा के लिए देखि० डायोडो० ii, 36

किया है, एक तो वे जो प्रकृति के अध्ययन और धर्म के आचरण में लीन रहते थे और दूसरे वे जो राजनीति में भाग लेते थे और मंत्रियों के रूप में राजाओं को परामर्श दिया करते थे। इन दोनों ही वर्गों के ब्राह्मणों की संख्या तो अधिक नहीं थी किन्त अपनी विद्वता और सच्चरित्रता के कारण ये समाज में पूजे जाते थे। दार्शनिक दो प्रकार के थे; पुरोहित, जो राजा-प्रजा सभी के यहां धार्मिक संस्का-रादि करवाते थे और बदले में दक्षिणा पाते थे, वे श्रम और कर से मक्त थे तथा वर्षारम्भ में वर्षफल बताया करते थे; दूसरे, संन्यासी जिनकी चर्चा पहले ही की जा चकी है। सातवें वर्ग में मंत्रिगण, न्यायाधीश, कोषाध्यक्ष और सेनापति आते थे। दूसरा वर्गकृषकों का था जिनकी संख्या अन्य सब वर्गों से कहीं अधिक थी; युद्ध में भाग लेना उनके लिए अनिवार्य नहीं था तथा उन्हें अन्य सेवाओं से भी छूट मिली हुई थी। वे अपना सारा समय खेती-वारी में लगाते थे तथा शांत-प्रकृति के होते थे। ये लोग गांवों में रहते थे तथा नगरों में कम-से-कम आते-जाते थे। यद के समय भी वे निश्चिन्त हो अपना काम करते रहते थे। एरियन के शब्दों में; "गृह-युद्ध के समय भी सैनिकों को, किसानों को उत्पीड़ित करने अथवा उनके खेतों को नष्ट करने की आज्ञा नहीं होती थी। इस प्रकार एक और जहां सैनिक मारकाट मचा रहे हों, वहां दूसरी ओर किसानों को इस सब से निश्चिन्त अपने खेतों में काम करते देखा जा सकता है। ये कभी हल जोतते तो कभी फसल की रखवाली करने, कभी पेड छांटने, तो कभी फसल काटते। इस वर्णन से ऐसा प्रतीत नहीं होता कि इसमें आदर्श रूप दिया गया हो, बल्कि यह तो प्राचीन भारत के सामान्य व्यवहार और सामान्य ज्ञान की बात है। एक पूराने बौद्ध भाष्य में भी इसी तरह उपमा दी गई है जिसमें कहा गया है कि अपने विरोधियों के मत का खंत्रन करते समय दार्शनिकों को तर्कशास्त्र के उन सिद्धान्तीं का सावधानीपूर्वक सम्मान करना चाहिए जो सभी के लिए उपयोगी हो, ठीक वैसे ही जैसे राजा अपने शत्र के सैनिकों का तो संहार करते हैं, किन्तू कृषक मजदूर का सम्मान करते हैं जो दोनों ही सेनाओं के लिए व समान रूप से सहायक होता है। 1 किसान अपनी पैदावार का एक निश्चित भाग उस भूमि के लगान के रूप

<sup>(</sup>पृ० 33) मोनाहन, अर्ली हिस्स्री आफ बंगाल, पृ० 153 में स्टीन के इस सम्बन्ध के तर्कों का खंडन है।

यह उद्धरण अभिधमंकोशव्यास्या का है—देखि० बेलोर, i, प 118
 पा॰ टि॰ और इं० हि० क्वा॰ ii (1926), पृ० 656।

में राज्य को देते थे. जिस पर वे खेती तो करते थे किन्तु उस भिम के वे स्वामी नहीं थे। उस महत्त्वपूर्ण विषय पर¹ हमें यनानी लेखकों के कथन को ही ठीक-ठीक देखना होगा। एरियन ने केवल इतना ही कहा है कि 'वे खेती करते हैं और राजा तथा स्वतंत्र नगरों को कर देते हैं।' डायोडोरस ने कुछ अधिक विस्तार से लिसा है किन्त वह कदापि अधिक उपयोगी नहीं है: वह लिसता है, वे राजा को भूमिकर देते हैं, क्योंकि समस्त भारत राजा की सम्पत्ति है, और किसी को भीम का स्वामी होने का अधिकार नहीं। भीम-कर के अतिरिक्त ये लोग अपनी पैदावार का एक-चौथाई हिस्सा भी राजकोष में देते हैं। अन्त में, स्टाबो ने लिखा है: "सारी जमीन राजा की है तथा किसान इसमें खेती करते हैं और मजदूरी के बदले में पैदाबार का चौथाई हिस्सा हेते हैं।" इन तीन लेखकों ने मेगास्थनीज के जो उद्धरण दिए हैं उनमें स्पष्ट अन्तर है। एरियन ने राजा के स्वामित्व के विषय में कुछ नहीं कहा है और लिखा है कि भिम पर कर राजतंत्रों और स्वतंत्र गणतंत्रों में समान था। जो लोग यह कहते हैं कि इन प्रमाणों का संबंध केवल राजकीय क्षेत्र से ही है, उन्हें चुप करने के लिए यह पर्याप्त सबल प्रमाण है। डायोडोरस का कहना है कि कृषक कर के अतिरिक्त पैदावार का एक-चौबाई भाग भी देता था, जब कि स्ट्राबों के अनुसार तीन-चौबाई भाग राजा को चला जाता था और मजदूरी के रूप में किसान के पास केवल एक-चौथाई भाग ही शेष बचता था। इसमें संदेह है कि भूमिकर अथवा लगान की दरों के इस अंतर का खुलासा यों किया जा सकता है कि बटाई प्रथा की शर्ते अलग-अलग होती थीं। कहीं-कहीं तो भिम-स्वामी केवल भिम ही देता था और कहीं अलग-अलग मात्रा में हल-वैल, खाद आदि भी। किन्तु अर्थशास्त्र में इस प्रकार के अन्तर का उल्लेख है, और बेलोर का यह कहना है कि मौयों का राज्य ही इस बात पर निर्भर या कि राजकीय एजेंसियाँ समस्त देश की कृषि और उद्योग का पूरी तरह निरोक्षण और नियमन करती थीं। केवल तक्षशिला में ही सैनिकों की

उ॰ ना॰ घोषाल, ओनरशिष आफ लैंड इन एंशियंट इंडिया, इ॰ हि॰ क्वा॰ ii (1926) पृ० 198-203, और आगे मौर्य-राज-व्यवस्था पर उनका क्षेत्र ।

बेलोर, कौटि॰ स्ट॰ i, पृ॰ 77-93; मिला॰ स्टीन, पूर्वोद्धृत, पृ॰ 126-29 ।

संस्था कृषकों से अधिक थी क्योंकि दो पड़ोसी राज्यों के साथ वहाँ के राजा की लड़ाई थी, जैसा कि उसने सिकन्दर को बताया था।

तीसरा वर्ग अर्थात पशुपालक और शिकारी, जंगलों में खानाबदोशों का जीवन व्यतीत करते थे, उन जंगली पश-पक्षियों का सफाया करते थे जो खेतों को नष्ट कर देते थे और खेतों को क्षति पहुँचाने वाले अन्य कीहे-मकोडों का भी सफाया करते थे और इस सेवा के लिए राजा से उन्हें अन्त मिला करता था तथा वे कर के रूप में राजा को पश भेट करते थे। चौथा वर्ग, जो दस्तकारों और व्यापारियों का या, अपनी आमदनी में से कर दिया करता था; किन्तू इस वर्ग के अन्तर्गत आने वाले शस्त्रकारों और पोतकारों को कर से छट थी और उन्हें राजा से आर्थिक सहायता मिलती थी। पांचवां वर्ग था योद्धाओं का. संख्या की दृष्टि से जिनका स्थान कृषकों के बाद आता था; ये लोग शांतिकाल में मीज-मस्ती का जीवन व्यतीत करते थे। इन्हें अच्छा वेतन मिला करता था जिसमें से ये अपने नौकर चाकर रखते थे जो शस्त्रों को साफ करते और घोडों के सईस और हाथियों के महावतों का काम करते थे और घर पर एवं शिविर में चाकरी करते थे। छठा वर्ग उन कर्मचारियों का था जो महामात्र और अध्यक्षों के रूप में विभिन्न विभागों के कामों की देखरेख रखते थे या जिन्हें अप्रकट रूप से गप्तवरों के रूप में रखा जाता था। गणिकाएं इसकी सहायता करती थीं। ये लोग राजतंत्र में सभी बातों की गप्त सचना राजा को और गणतंत्रों में मजिस्टेटों को दिया करते थे।

### 24. विवाह एवं व्यवसाय विषयक नियम

डायोडोरस ने वर्ग-संगठनसंबंधी अपने मंक्षिप्त वर्णन के अन्त में ये शब्द कहे हैं : "इस प्रकार ये हैं वे अप जिनमें भारत की जनता विभक्त थी। किसी की अपने वर्ग से बाहर विवाह करने की इजावत न यी और न ही कोई व्यक्ति अपना वर्ग व्यवसाय छोड़कर दूसरा व्यवसाय ही अपना सकता है। उदाहरण के लिए एक

जब सिकंदर ने उससे पूछा कि उसके यहां किसान अधिक है या सैनिक तो उतने उत्तर दिया कि उसका दो राजाओं से यूढ चल रहा है इसलिए उसे हिम्मजदूरों की अशेका सैनिकों अधिक आवश्यकता है। कटियस, viii, अध्यात 12 (इस्बेदल, qo 202)।

संनिक को कृषक बनने की आजा नहीं और एक दस्तकार दार्शनिक नहीं बन सकता।" एरियन ने लगमन यही बान कहते हुए अपने कथन का अन्त किया है: "दार्शनिक किसी बर्ग का हो सकता है, वर्शोंक दार्शनिक का जीवन सरस्त नहीं है, यह मबसे कठिन है।" यहां दार्शनिक से तात्र्यं संन्यासियों से है। शिवाह और व्यवसाय के संबंध में निषेशों का वर्णन पड़ांबों ने भी किया है। किन्तु उसने यह भी कह दिया है कि दार्शनिक अपने उच्च गुणों के कारण इन सबसे वरी है। अपनी जाति में ही बिवाह और स्वधर्म (व्यवसाय) पर जोर देने से— निससे ब्राह्मण ही। बरी थे, यह स्पष्ट हो जाता है कि मेनाग्वनीज़ जाति-व्यवस्था का ही उच्लेख कर रहा था। किन्तु कतियय वर्गों के विसेषतः छठे और सातर्वे वर्ग के प्रसंग में इन निषयों का कोई मतलब ही नहीं होता। में यो उसे चातुर्वभ्यं व्यवस्था का पाना न था, या बढ़ ज्या यूनानी लेकडों की ही भीति मिस्स और भारत की सामाजिक व्यवस्था में समानता दिखाने के लोभ में फंस गया। में ऐसी लानियों को छोड़ रॅ, तो मेनास्थनीज़ के वर्णन में फिर भी काफी बच रहता है जो उस काल की बास्तविकता का चित्र है, जिसकी पुष्टि भारतीय प्रसंध से, अर्थशाहस को भी होती है।

गोपालक, शकर-पालक, व्यापारी, दूभाषिये और नाविक, हेरोडोटस, ii, 164 ।

<sup>1.</sup> बेंब्रोर का कचन है कि मेगास्वनीज़ ने वर्गों के लिए ही mesos खब्दार किया होगा और अंतिवनाइ (endogamy) के प्रकरण खब्दार किया होगा और अंतिवनाइ (endogamy) के प्रकरण के रात्ता है किन्तु एरियन ने घरवा करके genos शब्द का व्यवहार सात वर्गों के लिये किया । दूबरे धस्दों में अंतिवनाइ के नियम परिवार-कानून के अंग हैं । इससे सारी जनता को सात वर्गों में विभावत करने से की मतलब नहीं हैं । DMG. 1934, ए० 137 । यह तर्क विचवण तो अवध्य है पर मुझे इसको मानने में कुछ हिचक है । पिछनी, थां, 19 (22) खंड 66 और सीलिनत 52.9 के आधार पर बेंगोर ने यह सिद्ध करने का प्रमत्न किया है कि मेगास्वनीज़ ने अपने पहले के एक लेकक द्वारा उत्तिश्वात तासिका की राजव्यवस्था के पाँच वर्गों के आधार पर अपने सात वर्गों का विभाजन रखा है। इस लेकक का नाम संभवतः वर्गीसिक्टस या । हरोडोटस ने मिनियों के जो वर्ग वतालों हैं, उनसे इसका के सात स्वर्थ के एक लेक हैं है सही, प्र 147-64 ।

#### 25. खान-पान

मेगास्वतीक के कथनानुसार भारतीय मितव्ययी थे। इनका आचार-व्यवहार सायु था और जीवन मुखी। ये बावक-भोजी थे। सबके भोजन का कोई एक समय नहीं होता था। जिसे जब भूल रूपती थी, वह लाना खाता था। उसकी दृष्टि में 'सामाजिक और नागरिक जीवन के लिए इसके विपरीत की प्रचा उत्तम होती। रेराजि के भोजन के समय सबके सामने एक पीड़ा रख देते थे। इस पर सोने के कटोरे में पहले भाग परोसते थे, फिर भारतीय ढंग से अनेक सुस्वाह व्यंवन राजते थे। वसके समय ही मुरापान होता था। ये पशु को छुरो से नहीं मारते थे, अपित मणा घोटकर बालि देते थे, ताकि देवता को समूचे पणु का अपंण ही।

### 26. अपराध और दण्ड

चोरी बहुत कम होती थी। चन्द्रमुन के शिविर में चार लाख व्यक्ति थे, पर किसी भी दिन 200 द्वान में (लगभग 100 क्पये) से अधिक की चोरी नहीं हुई। व कीमती चीजों और आभूषणों का चीक बही दोग रखते थे, जिनके पास उसके लिए साधन थे। वे आवन्स के कि किने बेलनों से अपने शरीर की मालिश करवाते थे; वे सोने के काम किये हुए वस्त्र, बहुनूत्व रस्तों से जड़े आभूष्या और बहुत ही सुन्दर बुटेदार महन्मक की पोशाक पहने थे। वे कई शादियाँ करते थे— कुछ शादियों का उद्देश्य सन्तान-प्राप्ति और कुछ का भोग होता था। वस्त्र व्यक्त

<sup>1.</sup> फ्रींग० xxvii (प्. 69-70) =स्ट्राबो, xv, 1, 53-4 (पृ. 55-8)।

<sup>2.</sup> πηο xxviii (पο 74) Ι

<sup>3.</sup> स्ट्राबों के एक बाबय का अससर अनुवाद करते हैं: 'उनके मकान और सामान की प्राय: निगरानी नहीं होती'। किन्तु बेलोर ने इस पाठ की शुद्धता को चुनीती दी है और माना है कि अंतिम शब्द का अयं 'निगरानी होती हैं होना चाहिए। इसमें यहाँ के जलबायु के अनुकुल बने मकानों में बंद हिस्से और खुळे हिस्से की तुकना की गयी है, जिसमें बंद हिस्से और खुळे हिस्से की तुकना की गयी है, जिसमें बंद हिस्सा मजबुत होता है। इस प्रकार के मकान आज भी बनते हैं।

<sup>4.</sup> इस संदर्भ में माता-पिता को एक जोड़ी बैल देकर पत्नी की प्रया को ही आम रिवाज बतलाया गया है। किन्तु इसमें मेनास्थानिज या स्ट्राजी में किसी का अम ही मुचित होता है। स्मृतियों में इस प्रकार के बताइ का उल्लेख अवस्थ आया है और उसे आर्थ बिनाइ की तका दी गयी है।

विचान बहुत कहा था। मूटी गवाही के लिए अंग-अंग और किसी शिल्पी को उसके हाथ या अंका से वींनत करने पर मृत्यु की सजा का विचान था। दूसरे लोगों को सारिरिक क्षांति णुँचानों पर अपराधी को न केवल आँक के वरल आंक के क्याय के अनुसार दिखत होना पड़ता था, विका उसका हाथ भी काट दिया जाता था। भारतीय लोग अन्य देशों के लोगों की गुलना में नृत्य-संगीत के विशेष प्रेमी थे, मृतकों की स्मृति को कायम रखने के लिए प्रव्या स्मारक नहीं खड़े करते थे, विका मीतों में उसके गणों का गान करते थे। !

## 27. पाटलिपुत्र

भारत में अनेक नगर थे; और मेगास्थनीज़ को नगरों और गांवों के प्रशासनिक संगठन के भेर का पता था। निर्धां अथवा समुद्र के तटों पर स्थित नगरों
में घर ककड़ी के बनाये जाते थे, बसोंक उन्हें बराबर बाढ़ और वर्षा का जतरा
रहता था। के किन धानवार मोनों या उन्हों पर वस वह इंट और निर्दृष्टी के गारे
से बनाये जाते थे। गंगा और मोन के संगम पर बसा पाटलियुन नगर सबसे बड़ा
था। वेश्व के राजाओं में सबसे बड़े राजा चन्द्रपुत्त के प्रासाय की भव्यता सुमा
और एकबलना के प्रासादों की भव्यता को मात करती थी। उसके उद्यानों में
पालतू मोर और चकोर रखे जाते थे। उनमें छायादार कुंज और पास के मैदान
होते थे, जिनमें खड़े पेडों की शासाओं को माली बड़ी कुशलता से एक-दूसरे से
पूंच देते थे। पेड़ दराबर हरे और ताजे रखे जाते थे। वे कभी भी पुराने एकते
या पत्ते छोड़ने नहीं दिवाई देशे थे। गुळ पड़े तो देशी थे, लेकन कुछ दूसरे पेड़
बाहर से लाये गये थे। इन्हें बड़ी साववानी से लाया गया था, जिससे इनकी
सुन्दरता बनी रहे। हां, इन पेड़ों में जैतून का पेड़ शामिल नहीं था। विदिश्यों
से अति भी और पेडों की शास्त्रियों पर अने संगते जनती थी। ते तोते देशी

एरियन, अनाबेंसिस, vi, 3 (इन्वेजन), पृ० 136, इंडिका x (पृ० 204) = मेगा० फ्रैंग. xxvi (प० 67-8) ।

<sup>2.</sup> मेगा० क्रॅंग०, xxv, (पृ० 66-67) =स्ट्राबो, xv, 1, 35-6 (पृ० 42-44), फ्रॅंग०, xxvi (पृ० ६8-9) =एरियन; इंडिका, x (पृ० 204-6) मेगा० पृ० 139 पर ष्टिनी भी। इसके ब्योरे चन्द्रगुप्त के अध्याय में दिये गये हैं।

पत्नी ये और बड़ी संख्या में रखें जाते थे। वयोंकि उनके मनुष्य की बोली की नक्त करने के पून की बड़ी कर थी। वे प्राय: बुंड बांकर राजा के आस-पास मंडराते न्हते थे। प्रासाद के प्रांगचा में बड़ी सुन्दर वाविज्यां कती हुई थीं, जिनमें बड़ी-तहते, किन्तु, पालनु मछिलायां रहती थीं। किसी को उन्हें पकड़ने की इजावत नहीं थी; लेकिन राजा के लड़के खुटणन में इन शास्त तालायों में मछजी माराना और तैरता साथ-साथ सीखते थे, और इसके जलाया नाव चलाने की भी पिशा प्राप्त करते थे। वे

1. एलियन, xiii, अध्याय 18 (एंझि० इंडि० इन क्ला० लिटरे० पुरु 1:1-42) । राजा और उसके महल के बारे में दिये गये कटियस viii, 9 के कथन को तुलना के लिए उद्धत कर सकते हैं। "उनके राजाओं की आरामतलबी या ऐश्वयंशीलता की कोई इंतहा नहीं, वह संसार में बैजोड़ हैं। जब राजा प्रजा को दर्शन देने की कृपा करता है तो उसके गरिचर हायों में चाँदी के इत्रदान लेकर चलते हैं और सारी सड़क पर जिससे उसे गुजरना होता है सुगन्य छिड़कते हैं। वह एक सोने की पालकी में आराम से बैठता है जिसमें मोती जड़े होते हैं, उसकी झालरें चारों ओर लटकती रष्टती हैं। राजा महीन मलमल के कपड़े पहनता है जिसमें सोने के काम किये होते हैं। पालकी के पीछे सशस्त्र सैनिक और उसके अंग-रक्षक चलते हैं। इनमें कुछ अपने हाथों में पेड़ों की डालें लिये चलते हैं। इन पर ऐसी चिड़ियाँ बैठी रहती हैं, जिनको अपनी चीख से काम रोकने की टेनिंग मिली रहती है। राजमहल के लंभों पर सोने का काम है जिसमें सोने की अंगूर की बेलें बनी हैं जिनमें चाँदी की चिड़ियाँ बनायी गयी हैं। ये बड़ी नयना-भिराम हैं। महल के दरवाजे सब के लिए खले हैं। उस समय भी लोग राजा से मिल सकते हैं जब वह अपने बाल सवारता और कपड़े पहनता है। उसी वक्त वह राजदतों से मिलता है और प्रजा को न्याय-दान देता है। इसके बाद उसके जूते उतार दिये जाते हैं और पैरों में सुगंधित उबटन की मालिश होती है। उसका मुख्य व्यायाम आखेट है। राज-वन में एक घरे के भीतर से वह घनुषों और गाती हुई गणिकाओं से घिरा शिकार करता है । उसके बाण दो हाय लम्बे होते हैं। इनके चलाने में प्रयत्न अधिक होता है, लक्ष्यभेद कम क्योंकि इन सहत्रों की ताकत इनके हल्केपन में होती है जबकि ये बाण काफी भारी होते हैं। छोटी यात्राओं के लिए वह घोड़े पर चढ़ता है। बड़ी यात्राएं हाथियों पर करता है जिन पर होदे कसे होते हैं। ये जानवर बड़े विशाल

### 28. राजप्रासाद की स्त्रियां

राजा की व्यक्तिगत सेवा स्त्रियां ही करती थीं । अंगरक्षक और सैनिक राजप्रासाद के द्वारों के बाहर नैनात रहते थे। इस कथन को कि एक स्त्री नशे में मत्त राजा को मारकर उसके उत्तराधिकारी की पत्नी बन गई, अनुगंल कपोल-कल्पना ही समझना चाहिए और कुछ लेखक जो इसे तथ्य के रूप में स्वीकार कर लेते हैं, वह उचित नही जान पडता । यही बात इस कथन पर भी लागु होती है कि राजा दिन में नहीं सोता था, और रात में भी उसे प्राय: अपनी पलंग बदलते रहनी पड़ती थी, ताकि वह अपनी जान लेने के किसी भी पड़यंत्र को विफल कर सके। दूसरी ओर, भारतीय साहित्य राजा की व्यक्तिगत सेवा में स्त्रियों की महत्त्वपूर्ण भूमिका की साक्षी भरता है और कौटिल्य ने राजा की व्यक्तिगत सूख-सूबिधा तथा सूरक्षा (आत्मरक्षितम्) के लिए अनेक प्रकार से सावधानी रखने का सञ्जाव दिया है। राजा मकदमों की सुनवाई करते और उनके सम्बन्ध में निर्णय देते हुए अपना काफी समय राजप्रासाद से बाहर बिताता था, और जब उसकी मालिश चलती रहती थी, उस समय भी वह यह काम करता रहता था। वह यज्ञ और मृगया के लिए प्रासाद से बाहर जाता था। मृगया का जलस बच्चानियन प्रदर्शन की तरह का ही होता था। "औरतों का झंड उसे घेरे रहता है और इस घेरे के बाहर वल्लमधारी लोगों का वत रहता है। जिस मार्ग से इस दल को निकलना होता है, उसे रस्से से घेर दिया जाता है और किसी के लिए भी उस घेरे के अन्दर जाने का मतलब मत्य है। जलस के आगे-आगे ढोल और घष्टे बजाते हुए पुरुष चलते हैं। राजा घिरे हुए अहाते में शिकार करता है और वह मंच पर से तीर चलाता है। उसके पाइवें में दो-तीन सशस्त्र स्त्रियाँ

होते हैं। इनका सारा परिर सजों से उका होता है जिन पर सोने का काम होता है। वंगमीं में कोई कसर न रह जाय इसिलए उसके साथ गणिकाओं की एक जमात नजती है यो पातिकांगों पर सवार रहती है। यह जमात रानों के लवाज में से अलग रहती हैं। इनकी नियुक्ति पर बड़ा अर्च होता है। राजा का लाना औरतें बनाती हैं, औरजें ही घराव परोसती हैं। जब बहु नखें में सूत हो जाता है तो ये ही उसे उसके सोने के कमरे में उसकी पतंज तक पहुँचा। होती हैं। वहाँ वे अपनी देशी भागा में राजि के देवताओं का आवाहन करने बाले गीत गाती हैं और राजा सो जाता है।" (इन्बेक्स, पूर्व 186-190)।

रहती हैं। जब वह खुले भैदान में शिकार करता है तब हाथी पर बढ़कर तीर चलाता है। दिखाँ में से कुछ रखों पर होती हैं, कुछ घोड़ों पर और कुछ तो हाथियों पर भी रहती हैं, और वे हर तह के शस्त्रास्त्रों से सज्जित रहती हैं, मानों किसी अभियान में जा रही हों। 'के कटियन राजा और उसके कार्य-कलापों का बहुत ही अलंकृत बिच पेश किया है।

#### 30 जामन-प्रणाली

मीयों की जासन-प्रकाली का वर्णन मेगास्वनीज़ ने तीन शीर्षकों में बांट कर किया है: 1. आम-जायन, 2. नगर-शासन, और 3. सैन्य व्यवस्था मिर्गरों की शासन-व्यवस्था और गांवों की शासन-व्यवस्था को मेद मानित राज-नीति में मुप्रतिष्टित था। यह बात समकालीन साहित्य में गौर और जानपद, इन दो शब्दों के बार-बार हुए प्रयोग से स्पष्ट है, और पूर्विक भारत में किसी हुत कर कोई एपराज्य कभी हुआ तो वह मीयों का राज्य था, इसलिए मेगास्यमिज् जैसे प्रेशक का प्यान सैन्य-व्यवस्था की और विश्वेष रूप से गया। मीये शासन-व्यवस्था का जो निज उसमें प्रस्तुक किया है, उससे प्रकट होता है कि राष्ट्रीय जीवन के तमाम महत्वपूर्ण क्षेत्रों का नियमन और संवालन एक बहुत ही सवारित और कार्य-वर्णन कीर संवालन एक बहुत ही सवारित और कार्य-वर्णन तीकरसाही करती थी।

ग्रामीण शासा के अधिकारी, मेगास्थनीज ने जिनकी एक सामान्य पद संझा एग्रोनोमोइ बतलाई है, सिचाई और जमीन की पैमाइश की देख-रेख करते थे, शिकार की व्यवस्था करते थे और वन-सम्बन्धी कानुनों का पालन कराने थे

<sup>1.</sup> मेगा० फ्रींग० xxvi (पु. 71-2) =स्ट्राबो, xv, 1,53 (पु. 58)

<sup>2.</sup> मेगा० फ्रॅग० xxviv (पृ० 86-9) = ल्हाबो xv, 1, 50-2 (पृ० 53-5) मिक्काल के अनुवाद में पहले वर्ग के अपिकारियों को 'वाजार का वार्च बाला' लिखा है, पर इसे गलत मान लिया पया है। स्ट्रावों के पाउ में किसी तरह अहराठाठाळा के स्थान पर agroronomoi अरु आपा है। दो कारण मैंपिकंडल से जूटी हुई है। यहां संदर्भ agronomoi के डी उपयुक्त है। वेखि० स्टीन, कुर्वीद्भ प प० 233-4। मोनाहत ने अपनी अर्ली हिस्टी आफ बंगाल में प्रवास के अरिकार के लिएटी आफ बंगाल में प्रवास के सामानतार दिखाजारी है। वेशिक प्रवास में सामानतार दिखाजारी है।

तवा कृषि और तानिकमं से संबंध रखने वाले सभी व्यवसायों काण्ट-शिल्प तथा बानु-उद्योगों की नियरानी करते थे। वे कर भी बसूल करते थे और सड़कों की देख-रेख करते से तथा उन पर हर दस स्टेडिया (एक मील से अधिन की दूरी) पर दूरी-मूचक पत्थर तड़े करवाते थे। यह किसी एक परिषद् के काम के बजाय अधिकारियों के एक बड़े समुख्यत के कायों का संशिष्टा विवरण ही जान पड़ता है।

नगर के शासन के लिए बिम्मेदार अधिकारी (अस्टिनोमोद) छः समितियों में बंटे हुए थे, प्रत्येक समिति में गंब सदस्य होते थे। उनके काम कमाशः इस प्रकार थे: 1. औद्योगिक स्वापनाओं का पर्यवेश्य करना; 2. विदेशियों की स्वतन्त्रेस करता, सिम्में उनके आवास और सेककों की व्यवस्था करना जो उनकी गितिविधियों पर नवर रखते थे, उनके बीमार होने पर उनका उपचार करना और मृत्यू होने पर अतिना किया करना भी शामिल था; 2 अन्तर्नास्य और समर्पित की पाना; 4. व्यापार पर नियंबन, माप्त्रीक का नियमत और विन चीजों को विकी के किए पास कर दें उन पर मरकारी मृहर लगाना, 8 किसी को एक से अविक बस्तुओं का रोजगार करने को अनुमति तब तक नहीं दी जाती थी जब तक कि वह हुपुना कर न दे दे; 5. वैता साल पर ऐसी ही निजरानी कार व्यापार पर पर पर पर पर पर स्था पर को नियानों रखते थे विवस्त वे पुराने माल को नये में न मिला सके; 6. विकी के दश प्रतिज्ञत के हिसाब से महसूल बसूल करना, विवस्त बचने की कोशिया करने की सत्या मृत्यू थी—कुछ सामाग्य माम्बर्ज की स्वापना से स्वप्त स्वप्त स्वप्त की स्वप्त स्वप्त

मिला॰ स्टीन, पुर्वोद्धत, पु॰ 235

<sup>2.</sup> देखिल मेगा क्रैंगल — डायोडोल ii, 42 (पूल 44-5) "मारत में विदेशियों के लिए भी अधिकारी निमुक्त होते हैं जितका काम यह देखना है विदेशियों के किए भी अधिकारी निमुक्त होते हैं जितका काम यह देखना है विदेशियों को कोई न सताये। यदि इनमें किसी का स्वास्थ्य गिर जाये तो वे उन्हें देखने के लिये चिक्तिसक भेवते हैं और इसरी तरह से भी इसका स्थाल खते हैं। यदि वह मर जाये तो वे उन्ने यदमा देते हैं और उनकी सारी सम्पत्ति उसके वारिसों को सींप देते हैं। न्यायाधीश ऐसे मुक्दमों का फैसका सावधानी से करते हैं जिनमें कीई विदेशी वारी या प्रतिवादी होता है और जो लोग विदेशी जानों से न्याय्य व्यवहार नहीं करते उनके प्रति वही सस्ती का व्यवहार करते हैं।

<sup>3.</sup> मैंने यहाँ मैक्किडंल के पाठ के स्मिय के संशोधन को माना है—देखि । अशोक (ततीय संस्करण) पुरु 88, टिरु।

अनुरक्षण, मूल्यों के नियमन, वाजारों, वन्दरगाहों और मन्दिरों की देखरेख आदि।

भारतीय मुत्रों से नगर-शासन की जो जानकारी मिलती है, वह इस निवरण से मेल नहीं खाती। यह कथन ठीक ही है। कि अर्थशास्त्र के पष्ठों में ऐसे अलग-अलग अधिकारियों का तो उल्लेख मिलता है, जिनके कर्तव्य न्युनाधिक वहीं हैं जो मेगास्थनीज के विवरण में दिए गये कतिपय बोडों के कर्त्तव्य हैं. लेकिन पांच-पांच अधिकारियों की छ: सिमिनियों में विभक्त तीस अधिकारियों के संगठन की कहीं कोई चर्चा अर्थशास्त्र में नहीं मिलती: और चंकि सैन्य-व्यवस्था के मेगास्थनीज के विवरण में भी यही प्रणाली देखने को मिलती है, इसलिए ऐसा ख्याल है कि मेगास्थनीज का विवरण अयोजनावड और आदर्शगत है, जो सत्य से बहुत दूर है। दुसरी ओर, नगर-प्रशासन सदा ग्राम-प्रशासन से भिन्न रहा है. और ऐसे प्रमाण मिलते हैं कि सिकन्दर के आक्रमण के समय में कुछ बड़े नगरों की शासन-व्यवस्था बहत-कुछ वैसी ही थी, जैसी कि मेगास्थनीज के विवरण में देखने को मिलती है। जब अकाउफिस सिकन्दर से मिलने गया, उस समय उसके साथ उसके तीस प्रतिनिधि थे; और "आविसड़ेक से 150 प्रमख व्यक्तियों के अतिरिक्त अनेक पौरजन और प्रान्तीय शासक आये थे, जिन्हें सन्धि के परे अधिकार प्राप्त थे।" सम्भव है कि इन गणराज्यों में राज-काज में सम्पूर्ण अभिजात वर्ग का हाथ रहता हो। और कार्यपालिकासम्बन्धी हायित्वों का निर्वाह पांच-गांच की समितियां करती हों; क्योंकि आखिरकार पंचायत तो भारतीय आयों की एक बहुप्रचलित संस्था रही है। मौर्य साम्राज्य के उदय के साथ इसमें बहत बड़ा परिवर्तन जरूर हुआ और यह सम्भव है कि या तो मेगास्थनीज इस नयी-परिस्थित से परी तरह अवगत न रहा हो या शायद उसके विवरण पर सिकन्दर के इतिहासकारों का प्रभाव पड़ा हो।

और अन्त में, युद्ध विभाग को देख-रेख भी तीम व्यक्तियों का एक निकाय करता था, जो पांच-यांच सदस्यों के छः प्रभागों में विभाजित था। पहला प्रभाग गौसेना का था: दसरा यातायात और सैनिक रसद का जो अन्य वस्तुओं के साथ-

I. स्टीन, पूर्वोद्धत, पु॰ 248-66 ।

एरियन, अनाबेसिस v, i (इन्वेज़न, पृ० 79); बही, vi, 14 (पृ० 154) ।

<sup>3.</sup> बेलोर, Z.D.M.G. 1935, प् 61-7

साथ नगाड़ों को पीटने के लिए नौकरों, घोड़ों के लिए सहसों, और मशीनों के लिए माइसों की भी लाक्सा करता था। अन्य चार प्रभाग कमार पेंटल, पूछसवार पूढ के रख और हाथियों से संबंध रखते थे। घोड़ों के लिए राजकीय अवन्य सालाएं बनी हुई थी। इसी प्रकार हाथियों के लिए हस्तिन्दालाएं और अदन शक्यों के लिए हस्तिन्दालाएं और अदन शक्यों के लिए सहसारार भी बने थे, 'बसोंक वीनकों को अपने शक्य, घोड़े और हाथी लीटाने एवते थे।' घोड़ों को साधने के लिए येवेचर प्रशिवाक होते थे और करका तरीका था उन्हें गोल चक्कर में दौड़ाना—विशेषकर अधियार घोड़ों को हमी तीत से साधा जाता था। लड़ाई के घोड़ों और हाथियों को कब किस चाल में चक्का चाहिए, इसके लिए अर्थशास्त्र में पूर अपिकरण के प्रधारण मिल्टी हैं जहां उनकी समृचित देवरेल के बारे में भी विस्तार से लिखा गाया है।'

<sup>1.</sup> मेगा० क्रॅंग० xxxv, (पू० 89), आर्थं० ii, 30-31

## अध्याय 3 का परिशिष्ट

## भारत में प्रारम्भिक विदेशी सिक्के

## (नन्द-मौर्य काल)

भारत के मुनानियों के सम्पर्क में आने में पहले यहां जिस किस्स के विश्वके अचिलत ये उन्हें सामान्यतः 'अहत और ढके शिक्के' कहा जाता है।' उन्हें बनाने की विश्वि मुनानी सिक्कों से काफी जिन्न भी, और यह बान लगभन सभी विद्वामों ने स्वीकार कर जी है कि उनकी ईजाद भारत के प्रारम्भिक टक्सालियों ने ही

प्रारंभिक भारतीय सिक्कों की अच्छी खासी संख्या को 'आहत मद्रा' के नाम से अभिहित किया गया है जिसका कारण यह है कि विभिन्न धातुओं, आकारों और तोलों के इन सिक्कों पर तरह-तरह के चिह्न आहत हैं। ये सिक्के अधिकांश में चौदी के हैं। तांबे के सिक्के अपेक्षाकृत कम ही मिलते हैं। प्रारम्भ में मुद्राशास्त्रियों का विचार था कि ये सिक्के गैर-सरकारी संस्थाओं ने चलाये होंगे। इनकी रचना विभिन्न टकसालियों या सराफों ने की होगी। इनके विचार से इन सिक्कों पर जो निशान हैं वे उनके प्रमाण-चिन्हों के अतिरिक्त कुछ नहीं हैं जिनके हायों से ये सिक्के व्यापार के दौरान गुजरे होंगे। लेकिन अब ऐसा समझा जाता है कि दरअसल ये सिक्के किसी केन्द्रीय सत्ता ने चलाये होंगे। यह विचार संभावित और समीचीन प्रतीत होता है। प्राचीन भारत के एक और किस्म के सिक्के भारी संस्था में मिलते हैं। ये तांबे के हैं। तांबे के ढले हुए छोटे-छोटे टुकड़ों पर हायी, बक्ष, पहाड़ आदि निशान हैं, किन्तु कोई अभिलेख नहीं है। इनका काल भी शायद वहीं है, जो आहत मद्राओं का बताया जाता है। भारत के इन प्राचीनतम सिक्कों के इन प्रकारों के विशद विवेचन के लिए देखि॰ जॉन एलन कृत कैटलाग आफ वि क्वायंस आफ एंशियंट इंडिया, मूमिका, ii-iv.

की थी और इन पर कोई विदेशी प्रभाव नहीं था। यद्यपि मद्राशास्त्री लोग इस विषय पर एकमत नहीं हैं कि इस किस्म के देशी सिक्कों का प्रचलन कब से प्रारम्भ हुआ. लेकिन यह बात अब निर्विवाद रूप से साबित हो चकी है कि इनमें से बहुत-से सिक्के नन्द-मौर्य काल में प्रचलन में थे और इस देश में इनकी शरुआत इससे बहुत पहले हो चकी थी। सदर उत्तर भारत में इस काल में जो दसरे किस्म के सिक्के प्रचलित थे, वे इस क्षेत्र के अलमनी फारसी शासकों द्वारा जारी किये गये थे। दारा प्रथम के बाद से ईरानी सम्बाट आम तौर पर दो किस्म के सिक्के ढलवाने थे---डेरिक और सिगलोड । डेरिक सिक्के मोने के होते थे और सिंगलोई चांदी के । स्पष्ट है कि यह डेरिक नाम दारा (डेरियस) हिस्तास्पेस से निकला है, जिसने परी मिन्य घाटी को जीत लिया था। 'सिगलोड' नाम 'शेक्ल' से व्यत्पन्न है। शेक्ल एक तोलमान है, जिसे ईरानियों ने बेबीलोन से ग्रहण किया था। डेरिक सिक्कों के सीबी ओर ईरानी सम्राट का धतुष और भाले से लैस दौड़ने की मढ़ा में अंकन है और उस्टी ओर एक अनियमित आयत अंकित है। सभी ईरानी रजन-निक्के प्रायः एक ही चाल के होते हैं, लेकिन, उनमें से कई के सीधी और उल्टी दोनों ओर एक विशेष दम के प्रतिचिन्ह अंकित हैं, जो कुछ विद्वानों के विचार से इन सिक्कों के निश्चित रूप से भारत से सम्बद्ध होने का प्रमाण है। 2 डेरिक सिक्कों का वजन लगभग 130 ग्रेन ( 8.42 ग्राम)

<sup>1.</sup> किन्तु एम० डिकूरडिमांग्रे का मत या कि आहत मुदाओं में सभी नहीं तो अधिकांग्र अवनानी मुदा-प्रणाली की देन हैं। ये उन्हों सिक्कों के एक उपभेद हैं वो अवसानी यों के हैराजी शासकों ने भारत के किए बारी किए परे, वर्तक एवियादिके, 1912, पू० 117-32. डा० दे रा. भंडारकर इस विवार से शहमत नहीं हैं। देखिल कामहिक्क लेक्स में, 1921, पू० 118-22.1 जान एकन का विवार है कि चाँदी की मुड़ी पट्टियों वाले सिक्क जिनमें अवतल की और चिन्ह हैं और जो उत्तर-पिश्चम मारत के कुछ स्थानों पर मिले थे, इरानी तोज्यान के हैं। ये दो सिगलीइ या स्ट्रेटर, आधे सिगलीइ या चीवाई सिमलीइ के हैं। के ए, इंडि. प० xvi, 1-3.

<sup>2.</sup> यह विचार रंप्सन का है। उसने ऐसे कुछ प्रतिचिन्हों की पहचान आहत मुशबों पर मिलने बाले कतियप चिन्हों से की है। बल्प चिन्हों को जाने बाते जिपने बाले किया चिन्हों से की है। बल्प चिन्हों को निवास बतराया है। ज. रा. ए. सं1.1895, पू0.865। ई. बैबजीन ने हन प्रतिचिन्हों को जीसिया,

है, जब कि सिगलोइ का अधिकतम बजन 96.45 मेन (5.6 प्राप्त) था। बीस सिगलोइ एक डेरिक्त सिक्के के बराबर होंगे थे। प्रारम्भ में बिहानों का मत यह या कि सोने और बांदी के ये दोनों किस के ईरानी सिक्के वासत्व में भारत में ही ढाले जाने थे और ये दोनों मंत्र में करना होता हो में इनहें होता हो में इनहें होता हो में इनहें मम्बन्ध में एक दूसरा विचार पेश किया गया है, जो अधिक स्वीकार्ध भी लगता है; बहु यह कि चुंकि इस देश में सोना अधिशाकृत मत्ता था। इसिक्ए ईरानियों के लिए यहां सोने के सिक्के ढालना व्यापारिक इंग्डिंग ने उचित नहीं ही सकता था। दरअसल इस स्थिति में सम्भावना इसी बात की थी कि अपायर के मिलमिल में जो भी डेरिक मिक्के यहां आये होंगे वे फिर इस देश से बाहर ऐसे देशों को बले जाने रहे होंगे, जहां सोना मरेंगा था। इस मत की पुष्टि इस तथ्य में भी होती है कि यहां डेरिक सिक्के तो बहुत कम मिले हैं, लेकिन सिगलोड अपेशाइन बहुत अधिक मिक्के हों हों एक इस नथ्य में भी होती है कि यहां डेरिक सिक्के तो बहुत कम मिले हैं, लेकिन

िमन्तु रुजुं अर्थ के प्रवानुसार अलगमां साम्राज्य के पूर्वी हिस्सों में चांधी के धिमण्डेंद्र इक्के-दुक्के ही मिल्ने हैं और यह तिख किया वा बृंका है कि ये सिक्के मुख्यतः परिचम के नगरों से ही जारी किये गये थे ! किन्तु आप्तच्ये ही है कि अलगमियों ने एक भाग के लिए तो चांदी के सिक्के चलाये, पर दूसरे भाग के लिए नहीं । इस प्रकार साधार कहा जा सकता है कि तथाकचित मूडी छड़ बाले सिक्के और इससे छोटे मूल्य वर्ग के वे निक्के जिन पर ऐसे ही चिन्ह आपत्र है है, उनकी जानकारी में और सहसति से पूर्वी प्रदेशों के लिए चलाये गये थे !

पैम्फीलिया, सिलिकिया और साइप्रस आदि दूसरे एपियाई देशों से संबद्ध बताया है, Les Perses Achaemenides, भूमिका पृ० क्रां। भैकडानस्ट यद्यपि इन चिन्हों और भारतीय आहत मुद्राओं के चिन्हों के बीच जो ज्यान देने की समानता है उसकी उपेक्षा नहीं करता, किर भी उसका कहना है कि आ भी सब में हाल की शोषों (हिल, जे एच. एस. 1919, पृ० 125) के परिणामों से इस मत की परिट-सी होती है।

कै. हि. इं. I, 342-13. । जैसा कि हेरोडोटस से ज्ञात होता है भारत में सोने और चाँदी का अनुपात 1:8 से अधिक न था; जबकि सम्राट की टकसाल में यह अनुपात 1:13:3 रखा गया था।

R. Curiel and D. Schlumberger, Trisors Monetaires d'Afghanistan, Paris 1953, P. 3A.

<sup>3.</sup> अवच किशोर नारायण । दि इंडो-ग्रीक्स, पू. 4 पा. टि. 1

इस प्रकार की मुद्रा के साथ-साथ जो पूर्व की जनता और प्रदेशों के लिए थी, कबु प्रिया के नगरों के चांदी के विभिन्न सिक्कं भी चलते रहे। अफगामित्तान में एवंस के 'उन्कूलं और यूनानी शहरों के जो अन्य सिक्कं मिले हैं। वे यूनानी मुद्रावियों मा व्यापारियों के साथ ही आये होंगे। इसमें कोई शक नहीं कि पश्चिम से ऐसे सिक्कं लगातार आते रहे। यह भी संभव है कि इसी मांति के सिक्कं सही भी इनते रहें। ए अब अखमनी शक्ति कमजोर पड़ी तो स्थानीय अवभा स्वतंत्र हो गये। किसी मोफाइटीज के चलागे 'उन्कृतन्तृकृति' या 'उकाव' वाले सिक्कं मिलले हैं। ये सब एक ही वर्ष के प्रतीत होते हैं। रचना प्रकार आदि की दृष्टि से सिक्कं के एक माला का दूसरे से संबंध है। इनका तोल-मान भी स्वतंत्र है; संबंधतः इनकी बजह स्थानीय व्यवहार और व्यापारिक आवश्यकता रही होता।

उन्हों को इन अनुकृतियों की विजिष्टताओं का संक्षेप में अध्यवन मनो-रंजक होगा। किरायम मुद्रामाहिवरों के सतानुस्तार इनमें कुछ परिथमीत्तर भारत या उनके बाहर नजरीक हो को क्यों थे। एपिस के आलाई 'उक्कृत हिमके चांची के और अनेक मूल्य वर्गों के, सामान्यतया ट्रेड्ड्राम थे। वे सिक्के देखने में बढ़ें सुन्दर हैं। इनमें मीधी और ऐक्स एपीन का सिन्द है जो एपेस की नगरदेवी थी। उन्हों और 'उन्हों की आकृति है को बंदी का यह प्रिय पत्ती है। विक्के के वार्य भाग में ABE छेख रहता है। एजियन जगत तथा मध्य और निकट पूर्व में इन पिक्कों की इतनी मांग थी कि एपेस को ये सिक्के अपनी टक्काकों में ही बाजने पह्ने थे। जब गेजोगोनेसियन के युद्ध में हार और बाद में मीसडीनियन

<sup>1. &</sup>quot;मारत में मिले किसी 'उन्नूल' की पुष्टि जांच से नहीं हो पार्यो है।' कै हि. रं. प्. 387 पर दिया गया यह कथन आज भी सब है। किन्तु यही हमारा मंबंब अक्तानियन के है जहीं विकेत मिले हैं, किनसम, ज. ए. सो. बं. 1881 प्. 169-82, 186 आदि और Schlumberge पूर्वेहित पू. 46 और आने ।

<sup>2.</sup> यह बात 'उलुकों पर कभी-कभी मिलने वाले 'टारिल' 'कैजुसियस' और अन्य चिन्हों से ही नहीं बल्कि सिक्कों पर A &E के स्थान पर मिलने वाले AI के लेख से भी होती है जिसे की बी. हैंट Aigloi का संक्षेप मानता है जो हेरांडीटस iii, 92 के अनुसार बैच्डियनों के उत्तर में शासन करता था। मिला भैक्डान्टड की. हि. इ. पू. 387., पर Schlumberger (पूर्वोब्रूत, पू. 4) के मत से ये क्षत्रपों के नामों के सुक्क है।

पर ताला लग गया। फिर जिन देशों में इन सिक्कों की मांग थी वहां इनकी अनुकृतियाँ भारी तादाद में बनने लगीं। इन अनुकृतियों को दो वर्गों में रख सकते हैं जो स्पष्ट ही अलग-अलग हैं। पहला मूल से बहुत मिलता है। दूसरा वर्ग शैली की दृष्टि से कुछ मुलायम है। इस पर M का मीनोग्राम है जो एथीने के सिर के पीछे होता है। सिक्के के उल्टी ओर उल्लूके पीछे अंगूर का मुच्छा भी होता है। दूसरे वर्ग की सबसे प्रमुख विशेषता जो इसे पहले से पृथक् करती है, यह है कि पहले में सीघी और उल्टी ओर के सांचे वड़ी खूबी से बिठाये गये हैं (↓ ↑ ) जबकि दूसरे में ऐसा नहीं हुआ है। दोनों सांचों की यह अच्छी बिठावट संभवतः "किसी कब्जे या ऐसी ही किसी दूसरी जुगत के कारण है" (मैकडानल्ड)। अपरं च प्रथम वर्ग के सिक्के प्राय: टेटाडाम हैं, जबिक दूसरे वर्ग में ड्राम और डाइड्राम हैं। वड़े मूल्य वर्ग की भांति इनके तीलमान का आधार एटिक मान नहीं है जिसमें एक ड्राम की तील 67.2 ग्रेन (4.37 ग्राम) थी। इनका एक ड्राम 58 ग्रेन (3.75 ग्राम) है। इन विशेषताओं के कारण दूसरे वर्ग के सिक्कों को "ड्रामों और डियोबोलों के एक अन्य समुच्चय के साथ रखना होगा जिनके साँचे ( 🌡 🕆 ) नियमित रूप से तो बिठाए गये हैं, पर इनमें 'उल्लू' का स्थान 'उकाब' ने ले लिया है जिसका मुंह पीछे की ओर है।" (मैकडानल्ड) इस पिछले बर्ग के सिक्कों पर 'उल्लू' के पीछे के अंगूर के गुच्छे की जगह एक बार कैंडुसियस मिलता है। एथेंस के ऊपर सोफाइटीज के जिन सिक्कों की चर्चा आई है वे इस पिछले वर्ग की अनुकृतियों को ही सामने रखकर ढाले गये थे। मद्राशास्त्रियों ने जो यह अनुमान किया है कि "कम से कम छोटी एयेंस की अनकतियों से उत्तर भारत अपरिचित न था", उसका मुख्य आधार यही है।1

किसी सोफाइटीज डारा चलाये चांदी के सिक्कों पर भी विचार अपेक्षित है। इस सोफाइटीज की पहचान कुछ बिडानों ने एरियन (vi, 2; 2) और स्त्रुची (xv, 69) के सोपीयीज से की है जो सिर्फाटी कर से समय पंजाब में नमक के पहाड़ के प्रदेश में शासन करता था। इसे भारतीय नाम सीमूर्ति का मुनानी रूप मानते हैं। किन्तु ह्वाबट हैड ने सोफाइटीज

क. हि. इं. Ⅰ, प. 387-88.

दे. रा. अंडारकर ने यह सिद्ध करने की कोशिश की है कि सोफाइटीज़ बास्तव में हिंदू बना, यूनानी ही था । उनके तकों के लिए देखिए का० ले० 1921, पू. 30-1.

और सोपीथीज की पहचान पर शंका की है। उसका सुझाव है कि सोफाइटीज ईसा पूर्व की चौथी शती के अंतिम पाद में आमु के क्षेत्र में कहीं शासन करने बाला कोई पर्वी क्षत्रप था जहाँ उसके सिक्के मल रूप में ढलते थे (न्य० कानि० (1943) । भारतीय भिम पर इसके किसी सिक्के की प्राप्ति का कोई लिखित प्रमाण नहीं है। किंत जि० ना. बनर्जी के मतानसार सोफाइटीज का संबंध आम् के क्षेत्र से जोड़ने का भी कोई स्पष्ट प्रमाण नहीं है। एरियन और स्टाबो ने किसी सोपीथीज के अस्तित्व का स्पष्ट उल्लेख किया है (जो संभवत: सौभृति जैसे किसी भारतीय नाम का यनानी रूप है) और बनर्जी सिक्कों बाले सोफा-इयीज से इसकी पहचान का लोभ संवरण नहीं कर पाते हैं ज. न्य. सो. इं. vii, 23-6) । अवध किशोर नारायण ने इस समस्या पर पर्नावचार कर हवाइटहेड का समर्थन किया है और सोफाइटीज को भारतीय मल का मानने से इन्कार कर दिया है। <sup>1</sup> उनकी राय में सोफाइटीज यनानी नाम नहीं प्रतीत होता । इसने बिना किसी राजकीय विरुद के सिक्के चलाये हैं: यह अखमनी साम्राज्य का ही कोई पूर्वी क्षत्रप हो सकता है। यह कोई यनानी (या यनानी-ईरानी) नाम होगा जिसमें ईरानी तत्त्व भी प्रतीत होता है। इन सिक्कों में सीधी और दायों ओर मुंह किये राजा का सिर है जिसके चारों ओर एक बिंदुकित मंडल है। यह कसी हुई शिरस्त्राण और कपोल-त्राण पहने है। उल्टी ओर दायें मुंह मुर्गी है, बायों ओर कैंडसियस और दायों ओर यनानी लेख - QAYTOY है। इन सिक्कों को नियमित साँचों में (↑ ↓ ) कसा गया है। इन पर प्रायः M या MN का मोनोग्राम मिलता है। इनकी तोल लगभग 58 ग्रेन है। एक अपूर्व ट्राइहेमियोबोल सिक्का भी मिला है जो अब बॉलन म्युजियम में है। इस पर सोफाइटीज के स्थान पर शिरस्त्राण पहने एथीना का सिर है। अन्य . मद्रागत विशेषताओं के कारण इसका संबंध एवेंस के 'उलकों' से जुड़ जाता है। पुराने मुद्राशास्त्री सोफाइटीज के सिक्कों की तोल भारतीय **धारण** या पुराण . (32 रत्ती, लगभग 58 ग्रेन की चांदी की आहत मुद्राएँ) मानते थे, पर अब मैंकडानल्ड और अन्य मुद्राशास्त्रियों ने सिद्ध कर दिया है कि इनका तोलमान भी अनकृतियों का ही है। इसे हल्का एटिक तोल मान कहा गया है जिसे टक-सालियों ने पूर्व के लिए ढाला या। सोफाइटीज के सिक्कों के मूल-स्रोत के बारे में इससे भी पुराना मत था जिसे अभी तक त्यागा नहीं गया है, वह है कि इनकी

ज. न्यू. सो. इं. 1949 प. 93-99.

वि इंडोग्रोक्स, पृ. 5.

रचना सेन्यूक्स के एक प्रकार के सिक्कों के आधार पर की गयी थी। सच तो यह है कि सेन्यूक्स प्रथम के सिक्कों से इस प्रकार के सिक्कों के सीधी और की रचना इतनी मिलती-जुलती है कि इन दोनों प्रकारों के सिक्कों का परस्पर संबंध और का लोभ कुछ मुद्रासारिक्यों के लिए कठिन था। किन्तु बहुत एक्ले कहे गये रैपन के बचन ही अधिक समीचीन है कि इन दोनों का मुळ एपेंस के 'जुलक' ही हैं।

िकन्तु, सिकन्दर के भारत पर आक्रमण करने से पूर्व किसी भी यूनानी राजा के सिक्के यहाँ प्रविक्ति तहीं एहें होंगे। ऐसा अनुमान है कि अपने विजय-अभियान के कम में बढ़ अल्लावित कर पिन्नोशोन प्रताज में दर, उत्त अवश्रीय में उसे अपने नव-अधिकृत भारतीय क्षेत्रों के लिए कोई मिक्का जारी करने का गमय भी नहीं सिक्क पासा होगा। तादे का एक बर्चाकार सिक्का मिला था, जिम पर सिकन्दर ना नाम अकित है। पहले ऐसा अनुमान या कि यह सिकन्दर द्वारा भारत में जारी किये गये सिक्कों का एक नमुना है, लेकिन आज से बहुत गहले ही बिद्धानों ने स्पष्ट रूप से साबित कर दिया है कि भारत से इसका कोई सम्बन्ध नहीं है। के अकित, मार्थल की सबस्थाला में भिन्न यह है की जुदाई के दौरान चांदी के से ऐसे सिक्कें (दिशाझा) मिले ही लगर पिकन्दर का नाम है और वांदी का वीर की स्वित्ते ही साम स्वीत्ते की किया साबित कर किया है। किया स्वत्ते कर स्वात्ते की स्वत्तांत्राला में भिन्न यह है की जुदाई के दौरान चांदी के से ऐसे सिक्कें (दिशाझा) मिले ही जार पिकन्दर का नाम है और वांदी का

पर्सी गार्डनर (ब्र. म्यू. क. पू. xx) और कई पुराने मुद्रावास्त्रियों का गड़ी मत था। सी. सेस्टमैंन ने अपनी धीक नवायंत्र नामक पुल्तक में (पू. 228-29, फल. LII, अंगिर एक. LV6) इसी मत का नमर्थन किया है। किन्तु रूपन का मुखाव ही ठीक है कि "इन दोनों वर्गों के सिक्कों का मूल एक ही है —वें हैं भारत में बने एक्स के निक्कों की उक्कल (ई. क. पू. 4)।

<sup>2.</sup> पर्की गांडर के मतानुकार इनमें कुछ सिक्के सिकल्दर की भारतीय मुद्रा के हैं बिं $_{0}$  गुँँ कर प्रशां. किल्यु जींका मुश्रीयम में ओ मिक्कार है को अदितीय है। इसकी घरक के आधार पर ही इसका सम्बन्ध भारत के साथ जोड़ते हैं, पर यह आकस्मिक घटना हो सकती है यह "किसी परिचम टकसाक के किली कारीपर के हाथों कुछ इसर उधर हो जाने के कारण हुआ होगा।" मैकडानक ने एक बर्ग के टेट्राडामों का उल्लेख किया है जिन पर सीची और जीयस का सिर और क्या पर उकाब है और मुग्निल्ख के रूप में उल्टी और  $\Lambda_{AE} = NN \triangle POY$ है। इसका सम्बन्ध उन्होंने पूरव से—जरूरी मीर में स्थापित होता है। है। 1.388-391 इतके उल्टी और अपीन में स्थापित हमरा है इसके उल्टी और अपीन में स्थापित हमरा है है।

ही एक ऐसा सिक्का मिछा, जिस पर फिलिय एरिडियस का नाम है। । इन सिक्कों के सीची ओर खेर को लाल पहुने सिकन्दर का दिए अंकित है और उन्हों और मिहासनासीन जुत है, जिसके दाहिन हाथ पर उकाव बेंग्र हुआ है और बाग्र हाथ में राज-दण्ड है।" पर्वाप इतके मुद्रा-छेल और मोनोग्राम एक-दुसरे से भिन्न हैं, फिर भी दोनों सिक्के एक-दुसरे से बहुत मिछते-जुलते हैं। सिकन्दर के एक सिक्के पर 80.2 INSED 24 ANE—80/2007 का छेल सफ-साफ पढ़ा वा सकता है। ये सिक्के ऐसी दशा में पाये गये हैं जिससे सफ्ताह है कि ये थोड़े समय पूर्व हो डाले गये थे। और फिर ये ऐसी सतह पर मिछे हैं, मार्शल जिसका काल ईसवी पूर्व की तीसरी या चीची शताब्दी मानते हैं। जत: ऐसा माना वा सकता है कि ये भारत में हो डाले गये थे। जेकिन भारत में इनके अलाव इस डंग के और सिक्के प्राप्त नहीं हुए हैं, इसलिए यह भी माना वा सकता है कि ये बाहर से आंड डोमें।

सिकन्टर अपने इस भारतीय प्रदेशों को जिन अधिकारियों के हाथों में छोड़ गया या उन्हें योड़ समय के लिए मोड़ नगर अपना कन्ना कायम रखने के लिए मड़े संपर्य का सामना करना पढ़ा। र सारिए यहां अपने स्वामी के नाम पर सिक्क वारों करने का उन्हें अवसर हो। नहीं मिला। लेकिन यूनागी डाँकी में वने ईसा पूर्व की चौंची राताब्दी के उत्तराधं के जो कुछ सिक्क मिछे हैं, वे इस दृष्टि से काफी दिल्कस्प हैं। यदारि से बन्ने-सब भारत में ही नहीं मिछे हैं, किर सी भारत से इनका सम्बन्ध अवस्थ जान पहुता है। इन सिक्कों में सबने पढ़ने बेविजोन की रक्ताल के सुद सिकन्दर द्वारा जारी किय गये उन्न कतिपप्प विधिष्ट केकाड़ाम सिक्कों का उत्लेख किया जा सकता है, जो स्पष्टत: स्मारक के तौर पर जारों हुए होंमें। इसके सीची ओर एक हायी की आकृति है, जिस पर दो व्यक्ति बेठे हुए हैं और उन्न हायों का पील करते हुए चीन से उन्न हायों को जोर करते हुए चीन होते के उन्दी और उन्न हायों के पील स्वार्य प्रक्ति हैं।

आं संव इं 1924-25 पृ 47-48 फूळ ix. ये सिक्के मिट्टी के एक कलझ में मिले ये जिसमें इनके साथ 1167 आहत मुद्राएं भी थी। एक मुड़ी शलाका का सिक्का और एक ईरानी सिक्लोई भी थी।

<sup>2.</sup> एयेंस के उल्कीं की नकल पर बने इन सिक्कों में कुछ का जो वर्णन मेंकशानल ने दिया है यह ज्यान देने लायक है। ये भारत के पुर उत्तर एदिसम में दले होंगे। कै हिल इंदे । 1888. ये वही है जिनका उल्लेख अपर की पार्टिज्याणी में आया है।

सीरिया और उससे सटे हुए पूर्व के कई देशों में जारी किये गये बहुत-से यनानी सिक्कों पर थोडा विचार कर लेना उचित है, क्योंकि इनका भी भारत से कुछ दुर का सम्बन्ध है। इनमें से कुछ सिक्कों पर सेल्युकस प्रथम का नाम है और कूछ पर सेल्युकस प्रथम और उसके पुत्र एंटिओक्स प्रथम दोनों के नाम हैं। इनमें से पहले वर्ग के सिक्कों के सीधी ओर विन्दुकित घेरे के अन्दर दाहिनी और मुंह किये एक शृंगयुक्त घोडे की आकृति है, जबकि इनके उल्टी और भारतीय हाथी की आकृति है। इसी शृंखला के दूसरे वर्ग के सिक्कों के सीघी ओर जुस के सिर की आकृति है और उल्टी ओर चार हाथियों से खींचे जा रहे रथ में बैठी पैलस एथीनी की आकृति है। दोनों वर्गों के सिक्कों के उल्टी ओर अंकित यनानी मदालेख BA Z IAEAEEEAEYKOY से सिद्ध होता है कि ये सिक्के ईसा पूर्व 306 में सेल्यूकस प्रथम द्वारा पहले-पहल राजा की उपाधि धारण करने के बाद ही जारी किये गये। दूसरे वर्ग के कुछ सिक्के, जो शैली और गढ़न में किंचित अपरिष्कृत हैं, आम तौर पर भारत के सुदूर उत्तर और पश्चिमोत्तर में प्राप्त हुए हैं, जिससे प्रकट होता है कि यद्यपि ये भारत में ढाले नहीं गए थे. किन्तु इस क्षेत्र में इनका प्रचलन अवस्य था। युनानी सिक्कों का एक और भी वर्ग है, जो न्युनाधिक इस सद्यःचींचत दूसरे वर्ग के सिक्कों के समान ही है, इनके उस्टी ओर दो या चार हायियों द्वारा सींचे जाने वाले रथ पर युद्धरत एथीनी की आकृति है और यह यूनानी मुद्रा लेख है BA ≱IΛEΩε євлекоуклі антіохоу उपयुक्त वर्गों के तमाम सिक्कों में किसी-न-किसी रूप में हाणी की आकृति अवश्य पाई जाती है। इसका किचित सम्बन्ध प्रथम सेल्यकस

और चन्द्रगुप्त मीर्य के बीच हुई सिन्य की एक वार्त से जान पड़ता है। इसके अनुसार संस्कृतक प्रथम ने पांच सी हाधियों के बरुल चन्द्रग्य को पैरोपितस्य प्रिया, अराकोनिया और मेरोपित्या के प्रान्त दे दिये थे, पंजाब तथा मुगाबियों होरा विचित भारत के दूसरे प्रदेशों पर अपना दावा छोड़ दिया था। संस्कृत का एक वहा प्रकृत प्रतिवृद्धी एटीयोनस्य था। उसने इससस की लड़ाई में एटीयोनस्य को बहरो फिल्स्त दी थीं। सिन्युक्त की विजय का मृख्य कारण पंच सी हाथी ही थे। तभी से हाथी सेस्युक्त की विजय का मृख्य कारण पंच सी हाथी ही थे। तभी से हाथी सेस्युक्त संखे के शासकों का प्रिय चिन्द्र बना पा। प्रत्युक्त थोड़ का सिर इस बंध के शासकों का द्विया चिन्द्र पा। यह शायद सिकन्दर के प्रतिद्ध थोड़ बुक्किल्स की स्मृति में अपनाया गया वा। सिकन्दर ने इस थोड़ के नाम पर पंजाब में झेल्कम्दर एए एक नगर भी बनाया था।

ऊपर जिन युनानी सिक्कों पर विचार किया गया है, उनमें से अधिकांश उदगम-स्थान की दिष्ट से अभारतीय हैं, लेकिन उनमें से सभी का इस देश से दुर अथवा निकट का सम्बन्ध अवस्य है । लेकिन, जो यनानी सिनके वास्तव में इस देश में ढाले गए और जिनका सुदूर उत्तर तथा पश्चिमोत्तर क्षेत्र में प्रचलन था, वे बैंक्ट्रिया और भारत के युनानी झासकों के सिक्के हैं। ये बैंक्ट्रियाई युनानी पहले सेल्युकस प्रथम और उसके उत्तराधिकारियों की अधीनता मानते थे. और आलिर सेल्यूकस प्रथम के पौत्र एंटिओक्स थियस (एंटीओक्स द्वितीय) के शासन-काल में बैक्टिया के युनानी क्षत्रप डायोडोरस ने ईसा पूर्व की तीसरी शताब्दी के मध्य में वैक्ट्या पर से सीरियाई राजवंश की सत्ता समाप्त कर दी। जस्टिन कहता है कि इस तरह सीरियाई सत्ता से मुक्त होने के कुछ ही दिन बाद डायोडोरस की मृत्यु हो गई और उसके बाद उसका बेटा डायोडोरस द्वितीय राजा हुआ । इसने जो सिक्के जारी किये उन पर इसका नाम और एंटीओरस द्वितीय की आकृति भी अंकित है। लेकिन, डायोडोरस द्वितीय को ये सारे सिक्के तथा इसे वैक्ट्रिया के मिहासन से अपदस्य करने वाले यूबीडेमस प्रथम के सिक्के भारत से बाहर ही जारी किये गये थे। मूथीडेमस प्रथम के डेमिट्रियस आदि निकट उत्तरा-जब डेमिट्यिस ने भारत पर चढ़ाई कर यहां के कुछ इलाके जीत लिये, तो यहां ढाले गयेथे। युकेटाइडीज ने बैक्ट्रिया में डेमेट्रियस की सत्ता का अन्त किया था। यह एक प्रतिद्वन्द्वी यूनानी राज-परिवार का मुखिया थ। इसका डेमेट्रियस के उत्तराधिकारियों से सदूर उत्तर और उत्तर-पश्चिम भारत के प्रदेशों की सत्ता के लिए संघर्ष हुआ था। युकेटाइडीज ने बहुत बड़ी संस्था में सिक्के जारी

किये थे। इनमें बहुत-से सिक्के आरत से जारी हुए थे। दर्जनी इंडोधीक शासकों ने भारत में सिक्के डाल से जिनमें अधिकांश या तो युविडेमस प्रथम के मराने के ये या युक्टाइडीज के घराने के। शकों ने जब यूनानी राजाओं को वैक्ट्रिया से जरेड़ दिया तो इन्होंने भारत को ही अपना घर बना लिया था। यद्यिष इन वैक्ट्रियाई और इंडोधीक राजाओं की कहानी का प्रारंथ मीर्थ यूगके जसराख में ही हो जाता है, तथापि वास्तव में इसका संबंध शृंग और कब्ब यूग से ही है।

#### अध्याय 4

# चन्द्रगुप्त और बिन्दुसार

पिछले एक अध्याय में हमने यह बताया कि नन्दों के अधीन मगघ साम्राज्य की सीमाएं किस तरह बढ़ती गयीं और किस प्रकार वह दढ़ होता गया। इस नवीन राजतंत्र को दो खतरे थे। एक ओर तो इस शासन के प्रति जनता में असंतीय के लक्षण दिखायी देने लगे थे. जो किसी अञ्चम भविष्य का आभास देते थे। दूसरी ओर पश्चिमोत्तर सीमा पर विदेशी आकान्ताओं का खतरा था। यह सच है कि मिकत्वर को व्यास-तर से औरना पड़ा था. लेकिन तसके 'उत्तराधिकारियों' के मन में उसकी वह महत्त्वाकांक्षा, उसकी वे विस्तारवादी योजनाएं अब भी चल रही थीं। सिकन्दर की नीति पर चलने के और उसके विजित प्रदेशों पर अधिकार बनाये रखने के लिए 'किसी प्रसिद्ध सेनापित के अधीन एक प्रबल राज्य-सेना' की आवश्यकता का रोना भी रोया जा रहा था। सिकन्दर की मत्य के बाद कुछ समय तक इनमें से कोई भी शर्त परी नहीं हो पाई। मेसीडोन के राजपों2 को 323 से लेकर 317 ई॰ पु॰ तक भारत की सीमा पर एक प्रकार के संयक्त राज्य से ही संतोष करना पड़ा । लेकिन, पश्चिमी एशिया में एक नये नेता के अधीन युनानी सेनाओं के संगठन में बहुत अधिक देर नहीं लगी, और इस प्रकार भारतीयों के सामने एक बार फिर उस प्रचण्ड बिदेशी झंडावान को खेळते की नैयारी करने की भावश्यकता आ पडी ।

<sup>1.</sup> मैनिकंडल, एंशियंट इंडिया ऐज डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेचर ए० 201-2

<sup>2.</sup> यह बड़ा रोचक प्रस्त है कि सिकन्दर और उसके अनेक 'उत्तरा-षिकारियों' के गृह-नगर मैसिडोन का भारतीयों को बता था या नहीं। अंमेंद्रकृत अवदानकरपळता के अदिन-पुण्याबदान (सं० 52) में मण्क नामक नगर का उल्लेख है। एम. सी. दास सम्मादित इस ग्रन्थ के बंगळा संस्करण में यह नाम माब्रुदान है। यह दूसरा नाम, यदि प्रामाणिक हो तो मैसिडोन की याद दिखाता है।

ईसा-पुर्व की चौथी शताब्दी के तीसरे दशक में भारत की राजनीति में अग्रमीज, आंभि, पोरस आदि जिन बहत-से राजाओं का बोलबाला था, वे इस देश की समस्याओं के प्रति किसी प्रकार की जागरूकता या इसके भविष्य के किसी प्रकार के बोध का परिचय नहीं दे रहे थे। नवोदित मगध साम्राज्य को कायम रखने और उसकी थी-समृद्धि की बद्धि करने, विदेशी खतरे का सामना करने, 'अस्त-व्यस्त भारत के असंख्य टकडों को जोडकर एक करने' और इस प्रकार **चकवर्ती** के आदर्श को व्यावहारिक राजनीति में एक वास्तविकता के रूप में प्रतिष्ठित करने, भारतीयों को विभिन्न कार्य-क्षेत्रों में एक महान प्रयत्न के लिए उत्साह से अनुप्राणित करने और इस देश को राजनीतिक तथा सामाजिक दिप्टियों से बाहरी दुनिया के संपर्क में लाने-इस मब के लिए किसी परम पुरुवार्थी और पराक्रमी व्यक्ति की आवश्यकता थी और इस देश का सौभाग्य था कि शीघ ही इमे एक ऐसा पराक्रमी पुरुष मिल गया। अगर प्लटार्क और जस्टिन की बातों पर विश्वास करें तो जब (326-25 ई० पू० में) सिकन्दर पंजाब में था, उस समय एक सामान्य कुलोत्पन्न "किशोर" उससे मिलने आया था, जिसके विषय में अनश्रतियों में ऐसे लक्षणों की चर्चा है, जो उसके उज्ज्वल भविष्य की सूचना देते थे। इस व्यक्ति ने देश की तत्कालीन वस्तुस्थिति को, जिसने निश्चय ही जन-मानस को निराशा से भर दिया होगा, पूर्णतः बदल देने की महनीय योजना बनायी । लगभग चौथाई सदी तक यह व्यक्ति इस देश पर छाया रहा, उसके बाद कई पीढियों तक देश को चन्द्रगप्त द्वारा बनाये गये रास्ते पर चलना था।

कृतंत्र भावी पीड़ियों ने हम नेता की सफलताओं को अमरस्व प्रदान कर दिया। चन्द्रमुक्त को लेकर अनेक दंकनआएं चल पड़ी थीं, जिनके कुछ अंध लेटिन इतिहास-कारों की कृतियों में भी मिलते हैं। खुद हमारे देश में संस्कृत, पार्लि और प्राप्त में ऐसी न जाने कितनी प्रदास्त्रियां, क्याएं, नाटक, बल्कि यहां तक कि नाविनिक -बिवेचन भी उपलब्ध है, जिनमें उस बीर का गुणगान किया है, जिनके बाहुओं

प्लूटार्क की जीवनी (लोएव) खंड vii, साइफ आफ अलेक्नांडर, अच्याय, 62; प्. 403; प्लूटार्क के लिए मैंक्निंडल, इन्वेजन, प्. 311 और जिस्टन के लिए प्. 327।

मिला. बाल एव हि लोकेन संभावितमहोदयः; मुडाराक्षस (सं. हरिदास सिद्धांतवागीश भट्टाचार्य) प्. 452; परिडिाल्टपवंन (सं. जैकोबी, द्वितीय सं.), viii, 243; जस्टिन मैनिकंडल, इन्वेजन प्. 327

में म्लेच्छों से त्रस्त इस घरित्री को घरण मिली और जिसने 'जम्बद्वीप' को एक सुत्र में बांध दिया । किन्तु, दुर्भाग्यवश इस असाधारण व्यक्ति के जीवन-वत्त के सम्बन्य में लिखित रूप में ऐसी बहुत कम बातें मिलती हैं जो प्रामाणिकता की कसौटी पर खरी उतरें। यहां तक कि उसके पौत्र के अभिलेखों में भी उसका नाम नहीं मिलता । पतंत्रिक के महाभाष्य में चन्द्रगप्तसभा। और अमित्रधात का उल्लेख तो मिलता है, जो शायद चन्द्रगप्त का ही पत्र था. लेकिन इस आदि मौर्य के पराक्रमों के विषय में कुछ नहीं मिलता। उसके विषय में जितना-कुछ ज्ञात है, उसके एक बहुत बड़े अंश का सम्बन्य लोक-कथाओं की दुनिया से है। वन्त्रगुप्त-कथा जैसी किसी वीज ने ईस्वी सन् के प्रारम्भ से पूर्व ही स्वरूप ग्रहण कर लिया होगा, क्योंकि जस्टिन ने, जिसने आगस्टस के एक समकालीन पोम्पीयस टोगस के लैटिन इतिहास को संक्षिप्त रूप में प्रस्तुत किया था, अपने विवरण में इस कथा-माला की कई घटनाओं का वर्णन किया है। इसी चन्द्रगप्त-कथा से आगे चलकर मध्ययुग में चाणक्य-चन्द्रगुप्त-कथा का विकास हुआ था। चन्द्रगप्त-कथा के कुछ अंश बौद्ध ग्रन्थ मिलिन्दपञ्हों और थैरगाथा टीका<sup>3</sup> में भी मिलते हैं. और मैमूर के जैनों के अन्य अभिलेखों के अतिरिक्त कुछ अभिलेखों में भी ये सुरक्षित हैं। विचित्र बात यह है कि अशोकावदान में जहां चन्द्रगुप्त के पुत्र बिन्द्रसार का उल्लेख मिलता है, स्वयं चन्द्रगुप्त का कोई जिक्र नहीं है। तिमल में जो 'वस्व मोरियार' का उल्लेख मिलता है, सम्भव है वह चन्द्रगप्त-कथा से ही सम्बद्ध रहा हो । इसका अपेक्षाकृत पूर्णतर विवरण हेमचन्द्र के परि-शिष्ट पर्वन, महावश टीका, वर्मी उपाल्यानों और बृहत्-कथा के कश्मीरी संस्करण में मिलता है। उपाख्यानों की एक वाबना विशाखदत्त ने नाटक के रूप में भी प्रस्तृत की है। इस नाटक की मुख्य क्यावस्तु का संकेत खंडकी शिकः में मिलता है। कुछ और तथ्य विष्णुपुराण की टीका और विशाखदत्त के महा-राक्षस पर घुंडिराज द्वारा लिखी टीका में भी मिलते हैं।

चन्द्रगप्त के जीवन की सच्ची कहानी प्रस्तृत करने के लिए सिर्फ कथाओं पर

<sup>1.</sup> I. 1.9

<sup>2.</sup> III. 2.2

मलल शंखर, डिक्शनरी आफ पालि प्रापर नेम्स, I, 846

बिगांडेट, दि लाइफ आर लीजेंड आफ गीतम, ii, 12

काव्यमीमांसा (तृ. संस्करण) पृ. क्रांगं पर उद्भृत ।

निर्भर रहते में काम नहीं चल सकता। अभिनेत्तों, यूनानी और लेटिन सुनों, भारतीय और मित्रली पुरावृत्तों में सुर्पित वंत्रवृत्तों तथा कतियय आसीमक बत्तीयों में प्राप्त विवादी जानकारियों को संयोजित करके ही उसके जीवन की सच्ची कथा का निर्माण किया जा सकता है।

अभोक और दगरय के अभिनेत पूर्व मौर्वकाल के आध्यात्मिक विचारों, धार्मिक स्थिति, आस्तरिक जासन और सामाजिक जीवन से सम्बन्धित जानकारी के स्रोत के रूप में काफी महत्त्वपूर्ण हैं. लेकिन उनमें ऐसी विशिष्ट घटनाओं का कहीं कोई उल्लेख नहीं है. जिन्हें निश्चित रूप से चन्द्रगुप्त अथवा उसके पुत्र बिन्दुसार के शासन-काल का माना जा सकता हो। इसके विपरीत रुद्रदामन के जनागढ़ शिलाभिलेख में न केवल इस आदि मीर्य के नाम का स्पट्ट उल्लेख है. बल्कि उससे विजित प्रदेशों की सीमा और उसकी शासन-प्रणाली की भी साफ झलक मिलती है। लेकिन, चन्द्रगप्त के जीवनवत्त के पर्णतर विवरण के लिए हमें हेलेनी यम और रोम साम्राज्य की प्रारम्भिक सदियों के यनानी और रोमन लेखकों का महारा लेना होगा। यनानी लैटिन प्रमाणों में एक महत्त्वपूर्ण स्थान प्रथम दोनों मौर्य जासकों और सीरिया के उनके समकालीन शासकों के बीच स्थापित सैन्नीपर्ण संबंधों के वर्णन को देना चाहिए। इस वर्णन के लिए हम एथेनिअस के आभारी हैं, जिसने फिलाक्स और हिगसेंडर<sup>1</sup> को उद्धत किया है। भारतीय राजदरबार और कल यनानी राजदरबारों के बीच दुतों का आदान-प्रदान भी हुआ था और इनके बीच पत्र-व्यवहार भी चलता था। तीन युनानी दूतों के नाम प्राप्त हैं---मेगास्थनीज, डीमेक्स और डायोनिसियस । जैसा कि सर्वविदित है, मेगास्थतीज की इंडिका चन्द्रगृप्त और उसके काल में सम्बन्धित कई विषयों की जानकारी के लिए सबसे महत्त्वपूर्ण सुत्र है। लेकिन, डायोडोरस, स्ट्राबो, एरियन, फिनी और दूसरे यनानी लेखकों की कृतियों में तत्कालीन भारत से सम्बन्धित जो अंश मिलते हैं वे उस समय की राजनीतिक गतिविधियों की अपेक्षा आन्तरिक शासन और सामाजिक रीति-रिवाजों पर ही अधिक प्रकाश डालते हैं। सिकन्दर की मृत्यु के बाद जिस घटनाकम के कारण मौर्य साम्राज्य का उदय और विस्तार हुआ, उसके लिए मस्य रूप से डायोडोरस सिक्लस की यनिवसंल हिस्टी (बिब्लियोथेके) के जिल्द 18 और 19, प्लूटार्क-कृत लाइफ ऑफ एलेक्जंडर, पोम्पियस ट्रागस के हिस्टोरिया फिलीपोसिया का जस्टिन द्वारा प्रस्तृत सार-संक्षेप (15वीं जिल्द), एपियन कृत सीरियाक (जिल्द 11,955) और

मैक्किंडल, इन्वेज्न, प्. 405, 409 पा. टि.

-

स्ट्रावों के श्योधको तथा पिनती की तेष्मुरल हिस्सुों के कुछ हिस्सों पर ही निभंर करना है। पौराणिक और सिंद्रली आध्यानों में हेलेनी राज्यों के साथ बन्द्रपूप्त के संवंसों का कोई उल्लेख नहीं है। लेकिन, उनमें मगय में राज-बंध के परिवर्तन का उल्लेख मिनता है और साथ ही राजा के कुल-बील के बारे में भी कुछ जानकारी मिनती है, जो चूनानी सुत्रों में नहीं मिनती। जिन बुतकारों की अवनिष्ट कृतियों का मगय किसी तरह एप्त-काल से पहले नहीं माना जा सकता, उन पर बाणक्य-बन्द्रपुत्त-कथा का प्रभाव जवस्य रहा होगा, और उनके समय तक यह कथा बहुत विकतित अवस्था में पहुँच चुकी होगी। इनसे पहले के साहित्य में कोटिस्थ का कोई उल्लेख नहीं मिनता, लेकिन इनमें तो बहु उस पदना-बक्क के प्रमुख कर्ता के रूप में सामने आता है, जिसके कारण बन्दपुत्त ना की मना समाप्त कर सका। यह बात द्वापत के आधार पर जिस्त हारा बताये गये तथ्यों से बिल्कुल मिन्न है, ब्यॉकि उनके विवरण में हम चन्द्रपुत्त को मगम के विष्ण्य के मृत्य नायक के रूप में से स्वते हैं, जबकि बहां कीटिस्य का कीई

मौर्य-काल के प्रमाण-मुत्रों में अच्चर कौटित्य अर्घशास्त्र का भी नाम लिया जाता है। इस कृति से जो पुष्कल जानकारी प्राप्त होती है, उसका संबंध स्पूल राजनीतिक तथ्यों की अपेक्षा गासन, सामाजिक जीवन जादि के आदशों और पद्मियों से ही अपिक हैं। इसके अतिरिक्त यह भी एक विवादास्पद विषय है कि इसे सवस्प मौर्यकाल की कृति मानना कहां तक ठीक है।

उपर्युक्त मुत्रों के आधार पर चन्द्रगुप्त के जीवन वृत्त की रूप-रेखा प्रस्तुत करने से पूर्व उसकी निथि-निर्धारण की कठिन समस्या पर दो शब्द कह देना अनचित न होगा।

विद्वानों ने कंत और बौद अनुशृतियों के आधार पर सामान्य रूप से सभी भौय राजाओं और विशिष्ट रूप से चन्द्रपुत्त की तिथि निर्वारित करने का प्रयत्त किया है। हेमचन्द्र-कृत परिधिष्ट-पर्वने के ज्ञात होता है कि जन्द्रपुत्त महावीर को केन्द्रपाशिक के 155 वर्ष वा सिहासनाच्य हुआ। अदेश्वर की कहावकी से भी इस बात की पुष्टि होती है। लेकिन, विचारप्रेणी में मेक्तून ने कुछ ऐसे मूर्वो का उल्लेख किया है, विनके अनुसार उसका सिहासनारोहण उसत तिथि

संपा. जैकोबी, पृ. xx, पाठ, viii, 339।

<sup>2.</sup> वही, पृ. xx

<sup>3.</sup> वही, पृ. xx

से 60 साल बाद 215 वी० सं० में हुआ। एक तो जैन लेखकों के बीच आपस में ही मतैक्य नही है, और फिर महावीर की कैवल्य-तिथि स्वयं ही एक विवादा-स्पद विषय है, इसलिए ऐसे सुत्रों के आधार पर तिथि-निर्वारण करना निरापद नहीं है। मेरुतंग द्वारा उद्धत स्मारक पदों में कूछ अन्य ऐसे तथ्य भी मिलते हैं जिनके अनुसार चन्द्रगुप्त के सिंहासनारोहण और शक-शासन की समाप्ति पर विकम संवत के प्रारम्भ के बीच 255 वर्षों का अन्तराल पड़ता है। इस दृष्टि से प्रथम मौर्यराजा के राज्याभिषेक की तिथि ई० पू० 313 मानी जायेगी। यह तिथि सेल्युकस संवत् के प्रारम्भ के आस-पास ही पड़ती है और इसलिए कुछ विद्वान इसी तिथि को अधिक स्वीकार्य मानते हैं। लेकिन, यह नहीं भूलना चाहिए कि जब जैन लेखक चन्द्रगप्त के शासन के प्रारम्भ की बात करते है तो उनका तात्पर्यं मगध अथवा पंजाब में नहीं; बल्कि स्पष्टतः अबन्ति में उसके शासन के प्रारम्भ से है, और फिर इन स्मारक पदों में जिस निधि-परंपरा का उल्लेख है उसका आंशिक खण्डन तो भद्रेश्वर और हेमचन्द्र ही कर देते हैं। अपरंच, चन्द्रगुप्त के सिंहासनारोहण की तिथि ई० पू० 313 रखना बौद्ध अनुश्रृतियों से मेल नहीं खाता। अगर हम बद्ध के परिनिर्वाण की सिहली निथि (ई० पु० 544) मान लें तो चन्द्रगृप्त का मिहासनारोहण ई० पू० 382 में मानना होगा, क्योंकि बौद्ध अनश्रतियों के अनुसार वह शाक्य मनि के परिनिर्वाण के 162 वर्ष बाद सिहासन पर बैठा था. और अगर हम कैन्टन की अनश्रतियों में बतायी भगवान् बुद्ध की निर्वाण-तिथि (ई० पू० 486) मान कर चलें तो उसका सिंहा-सनारोहण ई॰ पू॰ 324 में मानना होगा । इनमें से पहली तिथि, नि:सन्देह, यूनानी प्रमाणों से मेल नहीं खाती है, लेकिन जहां तक इस दूसरी तिथि का सम्बन्ध है, इसका मेल यनानी और रोमन लेखकों के प्रमाणों से भी विठाया जा सकता है। लेकिन, बौद्ध इतिवत्तों द्वारा प्रस्तत आंकडे उतने ही सन्दिग्ध हैं जितने कि भद्रेश्वर, हेमचन्द्र और मेरेलंग द्वारा प्रस्तत तथ्य हैं। इसलिए इस गत्थी को सलझाने के लिए हमें उस कंजी का सहारा लेना होगा जो यनानी लेखकों के विवरणों और अशोक के अभिलेखों में मिलती है।

क्लासिकल इतिहासकारों ने चन्द्रगुप्त के जीवन की कई प्रसिद्ध घटनाओं का उल्लेख किया है और साथ ही उनके तिथि-कम का भी कुछ संकेत दिया

इंडि. एंटि. 1914, पृ. 118; जैकोबी, कत्यसूत्र आफ् भद्रबाहु, लीपजिल, 1879, पृ. 7

है। इस प्रकार बहु जब 'कियोर' या और उसने 'राज्ञल्ब' प्राप्त नहीं किया वा (not called to royalty) तभी उसकी मेंट सिकन्दर से हुई वी (326-25 ई॰ पू॰)' और उसके 'अविरानंतर'' भारतीयों को बर्तमान शासन का तक्ता उलट देने के लिए उक्ताकर, या अगर दूसरी ध्यास्या को स्वीकार कर तो भारतीयों को अपना नया राज स्वीकार करने के लिए राजी करके,' वह राजिशहासन पर बैठ गया। इसके बाद- उसने सिकन्दर के

प्लूटाकं, पूर्वोद्धत lxii (लोएव क्लासिकल लाइब्रेरी), पेरिन द्वारा अनुदित; जस्टिन, इन्वे. अले. प. 327)

प्लूटाक, पूर्वोद्धत lxii, प्. 401 ।

<sup>3.</sup> जस्टिन, इन्बे एस्टे, प् 328; वाटसन द्वारा अनूदित जिन्टन की कृति, पृ. 142।

जस्टिन ने सिकन्दर के प्रान्तीय शासकों के साथ चन्द्रगृप्त के युद्ध की वर्चा करने के बाद पुन: "इस प्रकार सिंहासन प्राप्त करके", इन . बब्दों का प्रयोग किया है। इससे टार्न ('ग्रोक्स इन वैक्ट्रिया एंड इंडिया', प. 47) - जैसे कुछ विद्वानों का विचार यह है कि चन्द्रगुप्त ने सिकन्दर के क्षत्रपों के साथ, जिनमें से अन्तिमिषयोन 316 ई० पू० तक भारत में रहा, युद्ध करने के बाद राजसिंहासन प्राप्त किया। लेकिन, ''इस प्रकार सिंहासन प्राप्त करकें, इन शब्दों की व्याख्या करते हुए सिर्फ पिछले वाक्य को ही, जिसमें उन क्षत्रपों के साथ चन्द्रगुप्त के युद्ध की घटनाओं का वर्णन है, ध्यान रखने से काम नहीं बलेगा। इनका सम्बन्ध उन घटनाओं से भी है जो मेसीडोनी सेनानायकों के साथ चन्द्रगुप्त की भिड़न्त से पहले हुई, और वास्तव में ये चन्द्रगुप्त के उदय से सम्बन्धित समस्त घटना-क्रम की संक्षिप्त आवृत्ति प्रस्तुत करते हैं। सेल्युक्स के पराक्रमों की ऐसी ही मंक्षिप्त आवृत्ति के लिए देखिए एवियन-कृत सोरियन अफेयसं, xi, पृष्ठ 9,55 । जस्टिन ने इसका जो विशद विवरण दिया है, उसमें स्पष्ट शब्दों में कहा गया है कि चन्द्रगुप्त को सिकन्दर के जिबिर से बत्रकर निकल भागने (326-25 ई० पू० में) के तुरन्त बाद की एक घटना से राज प्राप्त करने के लिए प्रयत्न करने की प्रेरणा मिली। 'नवा राज'' शब्दों के वाद deinde अर्थात् 'उसके बाद' के प्रयोग से ऐसा लगता है कि मेसीडोनी युद्ध भारत में राज्य-परिवर्त्तन के बाद ही किसी समय हुआ । मुद्राराक्षस के अनुसार भी म्लेच्छ झासकों और उनकी सेनाओं

प्रान्तीय शासकों पर आक्रमण करने की तैयारी की; और इन सभी शासकों को मारकर "सिकन्दर की मृत्यु के बाद" (अर्थात् 323 ई० पू० के बाद) उसने भारत के कंघों से गुलामी का जुआ उतार फेंका 1<sup>1</sup> जब सिल्यकस अपनी भावी महानता की नींव डाल रहा था, उस समय भारत में चन्द्रगुप्त राज्य करता था।2 (इस प्रसिद्ध मेसीडोनी सेनापति ने बेबीलोन की क्षत्रपी 321 ई॰ पु॰ में पहली बार प्राप्त की, 312 ई॰ पु॰ में दुवारा नगर पर कब्जा किया और एक संवत चलाया, और 306-5 ई० पू० राजा की उपाधि धारण की ।) बैक्टिया वालों को पराजित करके वह भारत पहुँचा और वहां चन्द्रगुप्त से संघि करके एटीगोनस से निपटने के लिए लौट गया (301 ई॰ पू॰ से पहले) 13 एपियन ने अन्य बातों के अलावा चन्द्रगुप्त के साथ हुई सेल्यकस की लड़ाई का भी उल्लेख किया है। भारत के राजा के साथ वैवाहिक सम्बन्ध के विषय में हुए उसके समझीते का जिक्र करते हुए वह कहता है कि उसने कुछ पराक्रम तो एंटीगोनस की मृत्यु से पूर्व किये और कुछ उसके परचात् अर्थात 301 ई० पू० के बाद । जस्टिन के कुछ दूसरे विवरण जैसे सुत्रों से यह बात स्पष्ट हो जाती है कि इन अभियानों का सम्बन्ध सिर्फ सेल्यूकस-चन्द्रगुप्त के युद्ध से ही नहीं, बल्कि इस देश के बाहर की उन घटनाओं से भी है, जिनका उल्लेख एपियन के विवरण में हुआ है, जैसे सीरियाई कवीलों के साथ सेल्युकस का युद्ध आदि। जस्टिन के विवरण के अनुसार सेल्यकस की चन्द्रगप्त से संधि उसके प्रतिद्वन्द्वी एंटीगोनस से हुए युद्ध से पूर्व ही हुई थी। वास्तविकता यह है कि यहां एपियन ने 'निकेटर' अर्थात् विजयी के रूप में सेल्यकस के चरित्र का संक्षिप्त उपसंहार प्रस्तुत किया है।

का पूर्ण विनाश मगध के राज्य-विष्लव के बाद ही हुआ (इंडियम कस्त्रपर, ii, पुरु 561)।

जिस्टन, इन्वे० एले०, 327 ।

बही, पृष्ठ 328 ।

<sup>3.</sup> वही, पच्ठ 328।

<sup>4.</sup> रोमन हिस्द्री, जिल्द ii, खंड xi, 9,55, पृष्ठ 204 (लाएव क्लासिकल लाइब्रेरी), ह्वाइट-कृत अनुवाद।

यनानी सत्रों के आधार पर यह निश्चय नहीं किया जा सकता कि सेल्यूकस से यद के बाद चन्द्रगुप्त कितने समय तक जीवित रहा । ऐसा विदित है कि उसका पीत्र अशोक सीरेन के मगास का तुल्यकालीन था, और पोरफायरी से ज्ञात होता है कि मगास 259 ईo पूo के बाद जीवित नहीं रहा। इस तिथि की परिट पोलीबियस (परिच्छेद 10, पष्ठ 22) के समकालीन कवि कैलिमैक्स और सिक्कों से भी होती है। अगर इस तिथि को स्वीकार कर लिया जाय तो इसका मतलब यह होगा कि अशोक के 13वें चट्टान आदेशलेख को 259-58 ई॰ प॰ से बाद का नहीं माना जा सकता, क्योंकि इस अभिलेख में मगास को जीवित बताया गया है। राज्य की ओर से घम्मिन्तिपयों की पत्यरों पर खोदने का कार्य अयोक के अभियेक के बारहवें साल से प्रारम्भ हुआ, इसलिए उसका सिंहासनारोहण 2:0-69 ई० प० के बाद नहीं हुआ होगा । इस प्रकार हमने जिस प्रमाण पर अभी यहां विचार किया है, उसके अनसार चन्द्रगप्त की मृत्यु और उसके पुत्र बिन्द्रसार का शासन-काल सेल्युकस के साथ चन्द्रगप्त की लड़ाई और 270-69 ई० पु० के बीच ही पहना चाहिए। अन् श्रतियों के अनुसार चन्द्रगृप्त ने 24 वर्ष तक राज्य किया. बिन्द्रसार ने 25. 26 या 28 वर्ष तक और अशोक के राज्य पाने और लमका राज्य-मियेक होने के बीच चार वर्षों का अंतराल पड़ा। अगर हम बिन्द्सार के सम्बन्ध में इस बीच वाली अवधि, अर्थात् 26 वर्ष को स्वीकार कर लेते हैं तो चन्द्रगुष्त के राज्य सत्ता प्राप्त करने और उसके पौत्र के राज्याभियेक के बीच निश्चय ही 55 वर्षों का अंतराल होना चाहिए । इस अनमान के अनसार चन्द्रमप्त 270-69+55=325-24 ई० प्० से पहले राज्य पा चका था। कुछ विद्वानों का कहना है कि चन्द्रगप्त का उदय इससे कुछ पहले ही हुआ। उनके अनुमान का आधार ट्रिपैराडीसस के विभाजन की तिथि (321 ई॰ पु॰) है। ऐंटीपेटर को सिंधु और झेलम के प्रदेश भारतीय राजाओं को दे देने पड़े थे, "क्योंकि किसी प्रतापी सेनापित के नेतृत्व में एक राजकीय सेना के बिना इन राजाओं को हटाना असम्भव था। "राजकीय सेना" की कमी और "प्रतापी सेनापति" का अभाव, इन दोनों बातों का तब तक कोई

टार्न, 'एंटीगोनोस गोनाटस', पुष्ठ 449 ।

डायोडो॰ xviii, पृष्ठ 39, मैक्किंडल-कृत ऍक्सिएंट इंडिया इन क्लासिकल लिटरेचर, पृष्ठ 211-12

अर्थ नहीं निकलता जब तक कि ऐसा न मान लिया जाय कि सिकन्दर के अर्थवाहत अधिक शनिताली प्रात्मीय शासकों को मार आला गया था या निकाल बाहर किया गया था या । रोमन इतिहासकार इसका श्रेय कांभी या गोरव को नहीं, बल्कि सिर्फ चन्द्रगुर्त को देते हैं, "जी उन्हें (भारतीयों को) स्वतंत्रता दिखाने वाला नायक था।" यह सच है कि वेबीलोन और ट्रिगैराहिसस के विभाजन के सिलिलिले में इस महान् भारतीय नायक का उन्लेख नहीं हुआ है, लेकिन यूडेमस के विषय में भी जिसे 314 ई० पू० में तल्लीलिलों के साथ मिलकर फिलिप्यन द्वारा शासित प्रदेशों का प्रवासन संभालने को कहा गया था, ऐसा ही मौन देवने को मिलता है। वह पोरस के बाद भी जीवित रहा, और भारत के किसी हिस्से में 317 ई० पू० तक रहा।

युनामी और रोमन इतिहासकारों से चन्द्रगुता का नाम अक्सर विद्वत करा में प्रस्तुत किया है। इस गुत्थी को सर विविध्यम जेत्स ने मुख्याला, और यूनानी-रोमन इतिहासकारों और भूगोल शारिवमों इत्तर प्रयुक्त विभिन्न जपाधियों के साथ भारतीय यों में मिलने वाले अवम गीमें राज के नाम का मामंकस्य स्वापित किया। हमारे देश के लेवकों ने भी कभी-कभी ऐसी उपाधियों का प्रयोग किया। हमारे देश के लेवकों ने भी कभी-कभी ऐसी उपाधियों का प्रयोग किया है, जिन पर दो शब्द कहना अक्सी है। मुशिवित हिंद कर बंदाओं के पुरालेखकों में उसके नाम का छलेल कही नहीं हुआ है। लेकिन, इददानन प्रथम के बुनावड़ शिलालेख में इसका स्पष्ट उल्लेख हुआ है। विकत, इददानन प्रथम के बुनावड़ शिलालेख में इसका स्पष्ट उल्लेख हुआ है। विकत, इददानन प्रथम के बुनावड़ शिलालेख में इसका स्पष्ट उल्लेख हुआ है। प्रवासित, इसका हमारेख किया है। मुतावी लेखकों में फीलामों ने जिस हिंद (सांड्रोकोटटस) का प्रयोग किया है, वह शुद्ध नाम के सबसे करीब है। एपिनिन यो है हमा उत्तरी की है। एपिनिन की परिवास ने इसकी उदराणी की है। पहालों, एरियन और जरितन उसे सांड्रोकोटटस कहते हैं। एपियन और प्लूटला इसे विकृत करले एंड्रोकोटटस कहते हैं। एपियन और प्लूटला इसे विकृत करले एंड्रोकोटटस कहते हैं। एपियन और प्लूटला इसे विकृत करले एंड्रोकोटटस कहते हैं। साराशक्स में चहतीरित (पन्द्रायी), पियरनेख (शियरवंत) और

<sup>1.</sup> इन्बे॰ अले॰, पुष्ठ 327

इन्बे॰ अले॰, पृष्ठ 177, स्मिय-कृत 'अशोक', पृष्ठ 12

स्ट्राबो कहता है कि सांड्रोकोट्टस ने पालिबोध्यस (पाटलिपुत्रक?) उपनाम धारण किया, मेगास्थतीज एण्ड एरियन, पृष्ठ 66 ।

बुषल उपनामों का प्रयोग हुआ है। स्पष्ट है कि चन्द्र श्रीचन्द्रगुप्त काही संक्षिप्त रूप है और इसमें सम्मान सूचक शब्द श्री जुड़ा हुआ है। अगर यह बात सही अनश्रतियों पर आधारित हो कि चन्द्रगुप्त की एक उपाधि पियदंसण भी थी, तो यह बहुत रोचक बात है, क्योंकि यह उसके प्रसिद्ध पौत्र अशोक की भी उपाधि थी और उसके अभिलेखों में सामान्य नाम के रूप में इसका प्रयोग हुआ है। राजा की उपाधि के रूप ने इसका उल्लेख अनंतदेव के राजधर्मकौस्तुभ में हुआ है<sup>3</sup> जहां बिष्णुवर्मोत्तर की उद्धरणी की गई है। लेकिन, पूर्ववर्ती काल में इसका चलन उतना अधिक नहीं जान पड़ता, जितना कि दूसरी उपाधि देवानांपिय का । वृष्ठ शब्द के प्रयोग से कुछ विद्वान ऐसा अनुमान लगाते हैं कि यह इस बात का द्योतक है कि चन्द्रगुप्त नन्दों के बंश में उत्पन्न हुआ था, जो शुद्र थे। लेकिन, इस उपकुलनाम का प्रयोग तो महाकाव्यों और स्मृतियों में ऐसे क्षत्रियों और दसरे लोगों के लिए भी हुआ है, जो परम्परागत मार्ग से विचलित हो गये थे। अभी हाल में एक विलक्षण अनमान भी सामने आया है कि यह शब्द दरअसल राजा के पर्याय यूनानी शब्द "वैसीलियस" का हिन्दुस्तानी रूप है 14 लेकिन भारतीय साहित्य में ऐसी कोई बात नहीं मिलती जिससे माना जा सके कि यह कोई राजकीय उपाधि थी । इस शब्द का सामाजिक महत्व ही है, राजनीतिक नहीं, और इसका प्रयोग राजा से इतर और विशेष रूप से बद्ध जैसे रमते हुए धर्मगृहओं और सन्यासियों के लिए ही किया गया है।

चन्द्रगृप्त के वंश के विषय में भारतीय परम्पराएँ एकमत नहीं हैं। इसमें सन्देह नहीं कि वह जिस कुछ में उत्पन्न हुआ था. उसे सभी मीर्थ ही

हरिदास सिद्धान्तवागीश वाला संस्करण, पष्ठ 42, 374

आम तौर पर होता तो ऐसा है कि सम्मान सुबक शब्द नाम के पहले दिया जाता है। लेकिन, इसते उस्टे चलन के भी कई उदाहरण मिलते हैं, जैसे परिशिष्ट पर्वन में, अशोकश्री अभिनेखों में लारतेलस्त्री, वेद या सम्बन्धी, शिलासी, बलसी, और पुराणों में यसत्री, आदि।

२ कमलकृष्ण स्मृतितीयं बाला संस्करण, पष्ठ 43 ।

<sup>4.</sup> इ. हि. क्वा॰ xiii (1937) प्रष्ठ 651

कौटिलीय अर्थशास्त्र (मूल) पृष्ठ 199, रा. कृ. मुकर्जी, हिन्दू सिविलक् शन, एष्ट 264।

बताते हैं। लेकिन, इसकी ब्युत्पत्ति का सवाल एक ऐसी समस्या खड़ी कर देता है, जिस पर विचार करना जरूरी है। घुंडिराज जैसे ब्राह्मण-परम्परा के टीकाकार और विष्णुपुराण के भाष्यकार इसे 'मरा' शब्द से व्यत्पन्न कहते हैं, और मुरा को नन्दराज की पत्नी तथा प्रथम मौर्व राजा की माता-मही या माता बतलाया जाता है। लेकिन इससे प्राचीन ग्रंथों में ऐसा निष्कर्पं निकालने का कोई आधार नहीं मिलता। पुराणों में मुरा का कोई उल्लेख नहीं है, और न शूद्र माने जाने वाले नन्दों और मौयों के बीच कोई वंश सम्बन्ध ही बताया गया है। निस्सन्देह, उनमें ऐसा कहा गया है कि महा-पदम नन्द द्वारा समस्त क्षत्रियों को नष्ट करने के बाद सभी राजा शुद्र वंश के होंगे, किन्तु इसका अर्थ यह नहीं लगाया जा सकता कि महापद्म के बाद के सभी राजा शुद्र ही थे। कारण, हम देखते हैं कि उनमें से कुछ राजवंशों को तो स्पष्टतः द्विज कहा गया है-जैसे कि कण्य राजवंश को । कतिपय पुराणों में कहीं-कहीं शद्रप्रायास्त अधार्मिका: शब्द मिलते हैं। मौर्य-कल के बहुत से व्यक्ति जैनघमं और बौद्धधमं के प्रवर्तक थे और इसलिए उन दिनों उनके लिए 'शृद्रप्राय' और 'अधार्मिक' शब्द का प्रयोग करना कुछ असंगत नहीं होगा। मार्कण्डेय पुराण में तो मौयों को 'असर' तक कहा गया है।2 स्मरणीय है कि भागवत पुराण में बुद्ध द्वारा बहकाये गये लोगों को स्रद्विष कहा गया है। मौयों को जिन सबसे प्राचीन प्रमाणों के आधार पर नन्दवंश से सम्बद्ध बताया जाता है, उनमें से एक तो है महाराक्षस और दूसरा बहुत कथा की मध्ययगीन आवत्ति । लेकिन, ध्यान देने की बात है कि युनानी विवरणों से चन्द्रगप्त और सिकन्दर के समकालीन नन्द-राज अग्रमीज के बीच रक्त सम्बन्ध होने का कोई आभास नहीं मिलता। जस्टिन ने चन्द्रगप्त का उल्लेख "साधारण कुलोत्पन्न" व्यक्ति के रूप में किया है। इसें तो इससे यही लगता है कि चन्द्रगुप्त किसी राजधराने में उत्पन्न नहीं हुआ था और जिस राजवंश के शासन का उसने अन्त किया, उससे उसका कोई सम्बन्ध

पाजिटर, डाइनेस्टीज आफ कलि एज, पृथ्ठ 25 ।

<sup>2. 88. 5</sup> 

<sup>3, 1.3.94</sup> 

इन्बे. एले., पृष्ठ 327

नहीं था। यह बात काफी महत्वपूर्ण है कि कई इतिहासकारों के अनुसार जिन व्यक्तियों ने सिकन्दर को यह रहस्य बताया कि प्रसियाइ का तत्कालीन राजा—स्पटतः अनिम नन्द राजा—नीच कुलोर्मन है, उनमें प्लूटार्क ने एंड्रोकोंट्टर को मी शासिल किया है। यह बात बुडिजन्य प्रतीत नहीं होती कि जो लोग मगय के "नापिल" राजवंद को होय दृष्टि से देखते थे, वे स्वयं बच्छे और प्रतिप्टित बंधा-गोज केन रहे होंगे।

बौद लेखक मौयं को मातृनामक नहीं मानते। वे बराबर इसका प्रयोग एक गोन के रूप में करते हैं; जिसके सभी लोग बृद्ध के काल से ही खित्रयों को खेणी में गिने बाते थे। महां तक कि क्षेमंन्द्र मी, जिसने चन्द्रमूप्त का वर्णन पूर्वनाय्युत के रूप में किया है, 'अबदानकरवस्ता' में अद्योग को स्पष्ट प्रस्तों में सूर्यवा में उपप्तन बताता है। अद्योक सूर्यवा में उपप्तन हुना था, इस बात की पुष्टि कर्ट्स मध्य-कालीन अभिलेखों से भी होती है। गोजनाम के रूप में मीरिय या मौर्य तक्ष्य की प्राचीनता 'सहुम्परिक्रिक्साण सुत्त से भी स्पष्ट है। इसमें भीरियों का वर्णन विष्यिक्षत्रन गणराज्य के, जो नेपाल की तराई में सीमनदें और गोरवपुर में स्थित कसिया के बीच पहला श्रा साइ

इस नाम की ब्युत्पत्ति के पारम्परिक बौद्ध विवरण के लिए देखिए मलालसेकर, डि. पा. प्रा. ने., ii, 673

<sup>2.</sup> कथा संस्था 59, स्लोक 2 । कुछ लोगों का कहना है कि हो सकता है मौर्य कुल के स्थान पर गलती से सीर्य कुल लिखा गया हो, लेकिन अब हम उसी कथा में आने चलकर सौर्य और मौर्य रोनों शब्दों का प्रयोग सामा-साब देवते हैं, तो ऐसे किसी अनुमान का आधार नहीं रह जाता । स्थीत सीर्य-मीर्य-झार्यवानन सीमव्योक्विय: ।

<sup>3.</sup> एपि. इंडि, II, पच्ठ 222 ।

पो. हि. एं. ई. चतुर्थ संस्करण, पृष्ठ 160, 217 ।

यूनानी लेलाकों ने मोराहर, मेरोहस और मोहरिस नामों का उल्लेख किया है।  $(\tilde{\Phi}, E, \tilde{z}, I, \eta_{20} + 470;$  मैंनिकंडल, इन्बे. अल्ले.  $\eta_{20} = 108, 256)$  लेकिन मेड़ीकोट्टस के ताथ अगर इनका कोई सम्बन्ध रहा भी हो तो वह जात नहीं है। अगर मोराहस किसी जाति का नाम या तो इसे बखूबी मोरिय या मीर्य माना जा सकता है।

मीयं जाति को गांधार और इसके आसपास के इलाकों का निवासी बताने की कोशिय की है, लेकिन जन्दिने इस लिए किन प्रमाणों का सहारा लिखा है, वे विवेचन की कसीटी पर खरे नहीं उतरते। 'इनके विचार से सिसिकोट्टोस जन्दमुग्त हो या, किन्तु यूनानी प्रमाणों के यह बात किंद्र नहीं होती। सिकन्दर ने इन दोनों के साथ जो व्यवहार किया, यह एक-सा नहीं है, और ऐसी कोई बात भी नहीं मिलती जिसती दिखता हो कि विभिक्तेस्ट्रोस जब पहले-महल सिकन्दर से मिला उस समय बह किशोर हो था। इसी अगर, या जुल के महल सिकन्दर से मिला उस समय बह किशोर हो था। इसी अगर, या जुल के मा गांधार का प्रसिद्ध वाकुनि सिद्ध करने के प्रयास में भी तर्क का बल नहीं है। याकुनि मान मांचार राजाओं की ही उपाधि नहीं है, इसे हम पौराणिक सुची में विदेह के राजाओं के लिए भी प्रयुक्त देखते है। "मुझारसस्त से पांचवें अंक मैं, दरअसल, इस गांधारों को चटना के विवद्ध सद्या गांवे हैं।

मुजाराक्षस में उस्किवित मीर्यपुत्र (ii, 6, पूक्, 99) का अर्थ मात्र "मीर्थ काति का" भी हो ककता है (भिकाइए-पाक्यपुत्र, मालपुत्र से ऐसी बात नहीं कि यह उपाधि तिक्षं भन्द्रगुत्त की हो हो। जैकी द्वारा सम्पादित मुस्तबहुं के करूसमूत्र में (पूक् 28 पर) मीर्थ काइएय का उस्केख स्यादह मणसरों में हुआ है। मिलाइए—अभियानिक्तासाणि, i, 32 से भी।

<sup>1.</sup> एच. सी. सेठ मोर्च राजबंद का उद्भव गांवारों से बतलाते हैं और करता और राशिमृत्व को एक मानते हैं। इंकि. कर . प्रपुठ 32 सा. (८, 34 में कहा गया है कि "करमृत्व उत्तरायक का वा." और "युवाह ज्वाह ने एक ऐसी दंतकमा को लिपवर्त किया है (बील: बृद्धिस्ट रेकाइंस i पृष्ठ 126 Sic), जिसमें शाक्य-मोर्थों का सम्बन्ध उद्यान देश से बताया गया है। उस कथा के जिस अंत पर सह अतिम जिस जो प्रशास के उदा कि जा प्रशास के उदा पर कि जा प्रशास का उस्लेख मान एक ऐसे स्थान के रूप में हुआ है, जहाँ एक शाक्य मागे हैं ने शरण ली थी। इस प्रमाण के आधार पर शाक्यों या चन्द्रमृत्व की "उत्तरायक सा" मानना कठित है। क्या पृष्ठ 126 पर उस्लिखित मयूराज को चन्द्रमृत्व ही मानना चाहिए ?

सेठ, पूर्वीद्धृत पृष्ठ 15

<sup>3.</sup> बायु पुराण, 89, 29

इतिहास इस विषय में चप है कि मौथ राजवंश के संस्थापक का जन्म कब हुआ। चुकि जब 326-25 ई० पू० में वह सिकन्दर से मिला था, तो उस समय वह किशोर ही था. इसलिए उसका जन्म ई० पु० की चौथी शताब्दी के मध्य से पहले नहीं हुआ होगा। जैसाकि ऊपर कहा गया है, कुछ लेखकों की कतियों में ऐसी अनश्रतियों का वर्णन मिलता है, जिनके अनसार जन्द्रगप्त राजवंश में उत्पन्न हुआ था। बहरकथा और महाराक्षस उसका मगध के नन्द राजवंश के साथ सम्बन्ध बताते हैं, और बौद्ध टीकाकार मोरियनगर के शासकवंश के साथ । यह मोरियनगर शायद प्रारम्भिक पालि साहित्य में उल्लिखित पिष्फलियन ही है जहाँ के लोगों को अपने अन्तिम राजा के किसी अन्य शक्तिशाली राजा द्वारा मार दिये जाने के बाद पूप्पपूर (पाटलि पुत्र) में शरण लेनी पड़ी थी। कहते हैं कि इसी मोरिय नगर की रानी ने चन्द्रगप्त को जन्म दिया था, और उस बच्चे का लालन-पालन एक ग्वाले और एक लब्धक ने किया था। बर्मासूत्रों में इस कथा का दूसरा रूप है। 2 उनके अनसार मौर्य नगर (मोरिय नगर) की स्थापना बैशाली के उन राजक्रमारी ने की. जो अजातरात्र के कत्लेआम से बचने के लिए भाग निकले थे। लेकिन, परिक्षिष्ट पर्वन में जो जैन अनश्रति से मिलती है, उसके अनसार चन्द्रगप्त किसी अनजाने गाँव में रहने वाले एक मयूरपोषक की बेटी की कोख से जन्मा था। ट्रोगस और जस्टिन के विवरणों के अनुसार चन्द्रगुप्त "किसी साधारण कुल में उत्पन्न हुआ था।" यह बात उसके राजकल में उत्पन्न होने की अनश्रति से मेल नहीं खाती, हालांकि इस कहानी से कि उसका परिवार शासक क्षत्रिय गोत्र से सम्बद्ध तो था, किन्तु इन दिनों वह दुर्भाग्यग्रस्त हो गया था, द्रोगस और जस्टिन की बात का मेल बिठाया जा सकता है। जस्टिन ने 'एक बड़े शेर' और एक भयंकर 'जंगली हाथीं के साथ उसकी भिडन्त का भी उल्लेख किया है। इससे प्रकट होता है कि ईस्वी सन् की प्रारम्भिक सदी के रोमन इतिहासकार चन्द्रगुप्त कथा को जिस रूप में जानते थे, वह इस अनुश्रुति से अछती नहीं रह

<sup>1. &#</sup>x27;महावंसो' (टर्नावर) 1, भूमिका का पृष्ठ xl

<sup>2.</sup> बिगांडेट लाइफ और लीजेंड आफ गौतम, II पच्ठ 126

 <sup>(</sup>मूल) परिच्छेद viii, पृष्ठ 231; डिक्शनरी आफ पालि प्रापर नेम्स II, 673 में वह बौद्ध अनुश्रृति भी देखिए जिसमें मौय नाम का सम्बन्ध मोर से जोड़ा गया है।

पाई होगी कि चन्द्रगुप्त का सम्बन्ध शिकारियों और जंगली जानवरों को पालने बालों से था । अन्त में यह मानना पड़ता है कि इन कथाओं और अनुश्रुतियों में ऐतिहासिक महत्व की सामग्री वहुत कम है।

लेकिन, ध्यान देने लायक वान यह है कि हमें जो भी प्रमाण उपलब्ध है, वे सब एक बात की पुष्टि करते हैं कि मौर्थ लोग पूर्वी भारत, प्रसिकाइ के देश के निवासी थे। किशोर चदरपुरा के मन में सिकटर के समकालीन प्रसिकाई के प्रति वड़ी घृणा थी, जिसकी पुष्टि प्लूटार्क करता है। यह बस अनुस्ति से संगत है कि ई० पू० की चौथी शताब्दी के दूसरे दशक में मौर्थ परिवार की दुईशा हुई, बहुत अंशों में उसका कारण पड़ोसी शासकों और विशेषकर मगब के साम्राज्यवादियों की आकामक नीति थी।

चन्द्रगप्त इतिहास-पृष्ठ के रूप में सबसे पहले 326-25 ई० पू० में सामने आता है, जब सिकन्दर से उसका सामना हुआ था। इस तथ्य का उल्लेख दो रोमन लेखकों ने किया है-एक तो ट्रोगस के इतिहास के आधार पर जस्टिन ने, और दूसरे प्लटाकं ने । हो सकता है कि चन्द्रगुप्त ने सिकन्दर को पूर्वी भारत की स्थिति से अवगत कराया हो। कहते हैं, बाद में एक बार उसने कहा था कि "सिकन्दर थोड़े से साहस और प्रयत्न से ही इस देश का स्वामी बन सकता था, क्योंकि यहाँ के राजा की दुव् तियों और नीच कुल के कारण उसकी प्रजा उससे घृणा करती थी। 'मूल कथन का पूरा ब्योरा और वह कब और किस ढंग से कहा गया, इसकी पूरी जानकारी उपलब्ध नहीं है। लेकिन जस्टिन कहता है कि यह बात जिस ढंग से कही गई, उससे सिकन्दर बहुत नाराज हुआ और उसने उस भारतीय युवक को मार डालने का आदेश दिया। लेकिन वह बड़ी तीव्र गति से भाग निकला।<sup>2</sup> विचित्र बात यह है कि कुछ आधुनिक इतिहासकार जस्टिन के पाठ में परिवर्तन करके एलेक्जेड्रम को बन्ड्रम पढ़ने का सुझाव देते हैं। लेकिन, किसी भी अन्य रोमन और यूनानी लेखक की कृति में नन्द नाम की कोई चर्चानहीं है, और सिकंदर और "एंड्रोकोट्टस" की मुलाकात का उल्लेख करने वाले दूसरे रोमन इतिहासकार प्लूटार्क ने प्रसिआई के राजा या राजाओं

प्लूटार्क (लोएब) पृष्ठ 403; मैनिकंडल, इन्बे. एले., पृष्ठ 311,
 देखिए इन्बे. एले. पृष्ठ 222, 282 में कटिअस और डायोडोरस भी।

<sup>2.</sup> इन्बे. अले. पृ० 327

का जिक अलग से किया है। रोमन और गूनानी इतिहासकारों ने इस बात के और भी उदाहरण दिये हैं, जब सिकल्दर कियी की उद्धत वाणी से नाराज हो गया। इस सन्दर्भ में क्लीटस और कैंशिस्थनीज के साथ हुई घटनाओं का उदाहरण दिया जा सकता है।

जस्टिन के वर्णन से ऐसा प्रतीत होता है कि सिकन्दर का शिविर छोडकर चन्द्रगप्त बनों में चला गया। वहाँ उसने अपने ईदिगर्द सैनिकों का एक दल तैयार किया और 'भारतीय जनता को तत्कालीन सरकार का तस्ता उलट देने और नये राज्य का समर्थन करने का आद्धान किया। " जस्टिन के ग्रंथ के आधिनक अनवादक मौर्य राजा के डर्दगिर्द एकत्र योद्धाओं को 'डाकुओं का गिरोह' कहते हैं। किन्तु छैटिन इतिहासकारों के मल शब्दों का ताल्पर्य किराये के सैनिक, शिकारी और डाक्ओं से भी हो सकता है। किन्तू भारतीय परम्पराओं के अनकल यहाँ किराये के सैनिक-शिकारी वाला अर्थ ही अधिक समीचीन प्रतीत होता है । परिशिष्टपर्वन की कथा के अनुसार नन्दों के नाश के हैत चंद्रगप्त ने जो सेनाएँ जटाई थीं उनके खर्च के लिए घातकर्मया खनिकमं (बातवाद) के द्वारा घन एकत्र किया गया था। 3 जैन सत्रों ने यहाँ जिम उद्देश्य का वर्णन किया है, वह महत्वपूर्ण है। इस प्रमाण से यह सिद्ध होता है कि जस्टिन ने जो 'तत्कालीन सरकार का तस्ता पलटने की बात कही है उसका संबंध नंदों के शासन का अंत करने से ही होगा। तथ्य तो यह है कि जस्टिन ने अपने वर्णन के प्रारंभिक भाग में इस घटना से चंद्रगप्त और सिकन्दर के द्वारा नियक्त स्थानीय शासकों के बीच हए संघर्ष की घटना को स्पष्ट ही अलग करके दिखाया है। सिकन्दर द्वारा नियुक्त शासकों से संघर्ष तो नंदों के उच्छेद के बाद (deinde) हआ था। किन्तु इसके बाद के एक भाग में जो वर्णन आया है उससे ऐसा प्रतीत होता है कि चंद्रगृप्त द्वारा सिंहासन की प्राप्ति युनानी सेनानायकों के साथ हए संघर्ष के बाद और उसके फलस्वरूप हुई थी। वस्तुतः यह समस्या उलझी हुई है। हमने इस

<sup>1.</sup> मिला ग्रोट, हिस्द्री आफ ग्रीस, xii, पृष्ठ 140, 147 और बाद

जस्टिन, इन्बे. अले., पृष्ठ 328; वाटसन का अनुवाद, प्. 142 अस्टिन की 'नव प्रभृता' से मुत्राराक्स, अंक iv, पृष्ठ 278 के मीय नवे राजनि का ध्यान हो आता है।

<sup>3.</sup> जकोबी का संस्करण, द्विती. सं. पृ. lxxiv, मूल, viii, 253-4

संबंध में अपना दृष्टिकोण चन्द्रगुप्त के कालकम के विवेचन के प्रसंग में रखा है।

यदि 'तत्कालीन सरकार के तथ्या पळटने' की घटना का गंबंच नंदों से न होकर नियु की घाटी में यूनानी शासन के अन्त से हैती हमें बहु मानवा होगा कि जिन कशसिकल लेक में ने चंद्रशुष्त के उदय की घटनाओं का वर्णन किया है उन्हें अवयोज के भाग्य के बारे में बुख भी सालूस न या। इस अवयोज के बारे में उन्होंने बहुत कुछ लिखा है। फिर तो इन्हें उस राज्य-कान्ति के बारे में में बुख ता न रहा होगा जिसने चंद्रश्य को पाटलियुज के सिहासन पर विशास और प्रसिक्षाई का राज्यकुट गहुनाया। संगव नहीं कि चंद्रशुष्तकथा में जिसके आधार पर इन लेखकों ने अनेक रोमांचकारों कथाई टिक्स न रहा हो। जिसे 'उसकी प्रजा पूणा करती थी और हैय इंटिंट से देखती थी।''

किन्तु चाहे जो हो, मीर्च हारा नंदों के अन्त के बारे में जो कुछ हुआ चा उत्तके आरोरों के किए हमें भारतीय इतिवृत्तकारों और कवाकारों का ही सहारा होना होगा। कुछ कवाओं के तो कुछ अंग ही वच रहे हैं। इनमें एक सबसे माचीन कर्वन मिलिन्यक्टों में मुरिक्तत है। इसमें नदे और मोर्चों की सेनाओं के बीच हुए घोर संवर्ष का वर्णन है। विस्टन की भांति इस वर्णन में भी धंवपुत को कांति उत्तके सर्वयानिनामाली मधी हमाने की की नहीं पदी पी धंवपुत को कांति उत्तके सर्वयानिनामाली मधी हमाने की को नहीं पदी पी पंत्रक के का में उत्तके प्रतिद्वदेश भद्दसाल को एक बीर सीनिक के क्य में चित्रक किया गया है। पुरालकारों, कहा के इतिवृत्तकेतकों और कामंदकीय मीतिसार के वर्णन बरेखाकृत सरल है। इनमें इस बात का वर्णन है कि नेंदों का अन्त क्यांत आरों भूमि करेस मोर्यों के हाथों में बायों। " कित्र के प्रत्या के ब्यांत के स्वयंत प्रवह्म को पूर्व (व्यवना बंद्वीप) के राजा के रूप में अनिष्वत्त करते का अंग एक साहुण मंत्री की सिट्य को दिया गया है विसक्ते अन्य दो

संबुई. xxxvi, पृट्ठ 147, मज़ेदार बात यह है कि सिहली टीका-कार नंद को 'ब्राह्मण नंदगुप्त' बना देता है। (वही, टि. 3)।

अरट्टों की तुलना जिल्ला के 'वैंड आफ रावम' से की गई है। इसका कारण कुछ नवीन लेखकों का पुराणों को गलत उंग से पढ़ना है।

नाम विष्णुमुद्ध और चाणक्य भी थे। इस मंत्री को राजनीति पर एक प्रसिद्ध पुस्तक के लेखन काभी श्रेय दिया जाता है। पर इस पुस्तक में चंद्रगुप्त के बारे में कोई भी स्पष्ट निर्देश नहीं है।

मुद्राराक्षस में कथा का और भी विस्तार कर दिया गया है। विद्वान् समीक्षक इसे नवीं शती की रचना मानते हैं। इस ग्रंथ में कौटिल्य प्रधान अभिनेता हो जाता है। इसमें उच्छिन्न नंद राजा का नाम सर्वार्थसिद्धि है और उसके कल को श्रेष्ठ (अभिज्ञन)<sup>3</sup> कहा गढ़ा है। राजवंशों के इस संघर्ष में म्लेच्छ राजा, पर्वत, पर्वतक, पर्वतेश्वर या शैलेश्वर, उसका आई वैरोधक और पुत्र मलयकेत् और मेघाक्ष अथवा मेघनाद के साथ-साथ शक, यवन, किरात, कंबोज, बाल्हिक, खस और हण भी शामिल हुए थे। किन्तु जब बादों की पूर्ति से बच निकलने की कोशिश हुई और चाणक्य ने पर्वतक और उसके भाई की षडयंत्र से मरवा डाला तो मलयकेतु मौयों का साथ छोड़कर नंदों और उसके मंत्री राक्षस से मिल गया। इस प्रकार चंद्रगप्त पर विपत्तियों का पहाड़ टूटने ही वाला या कि उसके शत्रुओं में परस्पर संघर्ष हो गया और वह बच निकला। म्लेच्छ सेनाएँरण छोड़कर चली गयी। मलयकेतु और राक्षस की विपत्तियों की पराकाष्ठा हो गई। वस्तुतः इस नाटक में प्रधानता तल-बारों की टकराहट की नहीं, बल्कि कूटनीतिक दांवपेचों की ही है। म्लेच्छ राजाओं में कोई ऐसा नाम नहीं है जिसकी पहचान किसी ज्ञात यूनान या ईरानी नाम से की जा सके। ई॰ पू॰ चौथी शती के मगध के संवर्ष में हणों की उपस्थिति इस नाटक की बहुत सी घटनाओं को असत्य सिद्ध कर देती है। कुछ लेखकों ने पर्वतक की पहचान पोरस से की है<sup>4</sup> किन्तु इसकी पुष्टि के लिए कोई प्रमाण नहीं है। पर्वतक और उसके कुल को नाटक में म्लेच्छ और इनकी सेनाओं को म्लेच्छ-बल कहा गया है। किन्तु पोरस अथवा पौरव का वंश तो वैदिक-काल से प्रथित रहा था। जैन लेखकों ने पर्वतक के राज्य

अर्थशास्त्र, अघि. xv, अंतिम श्लोक।

<sup>2.</sup> कीय, संस्कृत ड्रामा, पृष्ठ 204।

<sup>3.</sup> मुद्राराक्षस, पुष्ठ 386 ।

कै. हि. इं. I, 471; 'पर्वतक की पोरस से पहचान', हरिश्चन्द्र सेठ।

को हिमबरकूट कहा है। किन्तु पोरस का राज्य पहले झेलम और चेनाव के बीच में या, फिर इसमें ज्यास और दिख के बीच के प्रदेश भी जुड़ गये थे। मुद्राराक्षस में निव घाटी के राजा के रूप में निष्मुत्तेन अववा सुरोण का नाम आया है। अन्त में, पर्वक्षक की हत्वा कोटिल्प द्वारा विषकत्या के प्रशोग से विखलाई गई है, जबकि पोरस की मृत्यु डायों डोस के एक पाठ के अनुसार युड़ेमस के और शूरो-कीलिस्वनीज के अनुसार सिकन्दर के हायों हुई थी।

बृहत्कथा की काइमीरी संस्करणों की परम्परा मुखाराक्षस से पर्याप्त कप से स्वतन्व रही है। इनमें योमनन्द की चर्चा है। पूर्वनंद के शरीर में एक योगी ने प्रवेश किया था, जिससे उनका नाम योमनन्द हुआ था। इनमें असली नन्द के मंत्री सकटाल द्वारा योगनंद के पूर्वों की हत्या कर चन्द्रगुप्त की सिद्धान प्रदान करने की चर्चा है जी असली राजा का पुत्र था। इस कथा में चाणवय सकटाल का पिछलपा है। अब असली नद की शद्ध मान लिया गया है।

परिशिष्टपर्वन, महाबंझटीका और वर्गा की बुद-क्याओं में क्या का और भी बिस्तार हो गया है। दे वर्मी बुद्ध की कथाओं में अनेक रूपों में यह क्या कही गई है कि कैसे नंदों पर आक्रमण के पद्मंतृप्त और वाणव्य के प्रारमिक प्रपत्त असकत हुए। अनुभवों से लाभ उठाकर इन्होंने अंतवोगता उनका मूलोक्छेद कर दिया। बीद्ध कवाओं में अनिसा नंद की हत्या का विक्र है।

<sup>1.</sup> परिविष्ट पर्वन् (पूनांदून, viii 297.8) (मुट 222), जैकोबी ने पर्यतक पर यह टिप्पणी ही है, "वीद पार्वाची बंदावाची (इंटि. लंड सांं, पूष्ट 412) की नेपाल के राजाओं की मुची में तीमरे राजवंज कर्यान हिम्मी का म्यारहवी राजा पर्व है, स्पष्ट ही यह हमारा पर्वतक है। वर्षोंकि सांतवे राजा जितेदास्ति के समय में बुद्ध और चौदहबें राजा स्मृतक के समय में अपोक्त की नेपाल पात्रा का वर्षान् है।" (बही पूष्ट ध्रुप्टए, प्रा. टि. !)। अपोक्त की नेपाल पात्रा का वर्षान् है।" (बही पूष्ट ध्रुप्टए, प्रा. टि. !)।

<sup>2.</sup> हिमय, अशोक (तृ. सं ) पू. 12 टि:; मैक्किडल, एंशियंट इंडिया इन क्लासिकल लिटरेचर, 178।

<sup>3.</sup> मूलपाठ निर्णयसागर प्रेस कथापीठलम्बकः तरंग iv और v; टानी के अनुवाद का पेंजर का संस्करण, खंड I, q, 40-5 I

परिज्ञिष्ट पर्वन्, मर्ग viii; महाबंश (Turnover) प्. xl; विगां-ढेट, पूर्वोद्धत पृ. 126 ।

किन्तु हेमचन्द्र की कथा में उसे राज्य छोड़कर चले जाने की आज्ञा दे दी गयी है। 'एक अन्य सहत्व की बात पर नी मतंवय नहीं है। सहायंक्टीका में चाणवय को निश्चित रूप में ताशिद्या का निवासी कहा गया है। 'इसके विपरीत अभिधानचितास्थि में हेमचन्द्र का गतंव्य है कि 'चणक का पुत्र चाणक्य द्विमार अर्थात् दाक्षिणात्य या। 'किन्तु पर्याय कोश के एक स्लोक में उसकी वात्स्यायन, मत्लनाग, पक्षिल स्वामिन और विष्णुगुत्व भी कहा गया है, अता इस प्रमाण का कोई मृत्य नहीं ठूरता। अद्भुत ही है कि परिकाय्यायन, में से गोल्ल-विषय का निवासी कहा गया है। 'इस स्थान की पहिचान नहीं हो पाई है।

नंदों के उच्छेद से मगव एक ऐसे राज्यक्वा के आधिपस्य से मुक्त हो गया जिसने अपनी महान् नेवाओं के बावजूद जनता का बास्तविक हित करने या जनर-पिष्टम से आकामकों को रोकने के बादे में कोई युक्ता नहीं प्रविश्वत नहीं प्रविश्वत की थी। नये राज्यक्वा ने कुशल प्रशासन, जनहित और यक्तों की विपत्ति से रहा कर अपने अस्तित्व की उपयोगिता सिद्ध की। चन्द्रगुर्ज ने विकान तरीयों का हरनेमाल किया उनमें कुछ के बारे में मतमेव हो सकता है। जस्ति नेवा उन्हों लोगों पर अव्याचार किये विन्हें उत्तने विदेशों वासना से मुक्ति दिलायों थी। यह कहना कठिन है कि मायक के अन्ता में सुक्त कर कि है। यह हतना आवक है कि उपलब्ध प्रमाण दक्ता तम्यक्वेत नहीं कर ठीक है। यह हतना आवक है कि उपलब्ध प्रमाण दक्ता तम्यक्वेत नहीं कर सकते। यहां मोर्यों की राज्य-अवस्था के अमेरों में जाने को आवश्यकता नहीं है। इन पर बाद में विचार किया जायेगा। किन्तु विदेशी दासता से मुक्ति, जिसकी चर्चा लेटिन इतिहासकार ने की है कोई माम्लेश स्कता ना महत्ता कर वाल विद्या संवाता से मुक्ति। जसकी चर्चा लेटिन इतिहासकार ने की है कोई माम्लेश स्कता ना से प्रमुख से माम्लेश स्कता ना से सा महत्त्व स्वात से माम्लेश स्वात से से वहा महत्त्वपूर्ण स्वात है। अतः इसकी चर्चा होनी चाहिए।

पंजाब और उसकी सीमा के प्रदेशों को मैसिडोनियाई दासता से मुक्ति

परिशिष्ट viii, 315, पृ. Lxxvi.

महावंश प्. xxxix ।

<sup>3.</sup> iii, 517

<sup>4.</sup> viii, 194

<sup>5.</sup> मैनिकंडल, इन्वेजन, पृ. 327 ।

दिलाने में काफी समय लगा। सर्वप्रयम तो सिकन्दर द्वारा नियुक्त स्थानीय धातकों को समाप्त करना गड़ा, फिर निकन्दर के उत्तरामिकारियों में सबसे महस्वकांशी और गोप्य वासक ने जब भारत पर आक्रमण किया तो उससे भी डटकर युद्ध हुआ। सिकन्दर तो भारत के विशित्त प्रदेशों को सर्वया के लिए अपने साम्राज्य में मिम्मिलत करना वाहता था। उसने इन प्रदेशों की रखा और शासन के लिए क्योरेबार प्रबंध किये थे। अनेक स्थानों में गैरिसन ले गये, उपनिदेश स्थापित हुए। युद्ध की दृष्टि से महत्वपूर्ण स्थानों की किलेबरी की गई और अनेक स्थानों पर गोरियां वनायों गयो। कतिष्य विविद्य प्रदेशों के लिए उसने अन्य नियुक्त किये थे। इनमें कुछ मारतीय से और कुछ यूनाती और भिन्न आतियों के भी। किन्तु कुछ कोन भारतीय रोजाओं के मिलत हुए हुए कोन भारतीय रोजाओं के भी। किन्तु कुछ कोन भारतीय रोजाओं के भी। किन्तु कुछ होन भारतीय रोजाओं का भी स्वास्त हो रहने हिंद गिरा थे।

ई० पू० 323 में निकल्दर की मृत्यु हुई। उसकी मृत्यु के दूसरे दिन ही उसके उत्तराधिकारी बेदिलोन में उसके साम्राज्य का बरवारा करने के लिख्य बैठें । फिर ई० पू० 321 में भी सीरिया में दूर्वरादिस में बरवार के लिख्य बैठक हुई। इन उत्तराधिकारियों की मंशा भारतीय कोतों से कल्ला हुदा लेने की न थी। किन्तु इस बीच इन प्रदेशों की परिस्थिति से वे आंखें भी नहीं मृत्द सकते थे। में सिक्षोनियों में आपती फूट पड़ गई थी। भारत में उनके आदिमार्थों की संख्या दिन प्रतिदित्त की पढ़ी थी। है० पू० 321 से 318 के बीच मैसिडोनिया के राज्य एंटीपेटर से बेनकेन प्रकारेण भारत के अवय प्रदेश पर कल्ला बनाये रला जो परिश्तित की सीमा पर पड़ता का वे धू पूर्व पार्थ की दे दिया था। 'इसके पड़ीस के इल्लामों में जो भाग विस्य के किनारे पढ़ता या उसे पोरस को और सेलम के किनारे तस्तिशाल तक का प्रदेश तस्त्राधिक्ष (आंभी) की दिया या बर्भों के किनारे तस्तिशाल तक का प्रदेश तस्त्राधिक्ष (आंभी) की दिया या बर्भों के किनारे तस्त्रिशल तक का प्रदेश तस्त्राधिक (आंभी) की दिया या बर्भों के स्वार पढ़की से साम व्रक्ष के किनारे तस्त्रिशल तक का प्रदेश तस्त्राधिक (आंभी) की दिया या बर्भों के इस्त्रास अग्रान्य था।' दिसम के सतानसार, इन राजाओं के नाम बरल गये हैं।

देखिए अध्याय III ।

मैिकंडल, इंडिया ऐंज डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेचर,
 प. 201-2।

अशोक (तती. संस्करण), पृ० 12 पा. टि।

यह असंभव नहीं । किन्तु यह स्मरण रखना चाहिए कि तक्षशिला का नगर झेलम से बहत दूर नहीं पड़ता या और पोरस को कम से कम सिन्ध घाटी के उस प्रदेश के एक हिस्से का प्रबंध अवस्य ही दिया गया होगा जिस पर फिलिप्पस के उत्तराधिकारी के रूप में यहेशस, ध्रोमियन राज्य करता था। संभवतः यडेमस का वहाँ रहना पसंद नहीं किया जाता था क्योंकि वह एंटिपेटर के प्रतिद्वन्द्वी यमेनीज का तरफदार था।<sup>1</sup> महत्वपूर्ण बात यह है कि डायोडोरस के एक अंश के एक पाठ के अनुसार सिकन्दर की मृत्यु के उपरांत युडेमस ने पोरस को धोके से मार डाला था और सिकन्दर के बहुत से हाथी अपने कटजे में छे लिये थे। पोरस से दूश्मनी का खलासा इसी बात से हो सकता है कि मैसिडोनिया के राजप ने ध्रोसियन सेनापित के ऊपर तरजीह देकर पोरस पर कृपा की होगी। किन्तु गीघ्र ही यमेनीज और एंटीपेटर में यद छिड़ गया और यडेमस युमेनीज की मदद के लिए भारत छोड़कर चला गया। इस घटना को सामान्यतया ई॰ पू॰ 317 में रखते हैं। चाहे जो हो ई॰ पू॰ 316 में जब युमेनीज को मार डाला गया था तो उससे पहले ही यडेमस भारत से चला गया होगा । पाइयोन एंटीगोनस का तरफदार था । एंटीगोनस भी सिकन्दर का सेनापति और उत्तराधिकारी था। पाइथोन ने भी ई० पू० 316 में ही भारत छोड़ दिया या क्योंकि चार वर्ष वाद गाजा के यद में वह लड़ते हुए मार हाला गया था 15

जैसानि पहले ही बनाया जा चुका है जिस्टन के वर्णनों के अनुसार सिकस्टर के नायकों के निकासन या नावा में चन्द्रगुत्त मोर्थ का प्रमुख हाथ त्र के पहले दहने इस सम्बन्ध में सैमाक्सस, अस्सिक्यनों, निचली सिंध चाटी के बाह्यणों और मुस्किनाना के प्रयत्न विकल हो चुके थे। मुक्ति की यह प्रक्रिया सम्भवतः द्विपैराहिसस का बटवार होने से पहले ही प्रारम्भ ही

मैक्किडल, इन्बेजन, पृष्ठ 380 ।

स्मिथ, अशोक (तृतीय सं.) प् 12 पा.टि. ।

<sup>3.</sup> मैं विकडल, इन्वेजन पृ. 400।

<sup>·</sup> टार्न, ग्रीक्स इन बैक्ट्रिया एंड इंडिया, पृ. 47 पा. टि. 2 ।

में कितंडल, इन्वेजन, प. 400 ।

चुकी थी, जब भारतीय राजाओं की सक्ति में बढ़ती और "किसी प्रसिद्ध . सेनापति के नेत्र्व में सेना की अनुपस्थिति व अपर्याप्तता का रोना रोया गया था।" "किन्तु ऐसा प्रतीत होता है कि जो देश" "विदेशी जुए के बोझ से मुक्त हो चुके थे'' उनकी सीमा हिडास्पीज (झेलम) से काफी दूर न थी। मैसिडोनियन राजप ने ई० पू० 321 में पूरव में उस नदी तक के प्रदेशों के बन्दोबस्त का दावा किया था। किन्तु शीघ्र ही मौर्य साम्राज्य की सीमा सिंध तक पहुंच गई थी। प्लिनी ने एक उद्धरण पेश किया है, जो शायद मेगास्थनीज का है जिसके अनुसार 'सिंघ प्रसिआइ की सीमा बनाती है।' इसका अर्थ यह हुआ कि मगध साम्राज्य की सीमा सिंध थी। यह बात नि:सदेह चन्द्रगुप्त के राज्य काल की होगी, क्योंकि उसके पूर्ववर्ती मगध राजाओं का पंजाब के किसी भाग पर नियंत्रण न या और चन्द्रगुष्त के उत्तराधिकारियों काराज्य उत्तर-पश्चिम के पर्वतों तक विस्तत था। हमें पता है कि ई० पूर लगभग 315 तक जिन भारतीयों के क्षेत्र परोपनिषदे (काबल घाटी में) की सीमा पर थे उन पर पाइयोन का शासन था। टिपैराडिसस के बटबारे में उपेक्षित हो युडेमस ने जिस क्षेत्र को हथिया लिया था वह क्षेत्र भी कम से कम आंशिक रूप में सिंब नदी के पार ही पड़नाथा। युडेमस के पूर्वीधिकारी फिलिप्स का क्षेत्र भी सिंध नदी के परे ही था। ये दोनों कमशः एंटीगोनस और युमेनीज के पक्ष के थे। ई० प० 316-15 में यमेनीज को मौत के घाट उतार दिया गया था² और ई० पु० 315 से 312-11 के बीच में होने वाले युदों में एंटोगोनस वककर चुर हो चुका था। 3 इसलिए सेल्यूकस के लिए ई॰ प॰ 312 में वैबिलोनिया में लौट आने का मार्ग प्रशस्त था। वह शीझ ही "फीजिया से सिंध तक विस्तन सारे प्रदेश का" स्वामी इन बैठा। इस अंतिम सूचना के लिए हम एपियन के आभारी हैं। वह स्पष्ट इंगित करना प्रतीत होता है कि चन्द्रगप्त और सेल्यकस में यद्ध ठनने से पूर्व सिंघ नदी

मैं विकंडल, एंझि. इंडि. ऐज डिस्का. बाई मेगास्थनीज एंड एरियन प्. 143 ।

इन्वेज. अले., पृ० 385, कंपेनियन टुग्नीक स्टडीज, पृ० 110.

<sup>3.</sup> कंपेनियन, पुरु 110।

एियन, रोमन हिस्द्री, खंड 11 (लोएव लाइवे.) xi, 9.55।

दोनों के राज्यों की सीमा बनाती थी। कहा जाता है कि सेल्यूकस ने 'सिंच नदी पार कर भारतीयों के राजा एंड्रोकोट्टस पर चढ़ाई की जो सिंघ नदी के किनारों पर रहता था।"

आवसर्य है कि यूनानी लेककों ने सिकन्यर के भारतीय अभियानों के बारे में तो इतना लिखा है पर एपियन झारा जिल्लाला इस प्रसिक्त युद्ध के ब्योरों के बारे में मीन घारण कर लिया है। इस युद्ध की निधि और उसकी अवधि के बारे में निक्सपुर्वक कुछ पना नहीं है। एपियन का कवन है कि लड़ाई तब तक जारी रही "जब तक उनमें (अर्थात सीरिया और भारत के राजाओं में) परस्पर में ल और विवाह मंबंब (Kedos) स्थापित नहीं हो। गया। 'जसने यह मी बतलाया है कि सेल्युक्त के परावमों में कुछ "(इस्तम में इंट 90 301 में) एंडीगोनस की मृत्यु से पूर्व और कुछ उसके बाद मम्पन्त हुए थे।"। जिस्ति ने चन्द्रपूर्ण से 'मेल या सीध और 'पूर्व के प्रदेशों के बरोबला' को तीयि दी है वह इस प्रकार निक्च्य ही एटीगोनस से युद्ध के लिए सेल्युक्त को की तिथि दी है वह इस प्रकार निक्च्य ही एटीगोनस से युद्ध के लिए सेल्युक्त और अदिबोक्त के आक्रमणों के परिणामस्वरूप अनेक राज्यों और नगरों बाले भारत का गर्म लुल जाने की यात तो की है, पर सेल्युक्त से चन्द्रपुर्ण के युद्ध का कोई स्थोरा नहीं दिवा है।

वयिष इस युद्ध की ओर इतिहासकारों का उतना ध्यान नहीं है तथापि इसके बाद के 'मेल' 'पर उन्होंने अपेशाहत अधिक ध्यान दिया है। प्लूटार्क बनलाता है कि कटरपूरत ने 'सेस्पूकस को 500 हाथी भेंट किये।' इससे अधिक सूचना स्ट्रायों ने दी है। वह निकला है:

<sup>1.</sup> एपियन, वही ।

<sup>2.</sup> इन्बे. अले., 328।

मैक्तिंडल, एंशियंट इंडिया ऐन डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेकर पुरु 107।

जैसाकि मैक्डानल ने कहा है. सेस्यूक्स के लिए व्यास से जो यात्राएं की गयी थीं—जिनकी गवाही पिलनी देता है उनका उद्देश्य युद्ध के दौरान अन्वेषण न था बर्कि उनका संबंध तो गटिलपुत्र में निम्नत यूनानी राजदूतीं हारा बाद में की गई यात्राओं से है। मेगास्यनीज् एंड एरियन 1926, 129, के. हि. इं. i. पू॰ 430)।

प्लूटाकं, पूर्वोद्धृत, अध्याय lxii ।

"अनुसिय परोपिसवर है: उसके उत्तर परोपिसवस पहाह है; फिर, दिलिण की ओर अराकोटी; फिर उसके जागे, दिलिण की ओर प्रेड़ीवेसी और अन्य जानियां जो समुद्र के क्षेत्र में बसती हैं, और इन स्थानों के साथ मित्र के सिंग निया निया निया की समुद्रिय में कि की अनुस्तिय में स्थित हैं, अंतर इन स्थानों के आप किया में स्थान के अनुस्तिय में स्थान हैं, अंतर: अरातीयों के अधिकार है, यद्यपि इससे पहले इनके स्वामी ईरानी थे। मिकन्दर ने इस्ट्रें इंटाकियों के जीवा था और नहां अपनी बिरायां बयायी थीं। किन्तु सेस्थूक्य निकेतोर ने इन्हें खेड़ीकोड़स की विवास (cpicamia) की अर्थ और बटले में 500 हाणियों को लेकर दें दिया। "2

एक अन्य स्थान पर बनन्त्राया गया है कि "सिंग नदी भारत और एरियाना की सीमा बनानी थी। एरियाना जो भारत के ठीक आगे पश्चिम में बा उस समय (अवृत्ति सकन्दर के आक्रमण के समय) ईरानियों के अधिकार में बा। बाद में एरियाना के काफी भाग पर भारतीयों का अधिकार था, जो उन्हें मैंनिश्चीनियों ने मिना था। "5

सन्यिदेशों में राजनिवक संबंध भी हुए थे, क्योंकि स्ट्राबो कहता है कि पाटलिपुत्र में चन्द्रगुप्त के राजदरबार में मेगास्थनीज राजदूत बनाकर भेजा गया था।

भील के ब्योरों से जिसकी गवाही स्ट्रावों भी देता है संदेह की कोई मुँबाइस नहीं रहनी कि सेन्स्कृत के प्रयत्न पक्षण नहीं हुए थे। एक प्रसिद्ध सेनापति के अपीन मेसिडोनियन सेनाओं को पंजाब से प्रतिकाइ के राजा को स्ट्राने में मफलता नहीं मिली। उन्हें आक्षमक को सिय नदी के हुछ मैसिडोनियन प्रदेश "500 हाथियों के अपेशाहत कम मुआवजे के बदले" दे देने पड़े थे। सेत्यूक्त द्वारा छोड़े भूमान के बिस्तार तथा उन बिजाह के स्वरूप के बारे में जिसकी हातों में स्ट्राबों के अनुसार एक यारा पत्रच छोड़ने भी भी थी, काफी बिवाद रहा है। फिलाबे के एक अंश के आधार पर सम्मय का विश्वास जा कि सीचे गये भूमान में ब्रेडोनिया, अराकोसिया, एरिया

टार्न के मतानुसार सरकारें या प्रान्त (पूर्वोद्धत) पृ० 100 ।

<sup>2.</sup> ज्याप्रको (लोएव लाइ.) एच. एल. जोन्स का अनुवाद (xv, 2.9)।

<sup>3.</sup> agl, чо 15 (xv, i, 10) г

और परोपमिसदे के क्षत्रप-प्रदेश शामिल थे। फिल्मी मात्र इतना ही कहता है कि "विचाराधीन क्षत्रप-प्रदेशों को अनेक लेखक भारत का अंग मानते हैं।"<sup>2</sup> प्लिनी में उस कथन का संबंध सेल्युकस और चन्द्रगप्त के समय से नहीं बल्कि किसी बाद के समय से प्रतीत होता है, अर्थात् सन् 77 ई० से पहले के किसी समय से जब शक पार्थियन राजा राज्य करते थे। 3 स्टाबों के इस कथन से कि "और इन स्थानों में, कुछ जो अनुसिंघ में स्थित हैं, अंशत: भारतीयों के अधिकार में हैं" यह प्रतीत नहीं होता कि विचाराधीन क्षत्रप-प्रदेशों पर से, जिनमें एरिया भी शामिल है, युनानियों ने अपना अधिकार छोड दिया था। टार्न का विचार है कि परोपिमसदे, अराकोसिया और ग्रेड्रोसिया तीन क्षत्रप-प्रदेशों के जो भाग अनुसिध पड़ते ये सेल्युकस ने वही प्रदेश चन्द्रगुष्त की दिये थे। उनकी राय में ग्रेड्रोसिया के जिस जिले पर से सेल्यूकस ने अपना अधिकार छोड़ा था, वह मीडियन हाइडास्पीज (पुरली से जिसकी पहचान की गयी है) और सिंव के बीच पड़ता था। इसी प्रकार टार्न के मन से परोपमिसदे नामक क्षत्रप प्रदेश से चन्द्रगृप्त को कुनार और र्सिय मदियों के बीच का गंबार ही मिला था। अराकोसिया की सीमाओं का ठीक ठीक निश्चय नहीं हो पाया है, किन्तु अनुमान यह किया गया है कि इस प्रदेश से चन्द्रगुप्त को उस रेखा के पूर्वी भाग मिले थे जो कुनार नदी से शुरू होकर क्वेटा के पास नहीं जाती थी और फिर क्लात और पुरली नदी से होते हुए समुद्र को पहुंचती थी। किन्तु टार्नकी बात स्वीकार्य नहीं है।

अलीं हिस्ट्री आफ इंडिया, चत्० सं० 159 ।

मेगास्यनीज एंड एरियन, पृ० 156.; अ.हि.इं. पृ० 159।

<sup>3.</sup> जिलों को सुनान के आधार सिकंदर और सैस्युक्स के समकाळीन ही नहीं हैं। वह अंदियोक्स और सिकंदर तथा सेस्युक्स के बाहुओं द्वारा भारत के द्वार खोलने के अति कहता है। उसने प्रति लेखकों के प्रमाणों का उपयोग तो किया ही है, साथ ही उस राजदुतों का भी प्रमाण जिया है जो प्राचीन रोमन दरबार में आते थे। मेंक्किंडल, एसिक्ट इंडिया एंज क्लिक्शदस्त इन क्लास्किक सिद्धेचर, पृ० 103, 107। उसने अपेसाकृत हाल ही में एक ज्यारी द्वारा भारत के लिए एक छोटे रास्ते के स्रोज की बात कही है (पृ० 111)।

<sup>4.</sup> टानं, पूर्वोद्धत, प॰ 100 I

उसकी एक बात तो निश्चित रूप से गळत है। अशोक के पांचवें और तेरहवें बहुदान आदेत रेखां में उत्तर पश्चिम की जातियों की राज-विषयम में गणना की गयी है। ये राजकीय अधिकारियों के शेज में थी। इनमें गंपार ही नहीं बिल्क योन भी जामिक थे। रूप्यों जोर पंचार से योनों का संबंध यह सिद्ध करता है कि योन बही हैं जिनका इसी नाम से महासंब्रों में उसके आया है, जिनकी राजधानी अक्संद थी जितकी पहचान कि निषम और मीगर ने राप्योंगार में में महान् के पाय करेक्संबुत्ता से की है। जब स्टूबों यह कहता है कि प्रियान के काफी भाग बर भारतीयों का अधिकार था, जो उन्हें में सिद्धानियों से मिला था था था जो उस के सुर्य में पहुतों थी जो कुनार से पुरली तक बाती है। 1958 में कंदहार में अशोक के एक दिश्मों (यूनानी और अश्वेक) असिकेस की मानि से यह बात निश्चत हो जाती है कि सेवस्क्रम ने कितने प्रदेश देये ये जिन पर अशोक के स्वात निश्चत हो जाती है कि सेवस्क्रम ने कितने प्रदेश दिये ये जिन पर अशोक के समय तक मीये शाम कर रहे थे।

जहां तक विवाह का संबंध है भैक्डोनल ने Kedos और epişamia में भेद फिया है। इन शब्दों का प्रयोग कमदा: एपियन और स्ट्रांबो ने किया है। मैक्डोनल बतलाता है कि Kedos का ताल्य वास्तविक विवाह से है जब कि epiçamia से संभवत: 'दोनों राजणरानों में विवाह से अधिकार के अभिवनस की स्वापना' से है। कहा गया है कि सेल्युकन के परिचार में उन समय विवाह योग्य उन्न का कोई था ही नहीं। किन्तु इन दोनों शब्दों क्षेत्रवाद कें मंत्रवंभ का बोध होता है, यद्योग स्ट्रांबो हारा प्रयुक्त शब्द में 'राज्यों के बीच विवाह के अधिकार' का भाव भी मीनिहित है। 'विवाह की गर्त पर प्रदेश देने से यह लितत होना है कि विवाह हुआ और भूमि चयु को आंचल में दी गई अमा कि बीद कथा में कोसलादेवी को काशी का प्रदेश आंचल में मिल वा या बगांजा

किनिधम, एंझियंट इंडियन ज्याप्राफी, पृ० 18; गीगर, महाबंश. पृ० 194 ।

<sup>2.</sup> की. हि. इं. खंड i, प 431 ।

लिडेल एंड स्काट, ग्रीक इंग्लिश लेक्सिकन 626, 946 ।

इस प्रश्न पर टार्न पूर्वोद्धृत, पृ० 174 पा. टि. में उसके विचार भी देखिए।

नंदों और मैसिडोनियनों को हराकर चन्द्रगुप्त एक विस्तृत प्रदेश का स्वामी बन गया था, जो पूरव में मगघ और बंगाल से पश्चिम में एरियाना के पूर्वी क्षत्रप-प्रदेश तक फैला हंआ था। पाटलिपुत्र और प्रसिआई के राजा का प्रभुत्व 'गंगा के सभी प्रदेशों तक' ही नहीं, बित्क सिंघ के किनारे के प्रदेशों पर भी था, जिन पर कभी ईरान राजा और सिकन्दर शासन कर चके थे। खेद है कि क्लासिकल लेखक भारत के अन्य अतिश्वित प्रदेशों में मगय साम्राज्य के विस्तार के बारे में कुछ वहुत कम सूचना देते हैं। प्लटार्क का एक अस्पष्ट कथन अवस्य मिलता है जिसमें "6 लाख की सेना लेकर (चन्द्रगृप्त द्वारा) पूरे भारत को रोंद डालने और जीत लेने की बात कही गयी है।" दूर पश्चिम .. के महत्वपूर्णप्रान्त सौराष्ट्र अथवा काठियावाड़ की विजय और उसे अधीन कर लेने के संबंध में रुद्रदामन के जूनागढ़ के शिलाभिलेख का प्रमाण अवस्य है जिसमें चन्द्रगुप्त के राष्ट्रीय पुष्यगुप्त वैश्य द्वारा प्रसिद्ध सुदर्शन झील के निर्माण का उल्लेख आया है। इस प्रदेश के मगध साम्राज्य में सम्मिलित होने से अवन्ति या मालवा पर मौर्य-अधिकार स्पष्ट रूप से प्रकट है। जैन लेखकों ने अवन्ति के पालक के उत्तराधिकारियों में 'मूरियों' अथवा मौर्यों की गणना की है। अमालवा अथवा अवन्ति की राजधानी उज्जैन में मीयों का एक उपराजा रहता था। चन्द्रगृप्त के पोते अशोक के समय में मौर्य साम्राज्य की सीमाएं उत्तर मैसूर तक पहुंच गयी थीं। अशोक ने मात्र एक प्रदेश कर्लिंग की विजय का दावा किया है। अतः तुंगभद्रा के पार साम्राज्य के विस्तार का श्रेय उसके पिता बिदुसार या पितामह चन्द्रगुप्त को रहा होगा। कतिपय मध्यकालीन अभिलेखों में मैंसूर के कतिपय भागों के चन्द्रगुप्त द्वारा रक्षित होने का उल्लेख आया है। व प्रमाण काफी बाद के हैं, अतः इनके आधार

मेगास्य. पृंड एरि० प्० 141, इस अंदा में उल्लिखित 'पालिकोचि (पाटिलियुन) का राजा चंद्रगुप्त ही है, यह बात बहां दी गई सेना के वर्णन से त्याष्ट हो जाती है, जो निवासियों और राजधानी के वर्णन के बाद आता है।

<sup>2.</sup> प्लूटार्क, पूर्वोद्धृत, पृ० अध्याय lxii।

नैकोबी, कल्पसूत्र आफ भद्रबाहु, 1879 पृ० 7; परिक्षिष्ट पर्वन्,
 डितीय सं० पृ० xx ।

राइस, मैंसूर एंड कुर्गफाम इन्स्किप्शंस, पृ० 10।

पर कांद्र बड़ा निक्कंप नहीं निकाल जा सकता। बिन्तु ज्यान देने की बात यह है कि अनेक तिमक लेलक जिनक साम देश की आर्मिनक साताब्रियों में राता जाता है, 'मोरियार' द्वारा हिमान्जादित गमन्तुम्बी पहाड़ के लोमने के निवरंग करते हैं। इन निरंशों पर दिश्य भारत के अच्याय में विचार किया जायेगा। ई० पू॰ की तीमरी शताब्री में निकल्क्ष्म जिल्ला होणा में मौंधे साम्राज्य का सीमांत था। किन्तु नंदों का उच्छेद करने वाले और स्केच्छों से पीड़ित परित्ती के रखक नरातीर को आर्बी प्रतिकर्ध की कुसर से शीनक क्षेत्रेच्या (सिमा) के सीकरों की कुसर से शीनक क्षेत्रेच्या (हिमालम) से (अनेक रंगों की मिणवां की कुसर से शीनक क्षेत्रेच्या (हिमालम) से (अनेक रंगों की मिणवां की कुसर से शीनक क्षेत्रेच्या (हिमालम) से (अनेक रंगों की मिणवां की खुत से प्रकाशित) दिशाणांव के सिर तक के प्रदेशों के एकराद के रूप में ही समाधित किया है। इन बब्दों की अनुगुंज उपरिजदुत जुटाक के रूप में ही समाधित की प्रारम्भिक शताब्रियों में अनुगंज उपरिजदुत की श्राह्मण क्ष्य में अपनित्रेची में अनुगंज उपरिजदुत की साह्मण क्ष्य से अपने की साहमण क्ष्य में अपने साहमण करती में अनुगंज वाले साहमण स्वात्र की साहमण करती में साहमण करती थी।

चन्द्रगुप्त की राजनैतिक और सैनिक सफलताएँ काफी उदात्त हैं, पर इनसे ही उसकी सफलताओं की इतिश्री नहीं हो जाती है। इस सहायोद्धा में एक ओर जहाँ एक कुल्यात राजवंज के सासन से देश के एक भाग को उबारा पा बहुँ दूसरों ओर देश के एक दूसरे भाग को विदेशी रासता से मुक्ति दिवाई थी। वह एक ऐसे साझाज्य का निर्माता था जिसमें समूचा भारत तो नहीं किन्तु उसका अधिकांत भाग आ गया था। "जह युद्ध में जितना स्कृतिवान या सांति की कहा में भी उतना ही कर्मठ था।" भड़शाल और सेल्युक्स के जिजता करमुप्त की काम में निर्मात कि लाल पैदार, 30 हुआ र पुक्तिवार, 8 सा 9 हुआर हुआं थे। "जैसे ही स्थिति सामान्य ही सयी, बहु शांति का पुनारी बन गया। वह मुखल तेनानायक तो या, पर रक्त-पिपासु न था। उसने भारत की एकता तो स्थापित कर दी किन्तु उसकी सीमानों से एर छोलुप दृष्टि से नही देखा। एपियन का एक कथन है जिसका आधार मेनास्थानेज्ञ ही प्रतीत होता है। वह बहुता है कि "कहते हैं कि साथ की आचार मारतीय राजाओं को भारत

मद्राराक्षस. अंक iii, क्लोक 19 ।

मैनिकडल, एंडियांट इंडिया ऐस डिस्काइस्ड बाइ मेगास्यनील एंड एरियन प्० 141, 161 ।

की सीमाओं के परे बिजर्षे करने से रोकती है। इस बाक्य में सूत्र-रूप सें सीमों की वैदेशिक नीति का निरूपण हो जाता है। उसका निर्माण बंध के संस्थापक ने किया था और उसके बंधों ने उसका अक्षरणः पालन भी किया था।

चन्द्रगुष्त की विजयों के कारण भारत के वाहर के देशों से संबंध चनिष्ठ हए; विशेषकर यनानी पश्चिम से तो यह संबंध और भी दढ हुआ। हमने ऊपर देखा है कि पश्चिमी एशिया के यवन राजा से यदा के अनन्तर पाटलिएन के राजधराने और वैबिलोन के सेल्यकस के परिवार में व्यक्तिगत संबंध स्थापित हुए थे। सम्भवतः सेल्यकस परिवार की एक महिला प्रसिआई के राजा के महल में आयी थी और एक यनानी राजदूत उसके राजदरबार की शोभा बढाता था। इधर से भी अनकल उत्तर मिला था। फाइलावर्स के प्रमाण पर एथेनियस बतलाता है कि भारतीय राजा ने सेल्युकस को कुछ उपायन भेजे थे. जिसमें एक शक्तिशाली वाजीगर भी था। वन्द्रगप्त के बारे में कथा है कि उसने सेल्यकस की बेदी पर सम्मान प्रकट किया। इससे भी युनानी प्रतिभाके प्रति उसका आदरभाव प्रकट होता है। डायोडोरस से पता चलता है कि इथोपियनों ने एक यनानी लेखक को जिसका नाम इयामबलस था दास बना लिया था। एक जलयान की दर्घटना में यह भारतीय समुद्र तट पर जा लगा था। इसे 'पाटलिपुत्र के राजा के पास भेज दिया गया था' जिसे यनानियों के प्रति बड़ा प्रेम था। 4 "यह कहना तो मुश्किल है कि इसमें चन्द्रमुप्त के युनानियत के प्रेम की चर्चा है या उसके पुत्र और उत्तराधिकारी का उल्लेख है जिसे यनानी दार्शनिकों से बडा प्रेम था। मनोरंजक बात यह है कि इससे पता चलता है कि पाटलिएत्र के महानगर में बहुत से युनानी थे। उनकी सुख-सुबिधा और रक्षा के लिए नगर में अधि-कारियों की एक विशेष परिषद ही गठित की गई थी। उनकी न्यायिक

वही, प० 209 ।

मैं निकंडल, इन्वेजन, प॰ 405 ।

<sup>3.</sup> स्मिथ, अ० हि० इं० प० 125 पा० टि०।

<sup>4.</sup> एंशियंट इंडिया इन क्लासिकल लिटरेचर, पृ० 204-5 ।

आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए विशेष व्यवस्था की गई थी। एरियन ने बतलाया है कि "भारतीय विदेशियों को दास नहीं बनाते।"

नागरिक प्रशासन के क्षेत्र में चन्द्रगुप्त ने जिस योग्यता का परिचय दिया उससे स्पष्ट हो जाना है कि सामान्य योद्धा-राजाओं से वह बहत श्रेष्ठ था। उसने जनता की सम्ब-समद्धि और सभ्यता की उन्नति के लिए अनेक उपाय किये थे। उसके अधीन मंत्रियों का चुनाव योग्यता और चरित्र के आधार पर होता था। न्याय की व्यवस्था समता के आघार पर प्रतिष्ठित थी। नगर-प्रशासन क्शल था। सम्भवतः नीसेनाने जल-दस्युओं कादमन कर दियाथा। इसलिए यात्रियों और सार्थों के लिए मार्ग निरापद हो चुके थे। दास-प्रथा पर अंकुश लगाया गया था। इनके अतिरिक्त भी उसने अनेक ऐसे कार्य किये थे, जिससे जस्टिन का यह निदात्मक कथन कि उसने स्वतन्त्रता का नाम बदलकर दासता कर दिया था और अपनी प्रजा पर अत्याचार किये थे, निःसार सिद्ध हो जाता है। लैटिन इतिहासकारों के इस निष्कर्ष का आधार यह प्रतीत होता है कि चंद्रगप्त ने देश में कड़ अनशासन की स्थापना की थी। उसके समय में दंड-विधान कड़ा था, जिसमें अंग भंग की सजा भी ग्रामिल थी। यहां इन बातों पर या ऐसी बातों पर जिनका मौयों की राज्य-पद्धति से संबंध है विचार छोड़ दिया गया है, क्योंकि अगले अध्याय में इन विषयों पर विस्तार से विचार किया गया है। यहाँ राजा और उसके दरबार की संक्षेप में चर्चा से ही संतोष करेंगे ।

राजा प्रायः पाटलिपुत्र के महानगर में ही रहता था। यूनानी और लेटिन लेखक इसे पालीबोध्या, या पालिबोध्या नाम से जानते थे। <sup>६</sup> किन्तु यथातसर वह हर्ष की भांति एक स्थान से दूसरे स्थानों में यूमता था। एपियन ने लिखा है

<sup>1.</sup> मेगास्थनीज एंड एरियन, पु॰ 42, 68 ।

<sup>2.</sup> जैसािक सुविदित ही है, इस नगर को बसाने का श्रेय अजातकात्र के पुत्र उदािय को दिया जाता है। आस्चर्य ही है कि डायोडोरस ने एक अनुभूति का हवाला दिया है जिसमें यह येग हेराक्लीस को दिया गया है। डायोडोरस का आधार सभवतः मेगास्थनीत रहा है। (मैंक्किंडल, एंसिकंट इंडिया ऐक डिक्काइस्ट बाह सेगास्थनीत एंड एरियन प. 37)।

कि भारतीय राजा सिंध के किनारे या सिंध के आसपास रहता था।। इससे अनमान है कि उसने उस नदी पर या उसके किनारे के किसी नगर में अपनी अपर राजवानी बना ली थी या कम मे कम एक जय-स्कंधावार अवस्य बनाया था । क्लासिकल लेखकों ने प्रसिआइ के मौर्यों की महानगरी का बडा मनोरंजक विवरण लिख छोडा है। लिखा है कि पाटलीपत्र एक विशास और समद नगर था. यह एरलोबोअम (हिरण्यवाह या सोन) और गंगा के संगम पर बसाथा। यह समानान्तर चतुर्भंज के आकार काथा। इसके 'बस्ती वाले भागों' की लंम्बाई 80 स्टेडिया (9 वर्ग-मील, 352 गज) और चौड़ाई 15 स्टेडिया (1 मील, 1270 गज ) थी। इसके चारों ओर लकड़ी की एक दीवार थी जिसमें बाण छोड़ने के लिए मुराख बने हुए थे। 2 इस दीवार में 570 वुजियां थीं। स्पष्ट ही ये चौकसी के लिए बनी होंगी। नगर में प्रवेश के लिए 64 द्वार थे। दीवार के साथ-साथ उसके बाहर पानी की एक परिखा थी जिसमें पडौस की नदियों से पानी आता था। इसकी चौडाई 6 प्लेथा (200 गज) और गहराई 30 हाथ थी। इसका निर्माण नगर की रक्षा और गदगी के निकास दोनों दिष्टयों से हुआ था। नगर में विशाल और अनेक महल थे जिनमें बहुत से लोग रहते थे। इनमें विदेशी भी थे। नगर की व्यवस्था के लिए एक निगम था जिसके 30 सदस्य (astynomoi) थे। 3

यदि एलियन का विस्तास करें तो 'राजाधिराज' एक ऐसे महल में रहता था, जिसका निर्माण कारीगरी की दृष्टि से अचंभा ही था। इसकी तुलना न तो मेम्पोनियन सुना कर सकता था जिसकी श्रीवृद्धि में अगार धन-राधी का क्या दुआ था, म एकवनता ही जिसकी महिमा प्रसिद्ध थी। इसके उद्यान मोर और चक्रवाक की महम प्रमुख्य की सुने से सुने देश हमें हुए थे। ये एक दूसरे से थे। इसमें अवादार और निर्मा होने प्रस्त हुए थे। ये एक दूसरे से

एपियन, प्रबोद्धत, xi, 9, 55 ।

मौर्यकाल में उत्तराज्य (सिंचु घाटी और सीमा प्रान्त) की राजधानी तक्षित्रला में होने का पता है। असंभव नहीं कि एपियन इसी नगर में चन्द्रगुप्त के निवास करने का इशारा कर रहा हो।

<sup>2.</sup> मिला॰ पतंजलि iv, 3.2 ''पाटलिपुत्रकाः प्रासादाः पाटलिपुत्रकाः प्राकारा इति''।

<sup>3.</sup> मैनिकंडल मेगास्थनीज एण्ड एरियन पृ० 37, 65, 67, 209।

पुषे रहते थे । इनमें कुछ वृक्ष तो हुन्दूर के देखों ने मंगाये यये थे । इसमें मुंदर बाविष्यां बनी हुई थी, जिनमें मखिल्यां भरी हुई थी। छांटकोंटे राजकुमार इनमें मखिल्यां को डिकार और जनकीड़ा करते थे । इस सबसे दृश्य मनोरम हो गया था। महुल को गरिमा और सीन्दर्य महाराजा के अनुकूष थी। इसमें विदित्त होता है कि इनमें रहने वाले को सीन्दर्य ने प्रेम था। उसे वीवन में आतंद और प्रकृति से मन्या ग्रेम था। मामान्यत्या रूखे सैनिकों में ये गुण नहीं मिलते। हुस्तरा मानाक पांव की सुदाई से पार्टिण्युन के भवनों के लक्खेय प्रकाश में आंदे हैं। यह तांव पटना के पान हो है। इसके लकड़ी के निर्माण, विद्यंत्रक कार्या हों है। इसके लकड़ी के निर्माण, विद्यंत्रक कार्या हों है। इसके लकड़ी के

रिनशस के वार्गिशों में इब महान राजा की रानियों उल्लेकिबियेण अपेकित है। यदि चल्दापुन और मेल्कुक्स की सींच की परंपरास्त्र आख्या को स्वीकार करें तो मानना होगा कि इनमें एक सेल्कुक्स कुल की राजकुमारी भी थी। 'जैन अनुभृतियों में एक अन्य नाम पुर्धरा का भी मिलता है जित्ते बिद्धारा की माना कहा गया है। 'क्या अनुभृतियों में वर्णन आबा है किते बिद्धारा की माना कहा गया है। 'क्या अनुभृतियों में वर्णन आबा है कि चल्द्रापुत के उत्तराधिकारी की माता मीर्थ-यंग की थी। पर इस राजि का नाम नहीं वन्त्रवारा गया है। 'व्यवस मीर्थ की राजियों अनेशाकुन अन्यकारा-

- 1. वहांबृद्धितों और फलों की उपयोगिता के खिए मिला॰ अधीक का चढ़ान आदेवालेला थे। योनाहन, अली हिस्ही आफ बगाल, पृ॰ 177; के हिं इं. 1, पृ॰ 411; मैनिकंडल, एशियंट इंडिया उन क्लासिकत किटरेकर, पृ० 141 किटान ने आगी हिस्सी आफ अक्लाडीडर (इग्ले. अले. पृ० 180) पर एक मारतीय महल का वर्णन किया है जिसे चंद्रगुत का महल मानते हैं। मिल्यु जैसाकि मोनाहन ने कहा है (चुर्बोद्सत, पृ॰ 178) यह बात स्मध्ट नहीं ही पाती कि इसमें मोर्यों की राज्यनमा का वर्णन है या उनके किती छोटे-मोटे सामान्य की सम्रा का।
  - मोनाहन पूर्वोद्द्त, पृ० 173; अ. हि. इं. च० सं० पृ० 128;
- इस प्रश्न पर अभी हाल में विचार करने वाले टार्न के मत से तुलना कीजिए, ग्रीक्स इन वैक्ट्रिया एंड इंडिया, पृ० 174, पा० टि० ।
  - परिशिष्ट पर्वन्, पृ० lxxix; 234 (viii, 439) ।
  - बिगांडेट, पूर्वोद्धृत, पृ० 128 ।

च्छन्न ही रही है। पना नहीं व रानियां चन्द्रगुप्त के समझानियक सेल्यूकस वंशीयों की रानियों की मांति सार्वजनिक जीवन, दरवारी उत्सवों और नीति-निर्मारण में कोई महत्वपूर्ण माण देती थीं या नहीं। एलियन ने मछली का शिकार और जनकों का करते चन्द्रगुप्त के राजुड़मारों का उल्लेख किया है। पता नहीं इन राजुड़मारों में बिन्दुसार या कि नहीं। अनुयुतियों में इसके अतिरिक्त सिद्धनेन को भी चंद्रगण का पुत्र नहां गया है।

राजकुरू के इन सदस्यों के अतिरिक्त नारियों का एक झुँड भी रिनवास में रहता था जिन्हें 'उनके माता-पिना से सरीदा गया था।' ये रिनवास में राजा की व्यक्तिपत सुख-सुविधा का ध्यान रखती थीं और आखेट में भी उसके साथ जनती थीं!

राजा के निजी जीवन की कतिपत्र मनोरंजक झांकियाँ उपलब्ध हैं। कभी-कभी वह सुरोपान कर लेता था, उसम्भवतः यज्ञों के अवसर पर। परन्तु वह कभी नवें में चूत नहीं होता था ताकि किसी पढ्यत्र का शिकार हो सके। वह दिन में नहीं सोता था, रात में भी कभी-कभी प्राणयात के प्रयत्नों से वनने कि किए एहिताया के तौर पर बड़ अपने सोने का स्थान का परिचर्तन कर देता था।

चन्द्रमुख की राजसभा उसके महल से कम प्रानदार न थी। बाद में भी भैयाकरण पर्वजिल ने चन्द्रपुस-सभा को स्माग्य किया है। है सभा में बैठकर रुक्युख अपने विचस्त्रण मन्द्रियों और सम्भावयों से परामर्थ करता था, राजदूतों को दर्मन देता था और स्рंडरopoi के प्रतिबंदनों को मुनता था। इनका कमा उसके विस्तृत साम्राज्य में होने वाकी मभी घटनाओं की जानकारी रखना और निगरानी करना था। यही राजा अपनी प्रजा को न्याय-दान करता था। प्रजा प्रयोक्त समय उसका दर्शन कर सम्बत्ती थी, यही तक कि जब

सिंहसेन विन्द्सार की उपाधि हो सकती है।

<sup>2.</sup> मेगास्थनीज एंड एरियन पु॰ 70 ।

<sup>3.</sup> अंटिओकस को लिखे विदुसार के उस पत्र से तुलना कीजिए जिसमें बिंदुसार ने उसके लिए मीठी शराब खरीदने को लिखा था (इन्से. अले.) 409)।

<sup>4.</sup> मेगा. एण्ड एरि. पू० 70।

<sup>5.</sup> I, i, ix !

बहुलकड़ी के बेळनों से अपने शरीर की मालिया कराता था, उस समय भी।

चन्द्रगुष्त की सभा में राजनिवकों के अतिरिक्त कौत-कौत से प्रमुख व्यक्ति थे, इसकी मुचना अनुश्लीतयों में ही प्राप्त होती है, इस सम्बन्ध में कोई अकाद्य विवित्त प्रमाण उपलब्ध नहीं है। उनके राष्ट्रीय पुष्यगुष्त का एक अभिलेख में उस्लेख आया है, जो एक महत्वपूर्ण प्रांत का भागक था। पुष्यगुष्त ने कभी कैन्द्रीय सरकार की भी योगा बढ़ाई थी या नहीं, हमें इस बारे में कुछ भी पता नहीं।

अनुश्वियों में चान्युग्न-सभा के अनेक प्रमुख व्यक्तियों के तामों का उल्लेख है। इसमें प्रमिद्ध कॉटिस्थ अपर नाम चालक्य भी था। इसने इसके नाम से प्रमिद्ध राजनीति की युस्तक की चर्चा की है। यह राजा का समकालिक और उसमिद्ध प्रमिद्ध नम्में था, यद्योग पढ़ी निद्ध करने के लिए कोई अकाद्य प्रमाण नहीं दिया था सकता। ही, भारतीय, वर्मी और सिक्ली अनुश्वितयों में, जो सभी सम्प्रदावों की है, एक स्वर से उसे चन्युग्त का मन्त्री कहान्या है। बौढ जनुश्वृतियों में चन्युग्त के एक इसरे मन्त्री की भी चर्चा है जिसका नाम मनियत्यों था। यह जटिल सम्प्रदाव का था। महाव्यव्या होने स्वर उल्लेख है।

चन्द्रगुष्त सभा के अन्य व्यक्तियों में कुछ विदेशी राजदूत थे। इनमें सबसे प्रसिद्ध मेगान्यतीज़्या। वह सेव्यूकत का दूत या। यह पर्योग्त समय तक चन्द्रगुष्त के दरबार में रहा था। उसने यहीं जो कुछ क्या-मुना, उसके आचार पर भारत के सम्बन्ध में एक पुस्तक जिल्ही थी। किन्तु खेद है कि यह मनोरंजक ग्रंव नष्ट हीं चुका है। बाद के क्छायिकठ व्यवकों ने इस पुस्तक के जो उद्धरण दिये थे, वे ही जब सुरक्षित बन रहे हैं।

यदि परम्पराओं पर विश्वास करें तो यह मानना होगा कि प्रथम मौये राजा कि प्रथम में उत्तर विकारियों की हो। भीति मनियां और राजहुतों के अतिरिक्त एक तीसरे वर्ग के लोग भी आते थे, वे थे यामिक आवार्ष । जैन लेककों ने इस बात पर वरू दिया है कि जीवन की संद्या में नन्द्रगुल जैनावार्षों के सम्पर्क में आया था, जिनमें मबने प्रमुख थे भदबाहु। इनकी मृत्यू 170 वीर

मेगा. एंड एरि. प॰ 41, 70, 85, 217 ।

<sup>2.</sup> टर्नआवर, पूर्वोद्धृत xlii ।

संबद् में बताबाई जाती है। अवांत् एक कालगणना के अनुसार प्रथम मीयं राजा के मिहासन पाने के 15 वर्ष बाद वे सरे थे। प्रसिद्ध करवसूत्र के रचिना भद्रबाहु ही थे। करवसूत्र के अतिरिक्त इन्होंने अन्य प्रथों की रचना की थी। राजाबनीक्स के अनुसार इनका जन्म पुंजबर्दन में कोतिकपुर नामक स्थान पर एक ब्राह्मण परिवार में हुआ था।

स्ट्राचों का कथन है कि राजा सामान्यनया चार अवसरों पर महल के बाहर निकलता था। वे थे—पुद में नेताओं का स्वयं नेतृत्व, प्रजा को न्यायदान, यज्ञ और मृगया। मृगया राजा के मनीथिनोंद का प्रिय सामव था। जब राजा मृगया के लिए निकलता तो डोल और घंटचड़पाल बजायं जाते थे। राजा मजान्व दिवयों से घिरा रहना था। इनमें कुछ रखों पर बैठी होतीं, कुछ घोड़ों पर और कुछ हाथियों पर। बल्जमचारी सीनिक पूरी मण्डली की रला करते थे। राजा पिरे बनों में शिकार करना था। विकार के समय बहु अपने रच में मंगान पर बैठता या हाथी की पीठ से शिकार करना था।

राजा कभी-कभी सार्वजनिक प्रदर्शनों में भी जाता था। इस प्रकार के एक प्रदर्शन की चर्चा टिलनी ने की है। टिलनी का आधार मेगास्थनीज़ है। इस प्रदर्शन में (kartazons) के बखें हे—दनकी एक ही सींग होती थी, संभवत: यह में वे थे—एक-दूमरे को ठड़ने के टिल खोड़ दिए जाते थे। किला कल लेखकों के कुछ वर्णनों का असीक के अभिलेखों से समर्थन होता है। अभिलेखों में कहा गया है कि राजा के पूर्वज विकार-प्रावाओं पर निकलते

परिकाब्ट पर्वन्, प्० vii, xx, 248 (ix, 112)।

<sup>2.</sup> इंडि. एटि. 1892, go 157 |

प्लीट (बही), प् o 156; जिल राल ए० सोल 1909, प् o 23, को जैन कथा पर संदेह है, जैकोबी (परिशिष्ट पर्वन् पूल vi-vii; कल्पसूत्र, प् o 22) का विवार है कि कुछ प्रंय जैसे तिस्पत्त, छठ आचार्य के नहीं दिक्क उसी नाम के एक परवर्ती आचार्य के है। जैकोबी के मलानुसार समचरिस आचार्य भववाड़ का छिला हो सकता है।

<sup>3.</sup> मेगा० एंड एरि० प० 71 ।

<sup>4.</sup> बही, पृ० 58।

वे। इनका मुख्य अंग मृगया था। राजा समाज भी करते थे। इन समाजों की गुरुना हम प्लिनी के सार्वजनिक प्रदर्शनों से कर सकते हैं।

स्त्रांबों के एक उद्धरण' में एक वड़े उत्सव का वर्णन है। यह उत्तस्य उस समय होना था जब राजा अपने केत का आशाजन करते थे। इस अवसर पर लोग राजा को बहुम्हथ भेटें देते थे और आपने धन-मैंनव का प्रदर्शन करते थे। किरियार अवस्वों का विचार है कि यूनानी भूगील केखक को यह सुचना मेगास्थनीज़ से मिली होगी। इसिलिए यह उत्सव गाटिलपुत्र के राजदरबार का हैं। होगा। इन केखकों का यह भी मन है कि पाटिलपुत्र वरवार ने यह उत्सव ईरानियों से यहण किया था। इस अकार ये केखक इसे मारत पर ईरानी क्षण का एक और सबूत मानते हैं। किन्तु यहां यह वतलाना आवश्यक है कि स्ट्राबों ने वर्णन यो प्रारम्भ किया है—"मिन्निलिशत विवरण इतिहासकारों ने दिये हैं।" इस प्रसंग में यह विशेष रून से विकटाससे की चर्चा करता है। इसकिए विचारपीयों उत्सव चन्द्रगुल में भी पहले प्रचलित रहा होगा। चाहें जो भी हो इस बात का कोई प्रका मजूत मही है कि यह उत्सव निश्चित रूप से पाटिलपुत्र में चन्द्रगुल के इरवार से भी मनाया जाता था।

चान्द्रगुप्त में अनेक निजी गूण थे। उसके कुराव सीनिक नेतृत्व, ओज और ग्रासन की योग्यता का वर्णन किया जा चुका है। उसकी प्रस्तर सीन्दर्यानुमूर्ति और प्रकृतिद्रम की भी पर्चा हो चुकी है। इन गुणों के अतिरिक्त उसमें विस्तृत बीक्कि जिल्लामा भी थी। यदि अनुश्रुतियों का विश्वास करें तो धर्म में भी उसकी गुरुत रुचि थी। उसकी गामिक हिंच का कारण संभवतः दार्शनिकों से सम्पर्क था। मेगास्थनीज् बतलाता है कि भारतीय राजाओं में हाइलोबिओई नाम से दार्शनिकों हो दृत भेजकर मंत्रणा करने की प्रया है। ये हाइलोबिओई नाम से दार्शनिकों हो दृत भेजकर मंत्रणा करने की प्रया है। ये हाइलोबिओइ का विश्वास हो। ये हाइलोबिओइ नाम से दार्शनिकों हो दृत भेजकर मंत्रणा करने की प्रया है। ये हाइलोबिओइ स्वासन्त से अपना वार्त ये। राजा लोग इससे सृष्टि के कारण और अन्य वार्तों पर परामर्थ करते थे। देवताओं की पुता लोग दूसनाता के लिए भी इन दार्शनिकों

<sup>1.</sup> xv, 1, 69

लाइफ आफ अलेक्जांडर का लेखक और उस राजा का सम-कालीन (देखि० इन्बे० अले०, पृ० 8, 10; कै. हि. इं. 399, 675) ज. वि. उ. रि. सो. II, पृ० 98 में जायसवाल से क्लिटागर्स का उल्लेख खूट गया है।

की सेवाएं ही जाती थीं। वर्ष के प्रारम्भ में राजा दार्धनिकों का एक महा-सम्मेकन बुकादों थे। जिनमें ये लोग फसलें, पशु या सार्वजनिक हित की वृद्धि के संबंध में जिविता रूप में अपने मुखाव देते थे। यह अनुमान अनकेंपूर्ण नहीं होगा कि बुनानी राजदूत ने पाटिल्युव में अपने निवास के समय स्वयं देखकर ही ये बातें लिला होंगी।

राजा जिन मनलों पर इन बावीनकों की मन्त्रणाओं का लाभ उठाता बा जनमें उनकी क्षेत्र का एक विषय जगलो जानियां भी थी। यह बात अप्टोमी की क्याओं में स्पष्ट हो जानी है। अप्टोमी गंगीयी के गान गहने थे और बहां से राजा के दरवार में ले आपे गंगे थे। एनेक्टोकोइटाई ने रास्त्र में अन्तर्ज्ज क्ष्म करने से इंकार कर दिया वा और मर गया। है इन कहामियों के मभी ब्योरों का विच्वास नहीं किया जा मकता। किन्तु इनने यह बात तो मिद्ध हों हो जानी है कि क्लाक्तिकल लेवक चन्द्रगुल को आधुनिक मानव-साम्त्रियों की भाति मानव-बानियों में जिज्ञामा रूपने का श्रेष देते हैं।

चन्द्रगुल के राज्यकाल में साहित्य की भी अभिवृद्धि हुई। हमने पहले ही देखा है कि राज्यारा अयंशास्त्र के लेकक कीटित्य और चैन कस्पान के लेकक भद्रवाहु का मंदंच चंद्रगुल के दरवार में जोड़ती है। अशोक के अभि-लेकों में भी पना चलना है कि प्रारम्भिक मेंपिकाल में मुझों, मापाओं और

<sup>1.</sup> मैंविकंडल, मेगा० एंड एरि०, प्० 102. हाइलोबिओइ के बाद महत्त्व की दृष्टि से चिकित्सकों का स्थान आता है, जो अपने घरों में ही रहते वे और भोजन पर नियंत्रण तथा चिकित्सा कर के रोमों को अच्छा कर वेते थे। दार्धनिकों में कुछ त्रित्रयां भी थीं। दर्धन के साथ-साथ चिकित्सा पर व्यान दिया जाता था।

<sup>3.</sup> To 75, 80

<sup>4.</sup> देवि० बैराट का आदेशलेख और स्तम्मलेख vii (EE धम्मापदाने)

अवदानों के रूप में पर्याप्त मात्रा में साहित्य की रचना हो चुकी थी। मेगास्थनीय के उदरणों में हराकरीज़ और पर्वता की जो कहानियां आई है, उनसे विदित होता है कि किसी न किसी रूप में उम्र युग में आस्थान भी पर्याप्त लोकप्रिय हो चुके थे। मेगास्थनीय के इस कबन का कि भारतीयों के कानून लिखिन नहीं होने, खुलाना करते हुए कुलर ने मुशाब दिया था कि इस कथन का आधार म्यूनियों के वाराविक अर्थ को ग्रहणन करना है। म्यूनियों की अर्थ में मार्थ में भी लिखित हों। मुसियों में यो प्रवास में मिलित हों। मुसियों भी विदित हों। में मार्थ में भी ग्रिय चुलर का यह कथन मत्य हो तो यह भी मान्यत होगा कि चन्द्रमुख के समय में स्थृति-माहित्य के भी अर्थाय की रचना हो चुकी थी। मेगास्थनीय की इंकिंग का आधार मुख्य रूप में उनका निजी जान ही या अर्थीत् यह भी ही सकना है कि उनने इस प्रकार के प्रची से भी महायता ली होगी। देनके किनियंत उनने अनेक इंन-क्याओं आदि से वो उस युग में लोक-साहित्य का अंव वन चुकी थी, भी गदर की होगी।

हमने उत्तर देना है कि राजा वजों के लिए अपने महल से बाहर निकलता था। इससे यह लक्षित होता है कि युनामियों की दृष्टि में बहु बाह्मपन्यमं का अनुवादी चा। प्रसिद्ध जैनाचार्य हेमचन्द्र में माना है कि पादा मिच्यामनों (अर्जन) को भी संरक्षण देना चा (मिच्या वृत्यपंत्रियन-भावितम्) जैना उत्तर बनलाया गया है, राजा के मन्त्रियों में एक जटिल भी

मेगा० एंड एरियन, प्र 163, 106।

मोनाहन, पूर्वोद्धत, पृ० 167

स्ट्राबो के वक्तल्य से (मैक्किंडल, एंशिक इंडिक ऐंज डिस्काक बाइ मेगाठ एंड एरिक, पुठ 69);

<sup>&</sup>quot;उनके कई पत्नियाँ होती हैं, जिन्हें वे उनके माता-पिता से एक जोड़ी बैंक देकर सरीदते हैं"

स्मृतियों (गीतम iv; बीधायन, I, 11, 4; मनु III, 29) में आये आर्थ विवाह के लक्षण की तुलना कीजिए । देखिक मोनाहन, पूर्वोद्धन, पुरु 165 भी।

**था। जटिल एक प्रकार के साधु होते थे जो अपने सर पर जटाएं रखते थे**।1 प्रारम्भिक पालि आगमों में परिवाजकों तथा तपस्वियों के एक वर्ग के रूप में जिटलकों का भी उल्लेख आया है। चन्द्रगुप्त का बौद्धों के प्रति क्या रुख था, इसका हमें ज्ञान नहीं है। यदि थेरगाया टीका का विज्वास करे तो यह मानना पड़ेगा कि वाणक्य के कहने से उसने एक थेर के पिता को जेल में डाल दिया था। <sup>3</sup> इस व्यक्ति को अपने राजनैतिक विचारों या निजी आचरण के लिए यह कष्ट भोगना पड़ा होगा । जैन परम्पराओं के अनुसार चन्द्रगुप्त अपने जीवन के अन्तिम समय में जैन आचार्यों द्वारा एक शास्त्रार्थ में विपक्षियों के पराजित कर दिये जाने पर तीर्थकरों के मत का अनयायी ही गया था। यह भी कहा जाता है कि जब मगध में बारह वर्षों का अकाल पड़ा तो चन्द्रगप्त ने अपने पुत्र सिंहमेन को राज्य सी पकर आचार्य भद्रबाहु के साथ श्रवणबेलगोला की यात्रा की। यह स्थान मैसूर में स्थित है। कहते हैं कि जैन परम्परा के अनसार वहां उसने समाधिमरण पाया 15 अर्थात अनशन कर शरीर त्याग किया। 900 ई० के आसपास के बाद से मिलने वाले मैसुर के अनेक अभिलेखों में भद्रबाहू और चन्द्रगुप्त के युग्म का उल्लेख हुआ है।<sup>6</sup>

## विन्दसार

चन्द्रमृप्त ने अपनी मृत्यु से पूर्व चौबीस वर्ष राज्य किया था। ईसा पूर्व 301 ई० के किंचित बाद उसकी मृत्यु हुई। किन्तु उसने अपने जीवन में जी

मललक्षेत्रर, डिक्शनरी आफ पालि प्रापर नेम्स, खंड I, पु॰ 931 ।

राइज डेविड्स, बृद्धिस्ट इंडिया, प्० 145 ।

मललशेखर, पूर्वोद्धत, पु॰ 846, 860 ।

<sup>4.</sup> परिशिष्टपर्वन् (जैकोबी) पृ० lxxix, viii, 415 ।

<sup>5.</sup> बहो, viii, 444; समाधिसरणं प्राप्य चन्द्रगुप्तो दिवं ययौ, राजावलीकचे, इंडि॰ ए॰ 1892, पु॰ 157 ।

<sup>6.</sup> राइन, मंसूर एंड कुर्ग फाम इन्स्कित्यांस, पू० 3 पलीट (इंडिज ए० 1802, 156; झ. रा. ए. सी. 1909 पू० 2+) का मत है कि राजाव-स्क्रीकचे की कथा 'सम्भवतः काफी आयुनिक ईजाद है।' इस अनुखृति के प्राचीनतम रूप में भी 'अशोक के पिनामह चन्द्रगुन के बारे में वो बर्णन है वे नच नहीं है।"

कार्य किया था, उसके साथ वह नहीं मरा। वस्तृतः इसका कारण उसकी वह कञ्चल शासन-व्यवस्था और बद्धिमत्तापणं नीति थी. जिसकी आधारशिला उसने रखी थी। किन्तु कोई भी प्रशासनतंत्र तब तक सुचारु रूप से नहीं चल सकता, जब तक उसका नियमन करने वाला कोई ऐसा व्यक्ति न हो, जिसका उस तंत्र के संस्थापक के आदर्शों में विश्वास हो । विन्दसार चन्द्रगप्त के आदर्शों और तरीकों का प्रशंसक था और उसने अपने यशस्वी पिता की परम्पराओं की रक्षा का परा प्रयत्न किया । चन्द्रगप्त के पत्र और उसके उत्तराधिकारी बिन्दसार की कीत्ति का एकमात्र आधार यही नही है। उसने एक ओर तो अपने पिता के दाय को अक्षण्य रखा. तो दसरी ओर किसी-न-किसी प्रकार में अपने योग्य पुत्र और उत्तराधिकारी का मार्ग प्रशस्त किया। बिन्द्रसार का काल धर्माशोक के यशस्त्री यग की भविष्यवाणी करता है।

बिन्द्सार के प्रारम्भिक जीवन के सम्बन्ध में बहुत कम बातें मालुम हैं। जैन परम्पराओं के अनुसार इसकी माता का नाम दर्घरा था। एरियन ने चन्द्रगप्त के राजमहरू की बावितयों में राजकुमारों द्वारा मछली के शिकार और नौकाएं चलाने की शिक्षा ग्रहण करने का वर्णन किया है। इतिहास में इस बात का कोई लिखित प्रमाण नहीं है कि विन्द्सार उन राजकुमारों में थाया नहीं। अपने जीवन में बाद में उसने शासन और संस्कृति में जो रुचि दिखलाई संभवतः वाल्यकाल में ही उसने उन्हें ब्रहण किया होगा। यूनानियों ने उसका नाम अमित्रोकेडीज बतलाया है। (इमार दो अन्य रूप भी हैं अमित्र-कैटीज और अलिबोकेडीज; λλ के आने का कारण घसीट में M के लिखने का रहा है)।

इस नाम में यह सिद्ध होता है कि राजमहल के आनन्दों में पला वह एक दुर्बल राजकुमार न था। इसके विपरीत वह फौलाद से बनाया और इस योग्य था कि इतने वडे साम्राज्य का भार बहन कर सके और सभी शत्रुओं से उसकी रक्षा कर सके। पत्रीट ने उसके युनानी नाम को 'अमित्रस्वाद', 'शत्रुओं को खाने वाला' का रूपान्तर वतलाय: है। अभित्रखाद, इन्द्र की उपाधि है। लैसन और अन्य विद्वान इसे संस्कृत अभित्रघात अर्थान् 'शत्रुओं को

किन्तु स्मिथ (अ० हि० इं० प० 15-1) का मत है कि 'इस परंपराकी वातें मोटे तौर पर सही हैं।"

l. फ्लीट, जिल्हा ए० सोल 1909, पृत्र 24 पार्वाटिक I

मारते वाला का स्थान्तर मानते हैं। अभिवधान धब्द पनंजलि के महाभाष्य में आया है। ' एतरेख बाह्मण में राजाओं की एक प्रमिद्ध उपाधि अमित्रामा-महाना थी। महाभारत में राजाओं और योद्धाओं के लिए अमित्रधानी का प्रयोग वार-बार हुआ है।

प्लूटार्क और बरिटन के प्रमाणों के अनुसार ईसापूर्व 326-25 में चन्द्रगुरत सिंद्रासन से दूर ही था। अनुभूतियों के अनुसार उसने चौतीस वर्ष राज्य तिथा। इसिलए ईसा पूर्व 301 से पहले उसके उत्तराधिकारी ने राज्य नहीं पाया होगा। उसके पुत्र और उत्तराधिकारी वंशोक के एक अभिनेत्र में मग नाम के एक राजा की चर्चा आई है जिसकी मृत्यु ईमापूर्व 258 में हुई थी। अधोक का यह अभिनेत्र उत्तरे राज्य-काल के बारहुव यस से सहने का निहीं है। इस प्रकार ईसापूर्व 270-09 में पहले ही निद्धार का राज्यका समाप्त हो गया होगा। बिन्दुसार ने बस्तुत- कितने वर्षों तक राज्य किया इस संबंध में मनमेद है। पुराणों के अनुनार उसने 25 वर्ष राज्य किया, जबकि वर्षी और सिहली इतिवृत्तों में यह अवधि कमधः 27 और 28 वर्षों को बनलाई

बिन्दुसार के समय के मारत के आन्तरिक मामलों का वर्णन यूनानी इतिहास त्येवकों ने भी बहुत ही कम किया है। इतिहार उनके राज्य-काल की बानकारी के किए हमें परमाराओं को ही आपारा वनाता होगा। बहुत बाद की बौद्ध और जैन कथाओं से बिदिन होता है कि बिन्दुसार ने अगने पिना के योग्य और चनुर कर्यचारियों को अगनी सेवा में रखा था। कोटिस्थ अपरताम चायक्य इनमें प्रमुख था। इसका प्रतिद्वती मुखेयुथा। अनतांगरवा खरानाम मुख्यांनी (अयामात्य) बना। और उनके बाद रावगृष्ट मुख्याननी हुना।

<sup>1.</sup> III, 2. 2

ऐत• बाह्य viii, 17; म॰ भा॰ II, 30, 19; 62, 8, vii,
 16।

<sup>3</sup>. परिशिष्टपर्वन्, viii, 446; कथासरित्सागर कथापीठलम्बक पांचवीं नरंग, ञ्लोक 115; पेंजर का संस्करण, 1, पुरु 57।

विव्यावदान, 372; पो० हि० ए० इ० पृ० 243, 248 विव्यावदान,
 पृ० 372 में बिंदुसार की परिषद का वर्णन है जिसके 500 सदस्य थे।

महावंश टीकाके अनुसार विन्दुसार की अग्र महिषी का नाम धम्मा और असोकावदान के अनुसार सुभद्रांगी था।

सीभाग्य से विजुतार के पुत्रों में अयोक जैसे पुत्र भी थे, जिन्होंने दूरस्य प्रदेशों के दुविनीत कर्मवाश्यिं का वही योग्यता से दमन किया था। इन पुत्रों की सहायता से विन्दुनात के न केवल अपने पैतृक साम्राज्य को अशुष्ण रखा, अपितु उनकी सीमाओं का विस्तार भी किया। विद्यावाल की एक क्या के अनुसार नलियाना की उनना ने किरणा अमाराों के अत्याचार के विरुद्ध विद्रोह कर दिया था। राज-कर्मचारियों के अत्याचार की विकासत असार मतित नहीं होती। इनकी पुरिट क्यां अशोक के किया के आदेश केवी में होती है, विकास उनमें प्राप्त के सिकासत असार मतित नहीं होती। इनकी पुरिट क्यां अशोक के किया के आदेश केवी में होती है, विकास उन्यों है। बहुते हैं कि तक्ष्मिण को इस कठिन परिस्थिति का मुकाबिला करने के लिए विद्वार ने अशोक में भाग था। अशोक में महा प्राप्त प्राप्त के साम् साम् विकासत नो वृद्ध अमाराों के सिकासत नो वृद्ध अमारां के सिकासत नो वृद्ध अमाराों के सलका भी। अनुस्रुतियों के अनुसार राज्य सार अशोक ने मही से साम स्था वर्षों का राज्य करतारा में केवर वितरहां (क्षेत्रम) की पार्टी तक फैला हुआ था। वि

नारानाथ के इतिहास में बिन्दुसार और उसके प्रयानमन्त्री ब्राह्मण वाणक्य हारा किये गये अनेक युद्धों का उसकेल हैं। तारानाथ के कमन के अनुगार उसने 16 नगरों के राजाओं को मार डाठा या और पूर्वी और परिवासी समुद के सम्पूर्ण प्रदेशों को अपने अधिकार में कर किया था। तारानाथ बहुत बाद का रेन्सक था। अत: उसके वर्णन में सत्यांग का निर्णय करना कठित है। पूर्वी और परिवासी समुद्रों के बीच के विजित राजाओं का तास्त्य दिश्मणी प्रावदीग छोटे-मोटे स्वतंत्र राजाओं से जिया गया है। किन्तु यह अनुगान मही नहीं प्रतीन होता क्योंकि कांग्रियाजाड़ के बंगाल तक का प्रदेश भी पून्य और

रा० ला० मित्र, संस्कृत बृद्धिस्ट लिटरेचर आफ नेपाल, पृ० 8;
 बिगैन्डेट, II, पृ० 128।

ज० ए० सो० बं० अतिरिक्त अंक 2, 1899, पृ० 69।

<sup>3.</sup> जिंबि उर्वा रिंग्सो II, पूर्व 79 ।

पिचनी समुद्रों के बीच में ही पड़ता है। हमें इस बात का पता है कि अशोक के समय तक कठिला ने अपनी स्वतंत्रना मुरिक्ति रखी थी। यदि ताराताथ का कचन प्रामाणिक परप्पराओं पर आधित हो तो यही मानना होगा कि विन्दुसार ने विच्याबद्यान में उल्लिखित विद्रोह की भांति ही सुगाट और गंगा की घाटी के प्रदेशों में होने वाले विद्रोहों का दमन किया होगा। दक्षिणी प्रायद्वीप की विजय का उल्लेख न तो किसी युगानी लेखक ने किया है और न इसके लिए कोई भारतीय प्रमाण ही है जो प्राथीनकाल का हो। कलिंग और मेसूर के अभिलेखों में नंदों, चन्द्रपुत और अशोक के बारे में तो काफी वर्णन है, किन्तु विन्दुसार के संबंध में ये अभिलेख एकदम मोन हैं।

ऐसा प्रतीत होता है कि बिन्द्सार ने शान्तिपूर्ण बैदेशिक नीति का पालन किया। चन्द्रगुप्त के शासनकाल के उत्तरांश में यनानी राजाओं से मैत्री के जो संबंध स्थापित हुए थे, बिन्दुसार ने उन्ह दुढ़ रखा। डायोडोरम पालिबोधा (पाटलिपुत्र के राजा के यूनानी प्रेम को प्रमाणित करता है) स्पष्ट ही यह राजा कोई प्रारंभिक मौर्य ही था । बिन्दुसार के समकालिक यनानी राजाओं ने भी पाटलिपुत्र के साथ मैत्री के संबंध बरकरार रखें। स्ट्राबों ने सैड्रोकोट्टस के पुत्र एलेक्ट्रोकेडीज के दरबार में डीमेक्स के भेजने की बात लिखी है। फिल्मी से विदित होता है कि इजिप्ट के राजा (टालोमी द्वितीय) फिलाडेल्फस (ईसापूर्व 285-47) व ने बाइनोसियस नाम के एक दूत को भी भेजा था। यह दुत किस राजा के दरबार में आया था उसका नाम प्लिनी ने ही बताया है। .. मिस्र का यह राजा बिन्द्रसार और अशोक दोनों का तुल्यकालीन प्रतीत होता है। जब हम इस बात का विचार करते हैं कि यूनानी और लैटिन लेखकों ने चन्द्रगप्त और अमित्रघात के उल्लेख तो बार-बार किये हैं, किन्तू वे अशोक के वारे में मौन हैं तो यही सम्भावना अधिक प्रतीत होती है कि यह दूत बिन्द्सार के ही दरबार में आया होगा, न कि उसके पुत्र अशोक के दरवार में । तीसरी शताब्दी के एथिनियस नामक एक युनानी छेखक का कथन है कि भारतीय राजा अमिट्रोकेटीज ने (सीरिया के प्रथम) ऐन्टीयोकस को मीठी शराब, सूखी अन्जीर और एक दार्शनिक भेजने के लिए लिखा था। सीरिया के राजा ने

<sup>1.</sup> II, 1, 9; मेगा० एंड एरि०, पू० 12, 19 ।

<sup>2.</sup> बही, पृ० 13, 20; एंझि० इंडि० इन क्ला० लिट०, पृ० 108 ।

इसका उत्तर दिया था कि "अंजीर और शराब तो हम आपको भेज देंगे, किन्तु युनानी कानून के अनुसार दार्शनिकों के विकथ की मनाही हैं"।'

यह उल्लेख यद्यपि बहत-संक्षिप्त है तथापि अनेक दिष्टियों से महत्वपूर्ण है। इससे यह पना चलना है कि बिन्द्रसार ने अपने पिता की ही भांति बाहर के देशों से मैत्री संबंध स्थापित करने का यत्न किया था। इस वर्णन में मीठी शराब और अंजीर की चर्चा आई है। फाइलार्वस, स्टाबो और एपियन ने जो सूचनाएँ दी है, उनसे हमें भारत और पश्चिमी देशों के बीच होने वाले तत्कालीन व्यापार का पता चलता है। चन्द्रगुप्त और सेल्युकस के बीच होने वाली संघि से ही इन संबंधों का मार्ग प्रशस्त हुआ था। हेगिसेंडर ने सबसे महत्वपूर्ण बात यूनानी दार्शनिक माँगने के बारे में कही है। इससे बिंदुसार की सांस्कृतिक रुचि का तो परिचय मिलता ही है, साथ ही यह भी पता चलता है कि दर्शन में उसे विशेष रुचि थी। इस संबंध में हमें एक अन्य यूनानी लेखक इयाम्बूलस द्वारा वर्णित उस कहानी पर भी ध्यान देना होगा जिसमें उसने पाटलिपुत्र के राजा के द्वारा जिसे यूनानियों से बड़ा प्रेम था, डायोडोरस के सम्मान का वर्णन है। पाटलिपुत्र के इस राजा का नाम नहीं बतलाया गया है। किन्तु यह कहानी एन्टीयोक्स के समकालिक भारतीय राजा पर पूरी तरह घटती है। पाटलिपुत्र के राजा विन्दुसार को युनानियों में ही रुचि नहीं थी। दिव्यावदान में दितीय मीर्य राजा के दरबार में रहने वाले एक आजीव परिवाजक की मनो-रंजक कथा आई है। भै यह आजीव परित्राजक दरबार का एक प्रमुख व्यक्ति था। हमें स्मरण रखना होगा कि अक्षोक से लेकर दशरथ तक मौर्य राजाओं ने आजीविकों को प्रभृत दान दिये थे। आध्यात्मिक मामलों में अशोक की रुचि को समझने के लिए हमें उन व्यक्तियों की ओर भी ध्यान देना होगा जिन्हें उसके पिता ने अपने आसपास एकत्र कर रखा था। सातवें स्तंभ आदेशलेख में कहा गया है कि भृतकाल के राजाओं ने भी धर्म की वृद्धि के द्वारा मनुष्यों की उन्नति के प्रयत्न किये थे। इन प्राचीन राजाओं में बिन्द्रसार भी रहा होगा। अशोक ने बिन्द्सार और उसके दरबार के प्रतिभाशाली व्यक्तियों के सम्पर्क से ही वे गुण प्राप्त किये होंगे, जो उसके बाद के जीवन में स्फूट हुए, जब वह

<sup>1.</sup> इन्बे॰ अले॰ पु॰ 409।

पृ० 370; पो० हि० एं० इं०, पृ० 267, पा० टि० ।

बौद्ध संघ के सम्भक्त में आया । इस प्रकार बिन्दुसार के राज्यकाल को हम उसके महान पुत्र की भूमिका मान सकते हैं ।

परस्पराओं के अनुसार कियान के शानक सक अनियम समय में कतियय दुलद घटनाएं घटो, इसमें कोई सन्देह नहीं कि बिस्टुसार की कई संतितयां भी जितने पुत्र और पुत्रिया रोनों थीं। अधीक के पानवे बट्टान आदेशके से भी यही अनुमान होता है। यदि हम बाद के इतिनृत्तकारों का विश्वास करें तो यह मानता होगा कि इनमें मेंत्रीपूर्ण संबंध न था। अनुश्रुतियों के अनुसार अधीक ने अपने भाइयों का वस कर तिहासन प्राप्त किया। इस कहानी की तत्कालीन प्रमाणों से पुष्ट नहीं होती। इनकी पुष्टि के लिए से मानता की तह की साम कहानी की तत्कालीन प्रमाणों से पुष्ट नहीं होती। इनकी पुष्टि के लिए से मानता होता कि अवीक के धार्मिक विश्वासों के निर्माण में इस घटनाओं का अवस्था होता। इस कहानी सी ही मिश्री स्वर्णिय पर साम कि अवीक के धार्मिक विश्वासों के निर्माण में इस घटनाओं का अवस्थ हो हो यह सहना होगा। इस घटनाओं से ही मिश्री सहण कर उसने इस बात के परचाताथ स्वरूप कि उसने अपने वानिकपूओं पर अत्यासार किये, अपने में मुखार किया होगा।

# मौर्यों की राज व्यवस्था

भारत ने पहले-पहल मौर्यों के शामन में राजनैतिक एकता प्राप्त की। युग युगांतरों में पृथु, भरत, राम तथा अनेक अन्य राजाओं ने, जो परम्परा के अनुसार सम्राटोचिन राजसय और अञ्चमेश यशों के कर्ता कहे जाते हैं, जिसका स्वयन देखा था, वह अब पुरा हुआ । परन्तु जब हम भौर्य साम्राज्य अथवा किसी अन्य प्राचीन या मध्ययुगीन साम्राज्य का उल्लेख करें तब हमको उसे अर्वाचीन आधिक माम्राज्यबाद से भिन्न समझना चाहिए, उन साम्राज्यों में अर्वाचीन अर्थवाद की भावना का आरोप नहीं करना चाहिए। भारत में सबसे पहले मौर्य साम्राज्य ने ही विशाल रूप से प्रशासकीय केन्द्री-करण का प्रयत्न किया, किन्तु वह केन्द्रीकरण आधुनिक केन्द्रीकरण के सदश नहीं था, जिसमें निर्ममता से नीति का एकीकरण होता है और सुनियोजित ढंग से तथा पूर्णरूपेण स्थानीय स्वायत्तता एवं उपक्रम का हनन कर दिया जाता है। उस काल में यह भावना भी नहीं थी कि जिसके पास बड़ी सेना है उसका यह कर्त्तव्य है कि वह कमजोर पडोसियों पर अपनी जाति की संस्कृति का आरोप करे। अहोक ने विदेशों में धर्म का प्रचार और मानव एवं पश सभी की चिकित्सा की व्यवस्था के लिए दुतमंडल भेजे थे। अपने आदेशलेखों में जिस शान्त स्वर में वह इस घटना का उल्लेख करता है वह उपयुक्त भावना से सर्वथा भिन्न है, उसमें ऐसी कामनाओं की गंघ तक नहीं है।

## प्रमाण-स्रोत

सीभाग्यवा भीवं माझाज्य की रावनीतिक एवं प्रवासकीय पढ़ित के अध्ययन के लिए तत्कालीत प्रामाणिक सामग्री की ऐसी प्रबुरता है जेती भारतीय इतिहास में मुनत काल के पूर्व के किसी अप काल के सान्वन्य में उपलब्ध नहीं है। यदि मेगास्थानीज, कोटिस्य तथा अशोक के अभिनेत्रों का सम्यक बंग में निवंचन करें तो वे एक-दूसरे के पर्याप्त रूप से पूरक सिद्ध होते हैं। दिस्याबदान तथा मुद्राराक्षस जैसे साहित्यिक प्रमाण यद्यपि काफी बाद के हैं तथापि ऐसा लगता है कि उनके कतियय भागों में जिन परम्पराओं का उन्लेख है वे यथावन हैं। यह नहीं, इनमें कुछ नई सूबनाएँ भी मिलती हैं। इसी प्रकार स्टादामन के मिरलार अभिलेख से भी, जिसका समय ईस्बी सन् 150 है, मौथों के अथीनस्य गुजरात के प्रादेशिक प्रशासन की सुन्दर सलक

कौटिल्प के अवंबास्त्र का वास्तविक रचनाकाल और उनकी प्रामाणिकता दीर्घकाल से विवाद का विषय है। यह ठीक है कि उक्त विवादों से अनेक विषयों का स्पर्टीकरण हो गया है, तथापि उसके विषय में अभी सर्वमान्त्रता महीं हो पायी है। पर स्पष्ट ही इस पक्ष का पलड़ा भारी है जो मानता है कि उस ग्रंथ के अधिकांश में मीर्थकाल की स्थिति का वास्तविक चित्र विद्याना है। हमारे मत से आलोचनाओं से निवरकर यह ग्रंथ कतिपय अपवादों के साथ कीटिल्य की रचना प्रमाणित हो गयी है, जिसको चन्द्रमुख के साथ नाम्राज्य तथा उसकी सासन-पद्धति की नींच रखने का गौरव प्रास्त है। इस प्रकरण के अन्त में विषय का अधिक विवाद उल्लेख होगा।

श्रीक और जैटिन लेखकों एवं अद्योक के अभिलेखों का विशद विचार डपी श्रंय में अन्यत्र किया गया है। यहां उनका उतना ही उल्लेख किया जायेगा जितना प्रस्तत राज-व्यवस्था विषयक वियेचन के अर्थ आवश्यक है।

#### 2. मगध का साम्राज्य

नतों की अवीनता में मगय का विशाल साम्राज्य के रूप में विस्तार हो चुका था। सिकन्दर के सेना-नायकों को प्रसित्ताई (प्राची) की सेना की विशालता एवं कुशलता की जो सुवनाएं पंजाब में मिलते थीं, उससे वे इस निकर्ष पर पहुंचे थे कि गत्नु पोरस से भी अधिक शांकिनशाली और साम्यर्थाना है और उससे युद्ध का सत्तरा मोल लेना ठीक नहीं होगा। इससे विवस होकर सिकन्दर को अपने विश्वविजयक के स्वप्नों को अवृत्त छोड़ देना पढ़ा। अखिल भारतीय साम्राज्य की स्थापना की प्रवृत्ति पहले ही आरम्भ हो चुकी थी और उनको नंदनाम्बाज्य की श्रित्वर्ध पश्चिमोत्तरी गणराज्यों की यूनानियों द्वारा पराव्य तथा सेस्युक्त वंशीयों के साम्राज्य के उदाहरण ने अधिक वेगवान बना दिया। इसके लिए बातावरण भी अनुकूल था। अतः चककर्ती की जो भावना

अभी तक वार्मिक कहानियों और पुराणों मात्र में करूपना के रूप में वर्तमान थी बहु अब पहले पहल मुर्तहोक्तर इस पृथ्वी पर आ गयी। **अर्थशास्त्र** में समस्त भारत चकवर्ती क्षेत्र निर्वारित किया गया है, जिसकी सीमा हिमालय से भारतीय महासागर नक एक महस्र योजना चौड़ी कही गयी है। अब तक अनेक प्रकार के नन्त्रों में प्रतिद्वदिना थी. परन्त उन सभी में मौयों का एकतंत्र विजयी हुआ। जानीय गर्गों का ह्वाम होने लगा और अगली कतिपय शतियों में उनका जोप ही हो गया। यह विख्वास साधार है कि चन्द्रगुप्त तथा कौदिल्य दोनों ही गणनन्त्र अथवा एकत्रवेतर व्यवस्थाओं के विरोधी थे। युनानी आक्रमणों के अनन्तर गणराज्यों की हीनावस्था को देखकर उस स्थिति से लाभ उठाने में उनको संकोच नहीं हुआ, ऐसा ब्यापार उनकी नीति का विरोधी नहीं था। अर्थशास्त्र के स्वारहवें अधिकरण में संघों (गणतंत्रों) के प्रति विजिगीप राजा द्वारा वत्तंने वाली नीति का वर्णन है। वहां कुछ तंकालीन मंघों की नामावली देकर उन अनेक कूटनीतियों का विवरण दिया गया है जिनके द्वारा, उनमें भेद उत्पन्न कर, उन्हें परास्त किया जा सकता है। परन्तु शास्त्रीय विधान की रक्षा के विचार से उक्त संघों के प्रति हित की भावना दिल्वाकर यह भी बनलाया गया है कि वे षड्यंत्रकारी राजाओं की कूट-नीति से अपनी रक्षा कैये कर सकते हैं और किय प्रकार वे उनके कुचकों से अपनी एकना और गनिन सरक्षित रख सकते हैं।

#### 3. गणराज्य

जिन गणराज्यों का कीटिल्य ने उस्त्रेय किया है उन्हें दो बर्गों में रक्षा या सकता है। एक वर्ग उनका है जिन्हें वह बातसंक्षत्रीवर्षीय केहता है। ये उद्योग-ब्यायार और बुद्ध दोनों में प्रदीय थे। कवीज, सुराष्ट्र, स्त्रिय श्रेषी (पूनानी केलबों के सकोइ) और किनाय अन्य दस वर्ग के थे। दूसरे वर्ग में लिच्छिनिक, वृद्धिक, मस्कक, मदक, कुकुर, कुक, गांबाल तथा अन्य जिन्हें उसने

अबं ांद्र, ! डा० रायचीबरी ने इस अंश का सम्बन्ध उत्तर भारत तक सीमित रखा है। में उनने सहनत नहीं हूँ। मेरी राय में पाठ तियंक् है अतिबंक् नहीं। देलि पो० हि० एं० इं० पु० 220 पा० टि० और जायनबाल. हिन्दू पालिटी ० 365; रंगास्त्रामी कोमेनीरेयन बालून, पू० 81

राजवास्त्रोपजीबी कहा है। उनकी शासन-सामितियों के सदस्य राजा की उपाधि सारण करते थें। अशोक के अभिनेशों में कंबोओं और अस्य जातियों का उन्हेश्य मिजता है। मीर्य सामाज्य के आरम्भ में ये गणराज्य समस्त भारत में फैंके हुए थे। इनमें से कुछ ने, अनेक विरोधों का सामाना करती हुए भी अपना निजयन मीर्य साम्राज्य के अन्त होने के उपरान्त तक, स्थिर एखा। ऐसा ज्याता है कि राजा शब्द प्राचीन काल से सम्मान का सुचक होने के लाग अनेक गणतों में भी प्रमन्त होता था। औक में इस पर के प्रति श्रदा थी।

#### 4. विदेशी प्रतिक्श

भीयं साम्राज्य का समय विवाल एकतंत्री राज्यों का यूग था। भारत में ही नहीं, उन सभी देवों में भी एकतंत्री शासन थे जो सिकन्दर के अल्पकालीन साम्राज्य के भाग थे। सिकन्दर के उत्तराधिकारियों तथा चन्द्रगुत मोर्य दोनों के सामने राजनीतक संग्वन के समान मासनाएं आयी। पाटिलपुत और यूमानी राजदरबारों में सतत सम्पर्क था। इससे यह भी अनुमान होता है कि नये मीर्य-साम्राज्य के प्रशासन का बांचा बनाते समय कीटिल्य ने विदेशी प्रतिदश्चों का भी अध्ययन किया होगा। उसका स्पष्ट कथन भी है कि उसने उस काक प्रे उपलब्ध सभी शास्त्रों का जान प्राप्त कर और राज्यों में होने बाले प्रयोगों के सम्बन्ध में जानकारी हामिल कर अपने सम्राद् के लिए (वर्रस्वार्ख) यह ग्रंथ रचा है। इस प्रसंग को अधिक इतना हो कहना प्यांच्य होगा कि अर्थवास्त्र में विचार व्यवस्थायों सहतानी मिल्ल या सीरिया को आधिक और कर्मचारियों की व्यवस्थायों से काफी मिलती-अलतो हैं।

#### 5. राजा के अधिकार

विशाल एकतंत्रों के युग में राजाओं के अधिकारों की अभिवृद्धि स्वाभा-विक थी। हिन्दू शासन-गद्धति के अनुसार राजा विधि का अभिरक्षक है,

<sup>1.</sup> अर्घ $^{\circ}$  II, 10, शासनाधिकार का अन्त । इस अध्याय में स्टीन ने प्राचीन रीम-साम्राज्य के राजाओं के पत्रों के प्रकाश में संशोधन का प्रमाण देखा है। Z II, Band 6, q  $_{\circ}$   $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

उसका निर्माता नहीं । विधियों की प्रामाणिकना इसमें है कि वे धर्म और लोक-व्यवहार के अनकल हों। गाजा की प्रत्येक आज्ञा (राजशासन) इन दोनों के सर्वथा अनुकल होनी चाहिए । विधि के ये ही मान्य आधार हैं । परन्त कौटिल्य के अनुसार, राजाज्ञा इनसे स्वनन्त्र है. स्वन: प्रमाण है, और धर्म व्यवहार (संविदा) और चरित्र (समाजिक सदाचार) का भी अतिक्रमण करती है, उन सभी के ऊपर है। राजाजा की यह सर्वश्रेष्ठना अपवादस्वरूप है, क्योंकि अधिकतर भारतीय जामनकार इनको नहीं मानते हैं। पहले-पहल कौटिल्य ने और उत्तरकालीन नीनिकारों में केवल नारद ने इसको स्वीकार किया। जहां शास्त्र और न्याय (reason) में विरोध हो वहां कौटिल्य न्याय को श्रेष्ठता देता है। उसका कथन है कि समय पाकर शास्त्र में दोष आ जाते हैं, अतः जी न्याब्य हो बही मान्य है। कौटिल्य ने अपने अर्थशास्त्र के न्याय-प्रकरण में शीर्प स्थान पर उपर्यं क्न मतों का उल्लेख किया है। इससे यह स्पष्ट है कि सिविल विधि के क्षेत्र में इसने एक नए आदर्श की स्थापना का यत्न किया था जिसके अन्तर्गत प्रत्यक्ष रूप से राजा का और अवत्यक्ष रूप से राजा की ओर से दिये गर्पे उसके उच्चाधिकारियों एवं न्यायाधीशों के निर्णयों और व्यवस्थाओं का विधायक प्रभाव पड़ता है। उस समय के यूनानी राज्यों की ऐसी ही नियम-व्यवस्था थी। असम्भव नहीं कि कौटिल्य के इस नये सिद्धान्त पर तत्कालीन विदेशी व्यवहार का प्रभाव पड़ा हो।

परन्तु मीर्य एकनंत्र, कथनिष विदेशों की नक्छ मात्र नहीं वा जैसे मौर्यकला विदेशी प्रतिदशों की जंबी अनुकृति नहीं थी। दोनों ही क्षेत्रों में विदेशी प्रति-दशों की खास-जास बातें ली गयी, परन्तु उनकी स्थानीय योजना में ऐसा अनित कर लिया गया कि यहा के निर्माण सर्वी गसुन्दर और पूर्ण हो गये। हों, यह दूसरी बात है कि आने की परम्पराओं पर इसका कोई स्थायी प्रभाव नहीं पड़ा।

कारपायन का यह कथन है:
 ग्यायशास्त्राविरोधेन देशदृष्टरेत्त्रयेव च।
 यं धर्म स्थापयेद्राजा न्याय्यं तद्वाजशासनम् ॥
 पराशरमाध्यीय, श्यवहार, 111, पृ० 13 पर उद्धृत।

<sup>2.</sup> अर्था III, 1, अन्त के इलोक।

#### 6. **राजा**

राजा प्रधाननः **दंडधर** था, और उसका मुख्य कर्त्तव्य अपकारियों को दण्ड के द्वारा नियंत्रित कर तथा शांति स्थापित कर, सामाजिक व्यवस्था की रक्षा करनाथा, जिससे सदाचारी जन (लोक) अपने-अपने धर्म और कर्म का निर्वाध अनुपालन कर सकें। इस युग में राजाओं को देवानांत्रिय अर्थात देवों का प्यारा कहा जाता था और कदाचित प्रियदर्शन भी कहा जाता था, अर्थात राजा में मीम्प्रता का लक्षण भी माना जाता था। राजसिंहासन को पुरोहित वर्ग के समर्थन की अपेक्षा रहती थी, जो प्रायः उसे प्राप्त होता था। चन्द्रगप्त और कौटिल्य के पारस्परिक सम्बन्ध से यह बात स्पष्ट हो जाती है। राजपुरोहित रूप में वह सम्राट का विशिष्ट परामर्शदाता था जिससे सम्राट् विपम परिस्थितियों में एकांत में मंत्रणा करता था। अर्थशास्त्र में भी इस विषय का विशव उल्लेख है, "ब्राह्मण से विधन, मन्त्रिमन्त्राभिमन्त्रित तथा शास्त्रानपेत क्षत्र (राजा) अगस्त्रयुक्त भी सदा अजेय बना रहता है।"2 राजा की दिन-चर्या कठोर होती थी और वह प्रजा के हित में रत रहता था। शास्त्रों में जसकी दिनच्यां का लिखित विधान है । कौटिल्य ने भी उक्त आदर्श दिनचर्या का निर्देश किया है, जो परम्परा के अनसार है। परन्त वडी विदग्धता से उसने यह भी लिख दिया है कि शक्ति और प्रवित्त के अनुसार राजा उसमें संशोधन कर सकता है। अवश्यक विषयों के तुरन्त निपटाने के लिए राजा को सदा उद्यत रहना चाहिए, और कार्यवश जो लोग इससे मिलना चाहें उनसे मिलने से इन्कार नहीं करना चाहिए। राजा के दण्पाप्य होने से प्रजा में द्रोह उत्पन्न होने का भय होता है। परिश्रमशीलता राजा का धर्म है, यह उसका प्रथम कर्त्तव्य है। हम देखेंगे कि अशोक इस कठोर आदर्श का पालन करता था। कोई ऐसा आधार नहीं है जिससे यह संदेह किया जा सके कि चन्द्रगप्त और बिन्दुसार की दिनवर्या इससे भिन्न थी। मेगास्थनीज ने राजगहलों की व्यवस्था का जो वर्णन किया है, और राजांग-रक्षा के हित किये गये पर्वोपायों

<sup>1.</sup> अयं । 4

वही 1, 9 अन्तिम श्लोक

<sup>3.</sup> वही 1, 19

\_2

का जो उल्लेख किया है. उसकी कौटिस्य के अर्थशास्त्र से पूरी तरह पृष्टि होती है। राजा की सभी वैयक्तिक भेवायें. सेविकायें या टासियां करती थीं। राजा को भोजन में कोई विषान देवे और अन्तः पर में कहीं पडयंत्र न हो जाय. इसकी भी परी सतर्कता रुवी जाती थी। जब राजमहलों से राजा बाहर जाता था तो रास्ते में मशस्त्र सिपाहियों का पहरा रहता था। राजकमारों की बडे ध्यान से दीक्षित और प्रशिक्षित किया जाता था. और उनकी क्षमता तथा रुचि के अनुसार उन्हें कार्य भी दिये जाते थे । राजाओं की अनेक रानियां होती थीं । इससे राजकमारों की समस्या राजाओं के लिए स्वामाविक ही वडे परिताप का कारण होती थी। कौटिल्य से पर्व के ग्रन्थों में इनकी समस्या के हल के बड़े बिलक्षण उपाय बनलाये गये थे। कौटिरुय ने पर्ववर्ती सभी मनों का तिरस्कार कर एक ऐसे मार्ग का विधान किया है जो बढि और लोकहित के अनकल है। उसका स्पष्ट कथन है कि किसी भी स्थिति में देखिनीत राजकुमार की राज्य के कार्य में नहीं लगाना चाहिए, न उसे राजगददी पर ही बैठाना चाहिए, चाहे वह इकलीता कुमार ही क्यों न हो । उसने असाध्य प्रकृति के कुमारों पर नियन्त्रण रखने की ऐसी व्यवस्था का विधान किया है ताकि वेकोई हानि न पहुंचा सकें।

# 7. मन्त्री तथा परिषद्

राजा की सहायता के लिए अनेक मन्त्री होते थे। पुरोहित का एक विशिष्ट पर होता था, जिनका विशेष सम्मान था। ये मन्त्री प्रमाणित सुयोग्यता और चरित्र के व्यक्ति होते थे। इनकी कोई निर्मारित संस्था नहीं होती थी। विचार-विभाग और मन्त्रणा के लिए ये प्रायः परिवर के रूप में मिलते वे और सतमेद होते पर बहुमत से निर्णय किया जाता था। जो मंत्री अनुपरिधन होने थे कमी-कमी उनसे पत्र-व्यक्तर हारा मंत्रणा भी की जाती थी। राज को इस बात की स्वतन्त्रता थी कि विचार्ष विचार की आवश्यकता के अनुकूल वह एक ही मन्त्री से रास के या अनेक से अथवा उनकी पूरी परिवर से। व

<sup>1.</sup> agi I. 20-21

<sup>2.</sup> बही 1, 15

# 8. राजा भिम का स्वामी नहीं

राजा राज्य की समस्त भिम का स्वामी था इस सम्बन्ध के यनानी लेखकों के साध्य की चर्चा अन्यत्र की गई है। परन्त भारतीय अनश्रति और परम्परा में राजा को समस्त भूमि का स्वामी नहीं कहा गया है। कौटिल्य ने भी ऐसे स्वामित्व का निर्देश नहीं किया है। यह तो माना जाता था कि सभी भूमि पर राजा का स्वत्व (interest) है. जिसमें वह उपज का पष्ठांश भिनकर के रूप में लेता था और बदले में वह प्रजा और उसकी सम्पत्ति की रक्षा करता था। इस विशिष्ट अधिकार के अन्तर्गन वह भिम के उपयोग का नियंत्रण और निवसन करता था। मीलाध्यक्ष (कवी अवीक्षक) प्रकरण में कौटिल्य ने इस नियमन के अधिकार की सीमा का अति विस्तार कर दिया है। यदि उसके निर्दिष्ट विधान को सर्वशः लाग किया जाय तो कृषि राजनियन्त्रित एक बहुत विशाल उपक्रम हो जायेगा । अर्थशास्त्र में अन्यत्र संग्रहागारों के स्थापन तया निरीक्षण का भी विधान मिलता है। कोष्ठागाराध्यक्ष के रूप में एक अधीक्षक उनका नियंत्रण करता था। इससे यह प्रमाणित होता है कि नियंत्रण और नियमन की इस योजना के अन्तर्गत राज्य की ओर से पणन का भी ब्यापक कारवार होता था। इस प्रकार, यद्यपि कौटिल्य ने राजा को समस्त भिम का स्वामी तो नहीं घोषित किया है तथापि उसने कृपि कर्म और पणन (marketing) के ब्यौरेवार पर्यवेक्षण और नियन्त्रण की वकालत की है। इसके लिए विधान बनाये हैं, (मानो राजा ही उनका स्वामी हो)। यनानियों ने जो अपनी दृष्टि से इन नियंत्रणों को देखा तो उनकी सही धारणा हो गई कि अन्य देशों की भांति भारत में भी राजा समस्त भूमि का स्वामी है और कुषक उसके आसामी या पट्टेदार हैं जैसी उस समय के ईजिप्ट की प्रथा थी। <sup>2</sup>

<sup>1.</sup> बही,  $\Pi$ , 24;  $\Pi$ , 2 भी  $|\Pi$ , 24, 2 में स्वभूषी का अर्थ राजा का राज्य नहीं बिक्त 'उपन विशेष के अनुकूल भूमि' से है | इस सम्बन्ध में गणपित शास्त्री की टीका सही है | सम्भवतः स्वस्वभूषी के लिए गस्त्री से यह कर दिया गया है |

रोस्तोबस्बेक ने अपनी पुस्तक इकानामिक हिस्सूने आफ वि हेले-निस्टिक बर्लं, प्० 269 में इस सम्बन्ध का यूनानी दृष्टिकोण रखा है, "मिल्ली और मेसिडोनियन दोनों की दृष्टि में परस जासन का अर्थ राज्य

#### अधिकारी-तन्त्र

कीटिल्प ने जिस विस्तार से केन्द्रीय जासन पद्धति का विवरण अपने अवंशास्त्र के दितिय अपिकरण में अप्यक्ष-अवार शीर्यक से दिया है वह आज भी किसी प्रनासन-दीपिका की समानता करता है। उसने एक ऐसे सुविशाल, बहुसंख्यक एवं संबंधान्य अधिकारी-तंत्र की कल्पना की है जिसका देश की सभी आर्थिक तथा सामाजिक गतिविधियों से सम्पर्क हो तथा जिसे सम्प्रण देश के मानवीस और भीतिक साथनों के बारे में सही-सही और आर्थियार सुचनाएं उपलब्ध हों। सत्वर और सफलतापुर्वक दतनी बड़ी संख्या में अधिकारियों की भर्ती करता और फिर उन्हें सुव्यवस्थित अधिकारी-तंत्र का रूप देता कथापि सरल कार्य नहीं था। इस महत्कार्य की समृत्वित दक्षता के साथ समाप्ति भी एक ऐसी बात थी जिसमें मीर्थ-साम्राज्य और युनानी-एकतंत्र दोनों की समानता थी। इसने सन्देह नहीं कि इत दोनों को उस समय विसानी सामाज्य के प्रतिदर्ध से समुवात मिली। यह मानने के लिए प्रभूत

का स्वामित्व, उसकी मूमि और अयोग्निव (subsoil) और अन्ततीगत्वा मूमि और अयोग्नित के उसारों का स्वामित्व या। राज्य राजा का पर (oikos) या और उसका क्षेत्र (territory) उसकी इस्टेट। अतः राजा राज्य का प्रजय्य वेति हो करना था जैसे कोई पुनानी अपनी मृहस्यों का।' राज्य-प्रकथ का यह द्रिटकोच भारत में कभी मान्य न हुआ। जहां तक मूले पता है भारत में सभी भूमि के स्वामित्व के रावे का एक ही उदाहरण है और वह है अर्थं। 11, 24 की टीका में भट्टियामी द्वारा उद्धत स्तोक,

# राजा भूमेः पतिर्वृष्टः शास्त्रज्ञेश्वकस्य च । ताम्यामन्यत् यबद्रस्यं तत्र स्वाम्यं कुटुम्बिनाम्।।

किन्तु यहां 'पति' से प्रभुतायिकार का ही भाव हो सकता है जैसा कि कारवायन भूत्वासी शब्द से स्पट्ट प्रतीत होता है जिसका तारायें समझने में प्राय: भूक हो जाती है। यदापि इसकी टीका में यह स्पष्ट कर दिया गया है। देखिन उन नान घोषाल, बिर्गियिमा आफ इण्डियन हिस्टोरियोगाफी, पुर 158-66 । आधार है कि उक्त ईरानी प्रशासन में ऐसे पथ-ब्लान्त होते थे जिसमें साम्राज्य की सभी सड़कों के परिचल होते थे। इसने विध्याम-स्वर्ण का निर्देश रहता था और यह भी जिलित होना था कि कोच निवाम-स्वर्ण किससे कितना दूर है। कर-निर्चारण और युद्ध की नंबारियों के जिए इसका लेखा भी होना था कि साम्राज्य में कितने नगर और गांव हैं और उनके निवा-मियों की मंत्र्या क्या है, तथा धनोधार्थन के कौन-कौन हायन उपलब्ध हों इसमें मट्टेंड तहीं कि मिकन्दर और उनके उत्तराधिकारियों का प्रशासकीय दींच तत्कालीन ईरानी धासकों के प्रधासन का ही अनुनरण था। पढ़तियों का यह अनुसरण और सातर के लेलों और मुक्ताओं के दिना प्रभव नहीं था जो ईरानी अभिलेखनारों में संबतीत और मुख्या दी होंगी।

भीयं प्रनासन पदनि एक बर्दमान प्रक्रिया थी, जिससे नई परिस्थितियाँ और समस्याओं के कारण मंगीयन होंगे रहे। यद्यपि अर्थशास्त्र का आधार अधिकांश में तत्कालीन यान्तिक गामन ही था, तथापि मुख्यतः वह एक शास्त्र यंब है, जिसमें आदयं विधि-विधान का विवेचन है, न कि किसी यास्त्रिक व्यवहार का विवरण। जैसा हम देखेंगे, अलोक ने उस प्रशासन में अनेक परिवर्तन किये, जिनमें से कुछ का उस्लेख उसके अभिदेखों में है। तथापि जिस प्रशासकीय यंत्र का वर्णन कीटित्य के अर्थशास्त्र में है वह मुख्तः वर्षमुण के अंतिम दिनों के गासन को दर्धाता है, वह उस मुख् की ही प्रतिकृति है जिसके निर्माण में कीटित्य का अनस्य हाथ था।

### 10. केन्द्रीय पदाधिकारी

साम्राज्य के समस्त राजस्य की देखरेख समाहता का काम था । उसे दुर्ग (किन्वेद नगरों), राष्ट्र (जनवरीं—देशन) स्निन (बानों), सेतु (बानवरीयों), वन, स्व (पशुओं) और विध्यययों (ज्यापार मागों) पर प्यान रचना पश्चां का के कर के मुख्य सोत थे। दुर्ग से प्राप्य राजस्य के मुख्य सोत थे; सुक्क (चुंगी), दंब (वृग्गीं), सुन्न (वृत निर्माण), तेज, मृत, क्षार (वीनी-गृड) सौवधिक (सीना), पश्य-संस्था (पथ्य संग्रहागार) वेद्या, सुन, बास्तुक (भवन), काविक्षस्था (वृद्धयों और जन्य शिल्यों को श्रेणियां), वेदना (मिदर), और हारबाहित्स्क (मटनतंक्षों आदि से नाप्य अश्व के स्रोत थे: भूमि और कृति, व्यापार, धार, नरी और महकों का अवागमन, चरावाह आदि । व्यय पर भी समाहतीं

का नियंत्रण होता था। व्यय की मुख्य मदें थीं : देविपतपजा और दान, अंतःपुर और महानस (राजा की रसोई), दूत, कोष्ठागार, आयुधागार कारखाने और विद्धि (वेगार), पैदल, अध्व-रथ-गज-सेना, गोमंडल (पश-फार्म) पश्-मृग-पक्षि-व्याल-वाट (रक्षणस्थान), काष्ठ-तृण-वाट (रक्षण-स्थान), आदि । सन्तिधाता के रूप में उसे अन्तःपुर-प्रवन्धक और कोशपाल दोनों के कर्त्तव्य पूरे करने होते थे। वह कोशागारों और कोष्ठागारों का निर्माण करता था। वही यह निर्णय करना था कि ये भवन कहां और किम परिमाण के बनेंगे। नकद या वस्तुओं के रूप में प्राप्त राजस्व का वही अभिरक्षक होता था। जाली सिक्कों को वह काट देना था और सभी निर्दिष्ट गण वाली वस्तुओं को प्रमाणित कर ग्रहण करता था। राजकीय व्यापार-गृह, आयुधागार, जैल, न्यायालयों, मंत्री और अमात्य (महामात्रीय) कार्यालयों के निर्माण का उत्तरदायित्व उसी का होता था। इन सभी भवनों में कृप, शौचगृह, स्नानागार, अग्निशामक यंत्र तथा अन्य आवश्यक उपकरण भी होते थे। राज का लेखा-विभाग सुसंगठित होता था और लेखें का वर्ष आधाद से आधाद तक होता था। देशी दूकानदारों और साह-कारों में अब भी यही वित्तीय वर्ष होता है। व्यय के चालू, आवर्त्तक तथा आकम्मिक एवं ऐसे ही अन्य विभाग होते थे। अनेक निर्धारित रिजस्टर होने थे, जिनसे लेखादि के निरीक्षण में मुविया होती थी। गवन पकड़ने के लिए मुविस्तृत अनुदेशों का विधान था। यह मानकर कि कर्मचारियों में गवन को छिपाने की प्रवृत्ति होती है और इनका बच निकलना मंभव है. समय-समय से उनका स्थानांतरण हुआ करता था ताकि वे राज्य के धन को हड़प न कर सकें। केन्द्रीय लेखा-कार्यालय प्रधान प्रलेख-भवन अथवा रेकार्ड आफिस (अक्षपटल) भी होना था।

अर्थशास्त्र में छन्नीस अध्यक्षों के नाम गिनाये यये हैं, और उनके कर्त्तस्थों का निर्देश हैं। इनके अतिरिक्त अन्यत्र हुमरे तन्यम अधिकारियों का भी उन्नेन्न हैं। इनसे मानुस होना है कि राज्य का केन्द्रीय कार्यकारी मंडल किनने प्रकार और कितने विस्तार के कार्य करात्र चा। ये अध्यक्ष आज की शब्दावाजों में "विभागीय अध्यक्ष" ये जो किनी मंत्री की सामान्य देख-रेल में कार्य करते हैं। ऐमे मंत्री एक से अधिक संबद्ध विभागों के प्रधान होने थे। राजाओं की असिनात्त संपत्तियों का मुख्य, जिससे उनकी वृद्धि होती रहे, और प्रजात की आधिक और सामानिक जीवन का नियत्रण उन्हों का कर्नास्त्रीता था। अर्थकारिय में दून विभागों का उनकेल हैं: कोछ, आकर (जाने), अध्याला (पातु),

टकसाल, लवण, सवर्ण, कोच्डागार, पण्य (न्यापार), कृष्य (वन-द्रव्य), आयु-धागार, तुलामान (तोलमाप विभाग), देश-कालमान, शस्क (चंगी), सुत्र (कताई और बनाई), सीता (कृषि), सरा, सना (बचड़खाने), गणिका-नौ (पोतविभाग), गो, अइव, हस्ति, रथ, पत्ति (पासपोर्ट), विवीत (चरागाह), हरित वन, गढ पुरुष (गप्तचर), धार्मिक संस्थायें, खत, जेल और पत्तन । इनके अध्यक्षों के कर्तव्यों का सविस्तर निर्देश है। इनमें से सभी की नहीं तो कछ की सहायता के लिए समितियां होती थीं। मैगास्थनीज ने इन समितियों पर तो घ्यान दिया किन्तु उनके अध्यक्षों पर नहीं । अर्थकास्त्र में दिये गये सभी प्रशासनिक ब्योरों की यह परीक्षा करने की आवश्यकता नहीं है। परन्त इतना अवस्य कहेंगे कि जो सरकार इतने नाजक कामों की अपने ऊपर जिम्मेदारी लेती थी जैसे गणिकाओं की डाक्टरी परीक्षा और रूप-वय की दृष्टि से उनके भोग-शुल्क का नियमन करना, उन गृहस्थों को दण्डित करना जो अपने आश्रितों का आवश्यक प्रबंध किये विना तापस धर्म ग्रहण कर लें. और गाँवों में आने वाले नट-नर्सकों का नियंत्रण करना ताकि वे ग्रामवासियों के उत्पादक कार्यों में विष्त-बाधा न डालें, विश्वयही इस प्रकार की सरकार ने भारत में नई कार्य-पटना प्रदक्षित की होगी। रोगी, अपंग, विघवा और अनाथों के भरण-पोषण का प्रबंध तथा बेकारों को काम देने की व्यवस्था, तथा मजदूरी और बस्तुओं के दामों के नियंत्रण के निर्देश द्वारा अर्थशास्त्र ने प्रशासकीय कर्त्तंब्यों को सब्यवस्थित और उनका क्षेत्र-विस्तार भी किया जिसको सिद्धांतत: भारत के पूर्ववर्ती, शास्त्रकारों ने भी स्वीकार किया था।

#### 11. जिलों और नगरों का प्रशासन

जिलों में कर-संचय तथा सामान्य प्रशासन का कार्य स्वानिकों तथा धोषों द्वारा संपादित होता था। उनके अधीनस्य कर्मचारी होते थे, जो उनकी सहायता करते थे। गोष की आधीनता में पांच से दस तक गांच होते थे। बहु भूमि की सीमा का निरीक्षण करता था और अधिकृत होनों, विकसों, बन्धकों

I. अर्थंo II,4 में सेना के लिए ऐसी चार परिपदों का उल्लेख कौटिल्प ने किया है।

<sup>2.</sup> वही, II, I

की रिजस्ट्री करता था तथा निवासियों की संस्था और उनके धनोशार्जन के स्रोतों का ठीक-ठीक ठेखा रखता था । स्थानिकों के भी यही कर्तमध्य होंग्रे थे और उनका कार्य-अंज पूरा जिला होता था। पोष उनके ही अधीन कार्य करते थे । स्थानिक समाह्ता के अफ़ उनके ही अधीन कार्य करते थे । स्थानिक समाह्ता के अफ़ वर "प्रदेष्टा"। कहलाते थे—जिन्हें अधोक के अभिटेखों में प्रावेशिक कहा गया है। ये स्थानीय प्रधासन की देखरेख करते थे । नगरों का प्रधासन भी प्रायः इसी पढ़ित से होता था। नगर का अधिकारी नागरिक (नगर-मार्जस्ट्र) कहलाता था और उनकी सहायता के लिए भी स्थानिक और पोष होते थे। गोरों के जिम्में एक निरिष्ट संस्था के परिचार होते थे, जिनका प्रयन्ध और निरोधण वह चैसे ही करता था, असे धामीण क्षेत्रों का गोष्ठ सांवे

#### 12. गांव

प्राचीन भारत के गांव सदा से अपंस्वतंत्रावस्था में होते आरे हैं। वैसे ही उस समय भी थे। उनको अपने कामों को निर्यक्षित करते और चलाने की पर्याप्त स्वतंत्रता थी। वे भूति का प्रयंच करते, तिचाई के रिक्स और कम निर्याप्तित करते थे, इधिकां को प्रवंच करते, तिचाई के रिक्स और कम निर्याप्तित करते थे, इधिकां आई कर की अरायप्ती करवादे थे, जिसके लिए एक प्राम्पणी होता था। यह प्राम्पणी केदीय कर्मचारी था। यर्थवास्त्र में प्राम्प प्रदें को उत्तर केदि केदि हो है। वे अवस्य ही गांवों के छोटे-भोटे क्रमझें की निराटाने और राज्य के कर्मचारियों को सहस्वता देने का कार्य करते रहे होंगे। ये गांवों के नेता थे। गांव की इधि योग्य भूति अलग-अलग व्यक्तियों में बंदी हुई थी, और चरागाहों और जंगलों पर सामृहिक अधिकार प्रमें निकरणा और राज्य में कर्मचारियों हो। या सामृहिक अधिकार प्रते निकरणा और तियोग्त की याती होता ही था जिनका काम निरीधण, लेखा-परीक्षा और रिपोर्ट देना होता था, इस कार्य के लिए विद्यंग्तः गुनवरों और दुधरों के गोर्चिंग की जाती थी। इसमें सन्देह नहीं कि मुत्रारक्षम के दृध्यों में गुनवर्थों के रोज को अध्यान्तवार स्वार्था साम है, परन्त वह नाटक है जिसमें उस क्रांति और

<sup>1.</sup> वही, II, 35

<sup>2.</sup> वही, II 1, III, 5, 9, 12

युगांतर को चिनित किया गया है, निसमें नन्दों को सिंहासनक्पुत कर कोटिल्य और नदरपूल ने मीर्य सत्ता की स्थापना की, तवापि यह भी सत्य है कि सभी अश्रासन कार्यों, राजनय तथा युह में गृह उपायों का प्रयोग उस काल में सामान्य पटना थी, जिसमें अब उक की गरकार भी मुक्त नहीं हो पाई है।

# 14. सूबे

अज्ञोक के अभिलेखों और बौद्ध साहित्य से स्पष्ट होता है कि साम्राज्य अनेक मुवों में वंटा हुआ था और राजकुल के ही कुमार प्राय: उनके राज्यपाल या गवर्नर हुआ करते थे। जहां ऐसे कुमार उपलब्ध न होते वहीं अन्य पूरुष नियुक्त होते थे। अवदानों में ऐसी कहानियां हैं जिनसे मालुम होता है कि कुछ दृष्ट मन्त्री दुर के प्रदेशों जैसे गंबार में प्रजा पर अत्याचार करते थे, और वहां के लोग उनके प्रति विद्रोह करते थे। परन्तु मुत्रे के प्रशासन के सम्बन्ध में ब्योरेवार निव्चित जानकारी वहत कम है। हमको ठीक-ठीक ज्ञात नहीं है कि मुबों के गवर्नर और केन्द्रीय शासन में यथा गवर्नर और तददेशीय स्वायत्त जातियों और राजाओं के बीच क्या सम्बन्ध थे। अनुमान है कि जैसे पाटलिपुत्र में सम्राट्की राजसभा थी जहां से सम्राट्स्थानीय सुबों का प्रत्यक्ष शासन करता था वैसे ही उनकी लघु प्रतिकृतियां सुवों में भी थीं, जहां से राज्यपाल उनका प्रशासन करता था। सबों में भी, गांबों और नगरों के प्रशासनों का वैसा ही भेद रहा होगा जैसा केन्द्र के क्षेत्रों में था । रुद्रदामन (150 ई०) के गिरनार बाले अभिलेख में एक छोटा-सा किन्तु सारगींभत उल्लेख है जिससे ज्ञात होता है कि राष्ट्रीय वैश्य पूष्यगप्त ने चन्द्रगुप्त मीर्य के राज्यकाल में सुदर्शन नाम का जलाशय बनवाया था, और अशोक की ओर से पवनराज तुपाष्प ने पनालों आदि का निर्माण कर उसका विस्तार और सुधार किया था। इससे प्रमाणित होता है कि मीर्य राजा बराबर प्रजोपकार की ओर ध्यान देते रहे और उनका अधिकारी-तंत्र दक्ष था और इन दोनों सम्राटों की स्मति शताब्दियों तक सुरक्षित रही। उत्तर प्रदेश के मोहगीरा से एक ताम्रपटट और बंगाल के महास्थान से एक अभिलेख की प्राप्ति हुई है। ये दोनों अभिलेख खंडित रूप में ही हैं और मौर्यकाल की लिपि में खोदेगए हैं इसलिए ये उसी समय के होंगे। हां, इतिहासकार के लिए यह परिताप का विषय है कि

<sup>1.</sup> To go viii, 43

उनका अर्थ अभी स्थप्ट नहीं हो पाया है। इसने इनका पूरा लाभ नहीं उठाया जा सका है। सोहमीरा ताम्रपन में आवस्ती के महामानों का आदेश अभिलिबिन प्रतीत होता है, जो उन्होंने मानाबिधित के जिविद से प्रेषित किया था। इसमें किताय कोच्छापारों और उनमें रजी बस्तुओं का उन्लेख है। महास्थान अभिल्य में भी कोच्छापारों और उनमें रजी बस्तुओं का उन्लेख मिलना है। परन्तु यह अभिलेख उक्त गहर से भी अधिक दुवाँध बना हुआ है। इन अपूर्ण और विकीण प्रमाणों से भी उन लोगों का सन्देह दूर हो जाना चाहिए जो लोग मौंथ प्रशासन के बारे में अनायास कह देते हैं कि यह प्रशासन ध्यवहार से अधिक तिव्यंत कर्ण में प्रभावी था।

# 14. वित्त-व्यवस्था

मौर्य साम्राज्य के राजस्व, सार्वजनिक व्यय और उसकी वित्तीय स्थिति के बारे में हम अस्पष्ट परिणाम ही निकाल सकते हैं क्योंकि इस सम्बन्ध में परिमाण-मूचक अनुमान के लिए आधारभत सामग्री का नितांत अभाव है। अर्थशास्त्र में दिये गये समाहर्ता के कर्तव्यों के विवरण के सन्दर्भ में नागरीय तथा ग्रामीण दोनों क्षेत्रों का मुख्य कर-स्रोतों का उल्लेख किया जा मुका है। यदि सुबोधता के लिए उनको आधुनिक शब्दावली में व्यक्त करें तो कह सकते हैं कि राजस्य के मुख्य शीर्ष थे: (1) भाग-भूमि की उपज का एक भाग जो सिद्धांततः षष्ठांश परन्त वास्तव में स्थानीय आर्थिक परिस्थितियों के अनसार अनपात में इससे कछ अधिक रहा होगा: (2) अन्य देय और उपकर जो भमि पर लगाये जाते थे, जैसे जल-कर, जिसकी दर भमि और फस्लों के अनसार त्यनाधिक होती थी, और भवन-कर, जी नगरों में लगाया जाता था; (3) राजा की निजी भृमि से आय, वनों से आय। स्मरण रहे कि उन दिनों बनों का विस्तार आज की अपेक्षा काफी अधिक रहा होगा, और खानों और कारखानों से आय, जिनमें नमकादि कुछ राजोद्योग थे; (4) सीमा-शुल्क, चंगी, पथकर और घाट कर, जो नांत्रों द्वारा किये जाने वाले व्यापारों पर लगाया जाता था: (5) सिक्कों तथा राजकीय व्यापारों से लाभ:

ই০ ট০ xxv, 261-6; জ০ বাত ए০ লাত 1907, पৃ০ 501, ए০ স০ গীত বিত হৃত xi, 32; ए০ হৃত xxii, 1-3

<sup>2.</sup> ए० इं० xxi, 83; इं० हि० बवा० x, 57-66

<sup>3.</sup> काणे, हिस्ट्री आफ धर्मशास्त्र, III, 257

(6) अनजा-शरूक, प्रत्येक शिल्पी, दस्ताकार और व्यवसायी को लाइसेंस लेना होता था: (7) न्यायालयों के लगाये हुए आधिक दण्ड: (४) प्रकीर्णक जैसे. नजराने, लाबारिसों की राजगामी सम्पत्ति और निखात निधि (treasure trove) का अंग । आपात स्थितियों में विशेष चन्द्रे भी लिये जाते थे. जिन्हें प्रणय कहा जाता था। जो बनिकों से बडी-बडी रक्यों के रूप में किसी न किसी बहाने बलात वसल किया जाता था। पतंजलि ने उल्लेख किया है कि मीर्यों ने सोना वसुल करने के लिए मित्तयां स्थापित की थीं-मौबैं हिंरण्यार्थिभरचीः प्रकल्पिता:-परन्त यह स्पष्ट नहीं होता है कि इस प्रथा से स्वर्ण लाभ कैसे होता था। उस सदूर अतीत काल में भी करों से विशेषतः भूमिकरों से, छट देने की प्रथा थी। ऐसी छटों के अधिकारी ब्राह्मण और वार्मिक संस्थाएं होती थीं। राज्या-धिकारियों को भी बेतन के स्थान पर या बेतन के ऊपर पूर्णतः या आंशिक रूप से राजस्व से उनके नाम कर देने की प्रथा थी। इस प्रकार की छटों और प्रदानों का ठीक-ठीक विवरण वड़े यत्नपूर्वक रजिस्टरों में लिखा जाता था। दब्दांत के लिए लम्बिनी को लिया जा सकता है। अपने आगमन के अवसर पर अशोक ने, इस गाँव को छुट देकर, केवल अध्टांश कर नियत किया जबकि सामान्य दर चतुर्थां श थी।

व्यव के लाते में, हम को (क) राजा, राजकुल और राजदरवार के मरण-पायण का उल्लेख करना चाहिए। राजकुल एक विशेष संज्ञान वांशी की रिवाली के इहाब था। (ब) भिषमों तवा छोट-वड़े सभी कर्मचारियों को बेतन, जिनका अर्थवास्त्र (V.3) में ओरवार निर्देश है दिया जाता था। परन्तु नहीं इसका स्पष्ट उल्लेख नहीं है कि किस सिक्ते में और कितने समय के लिए बेतन होगा। (ग) लोक-कर्म जिनमें अनव-निर्माण, सङ्कें और स्वचाई के सावन समियित थे, (ष) तेना के अनेक अंगों तथा बुगों और सस्वागारों के निर्माण और उपकरण पर व्यय। (ब) अनेक प्रकार की धार्मिक संस्वारों को दान; (5) राज्य की सेवा में मरे सैनिकों और अन्य कर्मचारियों के परिवारों का भरण-पोषण, अर्च जो दृत मार्दों का मेटिवर ने अर्थवास्त्र में प्रमुक्तया वर्णन किया है। उद्योगों, लानों तथा अन्य उपकर्मों में भी जिन्ह सरकार शिद्धान जिल्ला है। उद्योगों, लानों तथा अन्य उपकर्मों में भी जिन्ह सरकार शिद्धान्यों के लाम के लिए चलती थी काणी पूर्णी लगी रही होगी। गोणानों और शिकारियों के गरकार रुपले दिया रुसी थी, तिससे बन्य पशुत्रों से सहसे और खेतों की सुरिवर रखें। अशोक मानव और पर दोनों

के लिए अस्पनालों पर राशि व्यव करनाया। बड़ी-बूटियों को भी राज्य में और राज्य के बाहर भी उठाया जाता या और उनके क्षेत्रों की सुरक्षा पर यन व्यय होता था।

#### 15. न्याय व्यवस्था

न्याय-कार्यों के लिए, ग्राम न्यायाधिकरणों (tribunals) के अतिरिक्त जो मखिया और ग्राम-बद्धों की देख-रेख में छोटे-मोटे झगडे निगटाते थे, दो प्रकार के न्यायालय होते थे। एक को धर्मस्थीय कहते थे और दूसरे को कटकशोधन । इस पूरी व्यवस्था में शीर्ष स्थान पर सम्राट होता था. जो धर्मसूत्रों के यग के छोटे राज्यों की तरह सभी अभियोगों का निर्णय स्वतः तो नहीं कर पाता था, परन्तु अपीलें सुनने के लिये सर्वदा तत्पर रहता था और प्रथाशीध्य निर्णय दे देता था । घर्मस्यीय न्यायालयों में तीन घर्मस्य जिन्हें घर्म-शास्त्र का पूर्ण ज्ञान होता था और तीन 'अमात्य' होते थे। सभी मुख्य नगरों और स्थानों में ये न्यायालय होते थे। करार कब शून्य हो जाता है और न्यायालय में प्रचलित प्रक्रिया क्या होगी, इनके सम्बन्ध में नियम बने हुए थे। न्याय-विधियों के मुख्य तीन सोपान होते थे: अभिवचन (plea), प्रत्यभिवचन (Counterplea) और प्नरभिवचन (Rejoinder) । सिविल या दीवानी कानूनों के ये मुख्य विषय होते थे : (1) विवाह और शुस्क जिसमें मोक्ष (तलाक) भी सम्मिलित था; (2) दायभाग अर्थात् उत्तराधिकार (3) बास्तुक अर्थात् भवन-भूमि और सीमा विवाद, जलाधिकार तथा अतिकम अर्थात् अनिधकृत प्रवेश; (4) ऋणादान (कर्ज); (5) निक्षेप (डिपाजिट) (6) दास-कमें; (7) कर्मकर और संभूष समुत्यान अर्थात् मजदूर और करार (8) ऋय-विकय; (9) साहस अर्थात् हिंसा (10) वाक्पारुष्य अर्थात् अप-शब्द-प्रयोग, (11) दंड-पारुव्य अर्थात् प्रहार; (12) द्यूत तथा प्रकीणंक । अनेक विषयों पर कौटिल्य ने ऐसे नियम निर्घारित किये हैं जो प्राचीन नियमों को या तो परिवर्तित करते हैं या उन्हें अधिक उदार बना देते हैं। उसने सम्पूर्ण विषय को इसमें बड़े विवेकपूर्ण और प्रगतिशील ढंग से प्रतिपादित किया है। उसका दृष्टिकोण गतानुगतिक या अनुदार नहीं है। साक्षी के अभाव में उसने दिश्य-परीक्षा का विधान किया है। दंडों का उसने बड़ी सावधानी से कम-विभाजन किया है और राजकीय आज्ञा से उनके निष्पादन

की व्यवस्था की है। दंडों के ये प्रकार थे: जुर्माना, कैद, कोड़े कमाना और सालमार्यक या जिला पानता के मृत्यु । जातियों और व्यवसायियों की पंचायने भी अवस्य रही होंगी। ऐसी पंचायने जातीय एवं स्थावसायिक नियमों को लग्नु करती तथा सामान्यतया झगड़े पहले इनके सामने ही निप-टाने के लिए आते थे।

कंटकशोधन न्यायालयों के अध्यक्ष तीन प्रदेख्या या तीन अमात्य होते थे। धर्मस्थीय न्यायालयों से ये किस प्रकार भिन्न थे, इसका कहीं निर्देश नहीं है। कुछ पडितों का विचार है कि धर्मस्यीय न्यायालय आध्निक दीवानी स्यायालय के समान थे, जिनमें कोई भी मुकदमा दाखिल करता था। इसके विपरीत कंदकशोधन न्यायालयों में कायांग की ओर से अभियोग दाखिल किये जाते थे। यह भेद आधुनिक न्याय-बोध के अनकुल तो अवस्य है, परन्तु ऐसा ही सरल और स्पष्ट भेद था, इसमें संदेह है। उदाहरण के लिए आघात और चोट के अभियोग सामान्यतया धर्मस्थीय में जाते थे, किन्त यदि आमात से मन्ह्य-हत्या हो जाती तो वे कंटकशोधन में ही जाते थे 11 ऐसा लगता है कि नयी सामाजिक अर्थ-स्यवस्था की निरंतर वर्धमान विषमताओं को देखकर इन नये न्यायालयों की स्थापना की गयी. जिनसे सभी विषयों में अति संबटित नौकरशाही के निर्णयों को लाग किया जा सके। इनमें अनेक विषय ऐसे होते थे जो सर्वथा नये होते थे। परानी विधि-व्यवस्था का ऐसे विषयों से वास्ता नहीं पड़ा था। उनके लिए पुराने कानन या नियम पर्याप्त नहीं थे। विशेष न्यायाधिकरण (स्पेशल दिव्यनल) थे जिनमें सामासिक रूप से (Summarily) न्याय कर दिया जाता था। व्यवहारों के फैसले में सामान्य धर्मस्थीय (न्यायालय) धर्मशास्त्रों की परम्परा में विकसित अपेक्षाकृत लम्बी प्रक्रिया अपनाते थे । कंटकजोचन न्यायालयों के कर्नाव्य केवल अर्घ-न्यायिक होते थे और उनकी न्यायपालिका से नहीं बल्कि आधुनिक पुलिस से मिलती-जलती थी। इनका उददेख समाज के कंटकों के विपेले कार-नामों से राज्य और समाज की रक्षा करना था । ये गण्तचरों की नियक्ति करते थे जो अपराधों का पता लगाते थे। अपराधी को अपराध-स्वीकार करने के लिए यातनायें भी दी जाती थीं। इनमें उन व्यापारियों का विचार होता था जिनके माप-तौल न्यन होते थे। यदि कोई शिल्पी जो अपने मालिक

अर्थे III, 20 विपत्ती कंटकशोधनाय नीयेत — गणपति शास्त्री का पाठ: और कांगले का III, 19, 15 भी।

से हए करार को तोड़ दे, कोई चिकित्सक जो अपने अनाडीपन के कारण किसी रोगी की जान ले ले, कोई अधिकारी जो घोखा देकर राजा के धन को ले ले अथवा धूम ले, पड्यंत्रकारी जो राजा के प्रति विद्रोह करते थे—इन सभी के अपराधों का विचार इन्हीं अदालतों में होता था । चौरी, प्राण-घात, सेंथ, मुख्य को घटाने-बढ़ाने के छिपे प्रयत्न, बलात्कार, जातीय नियमों का हठात उल्लंबन ऐसे मामले भी यहीं सूने जाते और निर्णीत होते थे। माजून होता है कि विदेशी प्रतिदर्शों को देखकर शासन की प्रभता को बढ़ाने के उन्देश्य से कीटिल्य ने इन नये कंटकशोधनों के संस्थापन की व्यवस्था थी। वह अचिर प्रतिष्ठित नौकरशाही की शनित को भी बढ़ाना चाहता था। इन उददेश्यों की पूर्ति इन नये न्यायालयों द्वारा होती थी। नई सामाजिक व्यवस्था से प्रसुत बराइयों को नियंत्रित कर समाज और सरकार दोनों को स्रक्षित रखना इनका उद्दिष्टकार्य था। राज की ओर से सामाजिक किया-व्यवहारीं पर अधिकाधिक नियंत्रण होने लगा था, जिसके परिणाम दूर-व्यापी और सर्वगत थे। अनेक नये पद स्थापित हो रहे थे जिनको जिस्तृत विवेकाधिकार दिये गये थे। कृषि, व्यापार और उद्योगों के लिए अनेक नये नियम बने थे। यह प्रबन्ध करना आवश्यक या कि उक्त नये नियमों को ठीक ढंग से लागू किया जाय, और ऐसा न हो कि उनके द्वारा अपकारी कर्मवारी प्रथा पर अत्याचार करने लगें, अधवा उनसे मिलकर नागरिक उन नियमों का उल्लंघन करने लगें। एक ऐसे तंत्र की आवश्यकता थी जो उपर्युक्त कार्यों को प्रोत्साहन दे और इन पर आवश्यक लगाम और बंधन लगा सके। इन न्यायालघों की स्थापना इसी उद्देश्य से की गई थी। उत्तरकालीन धर्मशास्त्रों में उनका नामोल्लेख हैं <sup>1</sup> परन्तु इन पर वह बल नहीं दिया गया है जो कौटिस्य ने अपने विधानों में दिया है, यद्यपि ज्ञिष्टों के परिपालन की भावना के साथ-साथ दुष्टों के निग्रह की बात भी परम्परागत राज-धर्म के अन्तर्गत स्वीकार कर ली गई है।

असोक को जो प्रशासनिक डींचा उत्तराधिकार में मिला था उसने उसके कायम रखा, किन्तु धर्म प्रचार के लिए उसने नये विभाग खोले, और अपने जीवन के उदाहरण और उपदेशों द्वारा समस्त प्रशासकीय यंत्र को नैतिक ओज

<sup>1.</sup> मन् ix, 252-3

देने का प्रयत्न किया। सम्राट् के पर से उसने प्रशासन के क्षेत्र में क्या कार्य किये, इसका विवरण विस्तार से उसके शासन-विषयक परिच्छेद में दिया जायेगा।

### 15. विदेश नीति

विदेश नीति के विवेचन में कौटिल्य अपने पूर्ववर्ती शास्त्रकारों का अनु-सरण करता अतीत होता है। परंपरागत झास्त्रों में जितना बल संभाव्य स्थितियों पर दिया गया है और जिस विस्तार से उनका विवेचन किया गया है, वैसा वास्तविक राजनीतिक स्थितियों के विचार के संबंध में नहीं हुआ है। यह ठीक है कि पड़ोसी राज्य प्रत्यः मित्रभाव वाले नहीं होते। परन्तु मंडल के सिद्धान्त ने नियम का रूप पा लिया था, जिसके अनसार एक पड़ोसी राज्य को आरि और उसके अगले पड़ोसी को मित्र समझा जाया करता था, और इसी प्रकार एकांतरण करते जाते थे। तदनसार ही सभी विस्तृत व्यवहार होते थे। इस योजना पर हम यहां विस्तार से विचार नहीं करेंगे। क्योंकि भारत के प्रत्येक यग की राजनीति के ग्रंथों में विजिगीधा-उपाय चतुष्टय (नीति के चार साधन), पाइगण्य (नीति के छह प्रकार) आदि का विवेचन होता आया है, जिनका कोई भी प्रत्यक्ष सम्बन्ध मीर्य साम्राज्य के अच्छे-से-अच्छे दिनों की वास्तविकता से नहीं दिखायी देता है, जबिक लगभग समस्त भारत उस नाम्राज्य में सम्मिलित या और मंडल की विधि के लागू होने का कोई अवसर ही नहीं या । आध्निक लेखकों ने प्रायः उक्त आदेशों की सिद्धान्तहीन तथा मैंकियावेटियन प्रकृति की आलोचना की है। परन्तु इसमें संदेह है कि आधुनिक विदेशी अयवा युद्ध मंत्रालयों की कथनी नहीं, बस्कि करनी किसी भी प्रकार अधिक नैतिकतापुण होती है। इसके विपरीत भारतीय शास्त्र-ग्रन्थों में शास्त्र को सर्वागपूर्ण बनाने के लिए ऐसे अमर्याद सिद्धान्तों का प्रवचन किया जाता था जिनका वास्तविक व्यवहार से कोई सम्बन्ध नहीं होता था। तीन मौर्य सम्राटों का भारत की बची-खुची स्वतंत्र रियासतों से अथवा बाहर के युनानी राज्यों से कैसा सम्बन्ध और व्यवहार था इसका ज्ञान हमें है। उनके शासन के विवरण के प्रसंग में इन सम्बन्धों का जिक हो चका है।

#### 16. सेना

भीतरी और बाहरी सभी आवश्यकताओं की पूर्ति के लिए एक विशाल स्थायी सेना मौर्य माम्राज्य में सदा रखी जाती थी। मेगास्थनीज के कथन के आधार पर, प्लिनी ने चन्द्रगुष्त के पैदल सैनिकों की संख्या 6,00,000, अश्वारोहियों की 30,000 और हाथियों की 9000 दी है। उसने रथों के सम्बन्ध में कुछ नहीं कहा है; किन्तु डायोडोरस और कर्टियस के अनुसार जनकी संख्या 2,000 और प्लुटार्क के अनुसार 8.000 थी। उन सभी ने अपनी संख्या उस वार्लासे ली थी जो मीर्यराजाओं के पूर्ववर्ती "प्रसिआई-राज्य" अर्थात् नन्द राजाओं की सेना के विषय में प्राप्त हुई थी। अर्थशास्त्र में अनेक प्रकार के रथों का उल्लेख है। सांग्रामिक और परपुराभियानिक अर्थात् शत्र के दर्ग पर आधात करने वाले रथों का उल्लेख अर्थशास्त्र में है। 1 कुछ बाद के तमिल काट्यों में भी मीयों के सांग्रामिक रथों का निर्देश मिलता है। भैना के चारों अंगों के अलग-अलग अध्यक्ष होते थे। अपने अंग के लिए रसद जटाना और उसके जवानों, पशुओं और यन्त्रों को सदा सुसक्जित रखना उनका कर्त्तंब्य था। गजसेना पर बहुत बल दिया जाता था और गओं के हित नागवनों की सुरक्षा का बड़ा ध्यान रखा जाता था। कौटिल्य ने पैदल सैनिकों के अनेक भेद किये हैं—(1) मौलबल-ये आनुवंशिक सैनिक होते थे। ये वही सैनिक थे जिन्हें मेगास्थनीज ने योद्धा-वर्ग (क्षत्रिय) कहा है और जिनको महत्व और संख्या की दृष्टि से उनसे कुषकों के बाद दूसरा स्थान दिया है; (2) भूतकबल-ये किराये के सैनिक होते ये; (3) श्रेणीबल--आयुघ श्रेणियां (guilds) इन्हें रखती थीं, और आवश्यकता पड़ने पर राज्य की सेवा में दे देती थीं; (4) अटबीबल—वन्य जातियों की सेनायें भी रहती थीं, जो युद्ध-काल में राज के काम आती थीं। युद्ध-क्षेत्र में सेना के संगठन का कार्यबड़ी विधि से सम्पन्न होताया। बलाग्र (vanguard), उर (मध्य), पृष्ठ (rear), पृक्ष (वाम और दक्षिण पक्ष) तथा सुरक्षित सेना के अन्तर को घ्यान में रखकर विभिन्न व्यूहों की रचना और उनके पारस्परिक मृल्यों का विवेचन किया गया है और उसके

<sup>1.</sup> अर्थंo, II 33

<sup>2.</sup> दक्षिणभारत और लंका सम्बन्धी अध्याय देखि०

आपेक्षिक गणों का विवेचन किया गया है। इसी प्रकार प्रयाण (march). आक्रमण (attack) और प्रतिरक्षा को आपेक्षिक आवश्यकताओं में भी अन्तर दिखलाये गये हैं। अनेक प्रकार के अस्य-शस्त्रों के महत्व और प्रयोग पर पर्याप्त विचार है। ऐसे शस्त्रों में अनेक प्रकार के चलयन्त्र और अचलयन्त्र भी वर्णित हैं, जनमें एक को शतध्नी कहा जाता था। "किले-बन्दी को कला का पर्णज्ञान था और उस समय के दुर्ग सुदह होते थे, और खाइयों पर कांटों, फसीलों, आच्छादित मार्गो, चल-दर्गद्वारकों, एवं जल-द्वारों से सुमज्जित रहते थे। आऋ-मण के कार्यों में कटनीति के अतिरिक्त सुरंगें और प्रति-सरंगें लगाने और सरंगों को जलप्लाबित करने के प्रयोग भी किये जाते थे-एफ० डब्स्य० टामस । युनानी पर्यवेक्षकों ने भारतीय सेना की सज्जा तथा युद्ध प्रणाली के बारे में ा जो अन्य ब्योरे दिये हैं, उनका विवरण अन्यत्र हो चुका है। सेनाध्यक्ष स्वतंत्र रूप से अथवा समितियों की सहायता से कार्य-सम्पादन करते हए भी अवस्य ही सेनापति के नियंत्रण में होंगे। राज्य के सबसे महत्वपूर्ण अधिकारियों में मेमापति का स्थान था । सेनापति और राजा समय-समय पर समस्त सेना का निरीक्षण किया करते थे। बाण के अनुसार, एक ऐसे ही सैन्य-सर्वेक्षण के अवसर पर पुष्यमित्र ने अन्तिम मौर्य-सम्राट पराक्रमहीन और प्रतिज्ञादर्बल बहुद्रथ का अंत कर दिया था । कौटित्य ने नावाध्यक्ष नामक एक अधिकारी का उल्लेख भी किया है जो व्यापारी एवं यद्ध में काम आने वाले दोनों प्रकार के पोतदलों का अधीक्षक रहा होगा ।

#### 17. समीका

इस प्रकार हुमने देशा कि जिस भारतीय साम्राज्यवाद की परम्परा के रूपनिर्माण की प्रक्रिया नव्य राजाओं के काल में शुरू हुई थी वह मौर्य साम्राज्य की शासन-व्यवस्था में पूर्णता की प्राप्त हुई। इसमें तत्कालीन विदेशी प्रतिदर्शों से भी कित्यक्ष बहुण किये गये ये और उनका रूप परिवर्शन कर उन्हें अपने अनुकूल बना लिया गया था। ये प्रतिदर्श थे तो पूरानी, किन्तु उनका मूल स्रोत ईरान था। असमनी साम्राज्य था। कीटिल्य का ग्रंथ भी, जिसमें शासन के सिद्धानों और प्रशासकीय यंत्र का विवरण है भारतीय अर्थगाल की परम्पराओं पर आधृत है

विदेशी तत्त्वों को अपनाया, वे यहां जम नहीं पाये । मौयं-काल की भांति मौयं प्रशामन पद्धति के भी कुछ मल तत्व विदेशज थे जिन्होंने सामान्य स्थानीय विकास की परम्परा में व्यवधान उपस्थित किया। प्रयत्न अत्यन्त भव्य और अपने काल में पर्याप्त सक्तर थे। वास्तव में कौटिस्य भारतीय परम्परा से दुर नहीं गया, उसका प्रमाण उसका यह निश्चित कथन है कि वही राजनीतिक शक्ति प्रभावी तथा सफल हो सकती है जिसको अनभवी राजनीतिज्ञों की मन्त्रणा के साथ-साथ पुरोहित वर्ग का समर्थन प्राप्त हो। जहाँ कहीं भी उसने नीति का विवेचन किया है, उसने प्रजाहित को प्रथम स्थान दिया है। ऊपर वर्णित जिस गासन-पद्धति की उसने रचना की उसका प्रधान उद्देश्य प्रजा का मतन कल्याण आदि सख था। उस पद्धति को चलाने के लिए एक योग्य, कमंठ और गणी राजा की प्राथमिक आवश्यकता है, इसको भी उसने स्वीकार किया है। अशोक के अनन्तर ऐसे शामकों का न होना मीर्य साम्राज्य के लिए दु:खद घटना थी। वस्तुत: यह कमजोरी सभी राजतंत्रों की कमजोरी होती है। कौटित्य ने राजाओं को उपदेश दिया है कि उनको प्रजा के हित और सुख को निजी हिन और सुख से ऊपर रखना चाहिए और उनके सुख में ही अपना कल्याण समजना चाहिए । इसमें सुवासनादकों की भावना सर्वसन्दर रूप से दिखाई देती है ।

> प्रजासुले सुलं राजः प्रजानां च हिते हितम् । नात्मित्रयं हितं राजः प्रजानां तु प्रियं हितम् ॥

प्रजा का मुख राजा का मुख है। प्रजा का हित उसका हित है। अपना-अपना प्रिय करने में राजा का हित नहीं होता, जो प्रजा के प्रिय हो, उसे करने में राजा का हित होता है।"

#### अर्थशास्त्र-परिशिष्ट

अर्थशास्त्र के समय तथा रचियता के विषय में न एक मत हो सका है और न कराचित् हो ही सकेगा । परन्तु इन संदेहों के कारण मौर्य शासन तथा मौर्य कालीन समाज के अध्ययन के विषय में, उनके प्रभूत उपयोग में कोई कभी नही आयो है।

इस ग्रंथ को लेकर बाद-विवाद का इतना साहित्य रचा जा चुका है कि

उस समय की यहाँ समीशा नहीं हो सकती है। इसे मौर्यकालीन तथा कीटिव्य की कृति मानने वाले पत का समयंग करने वालों में प्रमुख है: गाम शास्त्री—किया निक्तांने स्वत्र अवेथण एवं सम्पदन किया और पहली बार अंथेजी में इसका अनुवाद किया (1909 से 1915 ई०) जेकोबी, बीठ ए० निमन, जायसवाल, गणपति शास्त्री—जिन्होंने एक प्राचीन निकल-क्ष्यालम भाग्य के आचार पर सुन्दरमाध्य के साथ प्रकार का एक नया संस्करण निकाला, तथा जे जेले महार्थी निक्त वर्षोन-भागा में अनुवाद किया, और अभी हाल के, बेलूर हैं। इसरे पत्र के विद्यान है, जीलों, कीय, विटरमित्ल, ओठ स्टीन, एफठ डब्स्यूठ टामस तथा ई० एम० जास्स्त्र । दिखां की अप पंडितों का मत है कि वर्षाम प्रमुख को व्याप भाग तो मौर्यकालीन और कीटिस्य-कृत है, परस्त्र की वसमें बढ़त कुछ औड़ दिया गया, और कुछ हैर-फेर मी विया गया है।

डा॰ साम शास्त्री ने अपने अर्थशास्त्र के मंस्करण और अनुवाद की भूमिका में उन मभी बाह्य तथा अंतरिक प्रमाणों का विश्वचन किया है, जिससे यह इति चन्द्रमुत्त के महामंत्री कीटिल्य की वास्तविक रचना निद्ध होती है। उन प्रमाणों के विपरीत बहुत कुछ कहा गया है, तथापि वे इतने सबल हैं कि उन्हें कीई किला नहीं सका है।

कुछ आप्तियां तो बहुत मामूली है, और उनका कारण आछोक्कों की संस्कृत को ग्रंडी अस्त्रा नारतीय साहित्यक परम्परा की अनिभ्रता है। एसी आपतियों के कुछ उदाहरण है: कोई महामन्त्री अपना नाम कीटिक्य (कुटिळ) नहीं रखेगा। यदि कोटिट्य इस प्रस्य का रचियता होता तो सह स्वयं इति कौटिट्य: को श्रंडी में अपना मत अभिज्यस्त नहीं करता। अपने ही मत्त्रों का सण्यन करें श्रंडी में अपना मत अभिज्यस्त नहीं करता। अपने ही मत्त्रों का सण्यन करें होता होता तो सह विपाल के रखना को हाल की रचना कहें है हिन्द ने आचा है। अदि आदि। दूसरी आपत्तियों अस्पट एवं अनिश्चित है और केवल उनके करतीओं के पक्षणातों की मूची उपाध्यत करती हैं, जैदे, यह कहा जाना है कि प्रयम्पीयं मझर का महामन्त्री दूसरे होती हैं तहीं, होगा कि उत्त करतीओं के पक्षणातों की मूची उपाध्यत है में है तहीं, होगा कि उत्त करतीओं के पक्षणातों के या प्रशासन पर ऐसा मुनियोजित क्या ठिलाने का अवकाश ही नहीं मिल सकता या। अधंशास्त्र पांडित्याभिमानपूर्ण और योजना-विषयक वर्गीकरणों में इतना भरा है कि उतका कर्ता पंडित हो रहा होगा न कि कोई प्रशासक या गावममंत्र। यह भी, कि अधंशास्त्र में छोटे राज्य की भावना है, कि अधिकास्त में छोटे राज्य की भावना है, नि क विश्वक भारतीय में साझाव्य की। उपर्युक्त आपत्तियों

में से केवल अन्तिम कचन में कुछ संगति प्रतीत होती है। किन्तु इसके लिए भी इसको यह भूलना पड़ेगा कि अवंशास्त्र में एक स्थान पर सम्पूर्ण भारत को चकवर्त-अंत्र माना गया है (फ. i) और कि भारतीय शासाव्यवाद में विजित राज्यों की राज-व्यवस्था को नष्ट नहीं किया जाता था, और कि मारत के राजनीति के सभी प्रत्यों में यदि कोई अप साम्राज्य-गीति-शैषिका होने का रावा कर सकता है तो वह अवंशास्त्र ही है।

यह भी तक किया जाता है कि अर्थशास्त्र एक विश्व कोश जैसा ग्रन्थ है, अतः यह एक व्यक्ति की कृति नहीं हो सकता है। इसके अतिरिक्त विरोधी पक्ष का कथन है कि इसमें सैनिक, असैनिक, स्वापत्य, घातुविधान आदि अनेक तकनीकी विज्ञानों की उन्नत स्थिति का परिचय मिलता है जो ईसा पूर्व चौथी शताब्दी के भारत के लिए सम्भवनहीं प्रतीत होता। इस तक में कौटिस्य की इस स्पष्ट उक्ति पर ज्यान नहीं दिया गया है कि पर्ववर्ती सभी अर्थशास्त्रों को देखकर इसकी रचना की गयी है (यावन्ति अर्थशास्त्राणि पूर्वाचार्यै: प्रस्तावितानि) । जैसा विटरनित्स कहा है अयंशास्त्र इतना व्यापक पारिभाषिक शब्द है कि इसमें राजनीति के साथ-साथ प्रोद्यौगिकी, विज्ञान तथा सभी व्यावहारिक शिल्पों का ज्ञान सन्निविष्ट है। कृषि, वनविज्ञान, हस्ति-विज्ञान अस्व-प्रशिक्षण, लिन-विज्ञान आदि विषयक अध्यायों की रचना में उसने अपने समय के विज्ञान-विषयक ग्रन्थों से अवस्य ही सहायता ली होगी। और यह कोई कैसे कह सकता है कि मौर्यकालीन भारत में अमुक-अमुक व्यावहारिक शिल्पों का ऐसा विकास नहीं हो सकता ? ऐसा प्रांगनिर्णय कल्पनामात्र है । हमको भलना नहीं चाहिए कि अशोक के उपलब्ध स्तम्भों की चमक काल अथवा उपेक्षा से भी मिट नहीं पाई है। आज के तकनीक मर्मज इस चमक के रहस्य को नही जान पाये हैं। कीटिलीय अर्थकास्त्र के अपने जर्मन अनवाद की भूमिका में जें जें मेयर ने इन प्रश्नों पर विस्तार से विचार किया है।

यह कहा गया है कि ईसा की तीसरी वाती के पूर्व किसी ने निश्चित करा से कोटिय्य का निरंदा नहीं किया है, परन्तु करदानन की निरामार-प्रशित्त में, भी 150 ई. की है, प्रस्य, विस्ट तथा अन्य पारिमाणिक द्राव्दों का उत्ती अर्थ में प्रयोग मिक्तता है जिससे कोटिय्य ने किया है। किर तामिन के प्राचीनतम ज्ञात व्याकरण तोककाष्यियम में व्यवसास्त्र के अन्त में दो गयी जन्मपुनिकारों की सम्पूर्ण सारिणी है को कुछ छोटे-मोटे अमहत्व के परिवर्तनों के साथ अर्थकास्त्र किलेक्दी और रक्षा के निर्माण में कौटिल्प ने लकड़ी के प्रयोग का निषय किया है, परन्तु पूनानी लेकों तथा खुदाइयों से पाटिलपुत्र का लकड़ी के बाढ़ से धिरा होना प्रमाणन होता है। परन्तु दूम विषममा के समाधान के लिए सहसा यह कह देना कि कोटिल्प का समय उसके बाद का है, उचित नहीं होगा। इसका समाधान अन्य प्रकार से भी हो सकता है। अर्थवास्त्र को मौर्यकाल के बहुत बाद का सिद्ध करने के लिए हुसरे गरिल्प प्रमाण भी दिये जाते हैं, जैसे : शासनाधिकार में राजाजाओं को संस्कृत में लिपिबद्ध करने की कल्पना है, जबकि आपी को समय से अनेक शासिक्यों तक अधिलें में प्राहृत भाषा का प्रयोग मिलना है, पार समुद्र और चीन भूमि का अर्थवास्त्र में उसलें मिलना है, जो पेण्लिस के प्रतिमृद्ध (Palasimundu) का स्मरण कराता है और उसरका जीन बीनी रेशम के ब्याशार-मध्यक्ष को मूचित

अनेक अन्य तरीकों से भी अर्थशास्त्र के रचना-काल को मौर्य यग के बाद का प्रमाणित करने का यत्न हुआ है। जाँकी ने अर्थशास्त्र की मूलना धर्मशास्त्रों से की है। जाँली को उन दोनों में अनेक गहरी समतायें हुँ हने में पर्याप्त सफलता भी मिली है, किन्तु इन समताओं से अर्थशास्त्र और धर्मशास्त्रों के आपेक्षिक काल के निर्धारण में क्या मदद मिलती है ? जाली ने स्वत: अपना मत बदल दिया है। 1913 ई॰ में उनकी मान्यता थी<sup>1</sup> कि **याज्ञवल्क्य-स्मृति** आज जिस रूप में हमें प्राप्त है वह अर्थशास्त्र की रचना के समय अस्तित्व में नहीं आई थी। जाली ने कहा है कि यद्यपि अर्थशास्त्र और नवीनतम स्मतियों में समान रूप से अनेक नृतनवादों की उपलब्धि होती है, तथापि यह नहीं कहा जा सकता कि उनमें कौन पूर्वकालिक है और कौन बाद का। अर्थशास्त्र और इनकी विषमताओं (यातना, दिव्य-परीक्षा, तलाक आदि के प्रकरणों में) को देखकर बह चिकत था, परन्तु इसका समाधान उसने यह कहकर किया कि वास्तविक व्यवहार अनादिकाल से और शास्त्रों में अन्तर रहा है। उसका अन्तिम कथन यह था कि वीज रूप में कौटिलीय अ**यंशास्त्र** लगभग ईसा-पूर्व 300 की रचना है। जाकारिया, हिल्बॉट, हरटेल तथा जैकोबी ने इस ग्रन्थ के अनेक प्राचीन उदधरणों से सिद्ध किया है कि अथंशास्त्र के काफी अंश अकृत्रिम हैं। उसके लिए उत्तरकालीन स्मृतियों से अर्थशास्त्र की समताये पहेली बनी रहीं।

<sup>1.</sup> ZDMG, 1913, 70 49-96

उसने इस प्रस्त का कोई समाधान नहीं किया कि अर्थशास्त्र को देखकर स्मृतियों ने पुरांते नियम बदले अथवा उत्तरकालीन विचार अर्थशास्त्र में प्रतिष्ट होकर उनके मूळ में पुल-मिळकर एक हो गये। दस वर्षों बाद, 1923 ई० में, नाली ने टिजन—"इस निष्कर्य पर हठात एक वाना हो पढ़ता है कि कोटिय्स सम्पूर्ण धर्मशास्त्र में स्ति के निर्माल किया हो प्रति हो कि कोटिय्स सम्पूर्ण धर्मशास्त्र का विनात सामा से से इस अज परिचित्र है उससे भी कहीं अधिक से परिचित्र या।" जाली बड़ा आचार्य है, तथापि उसका यह अतर्गल निर्णय मामा नहीं है। दस वर्षों पूर्व जो अतिस्वर्ण के स्वर में उसने कहा था, बड़ी मान्य है, विशेषकर पुनर्विचार के बाद अब वह यह कहता है कि, "वर्षाय कुछ तथ्य ऐसे हैं जो हमको इसरे निर्णय की ओर ठ जाना चाहते हैं, कि कीटिय्स याजकस्त्र का तहीं अधित अप्रकार हो कीटिय्स याजकस्त्र का उसने कहा जा सहता है। उसने प्रयुक्ष कप में कोटिय्स में किया है अथवा अप्रत्यक्ष रूप में की किसी एक ही माध्यस कर दोनों ने सामग्री प्रवृण्य की है।"

जाली ने एक और सामान्य तक का प्रयोग किया है। उतका क्यन है कि
"सामान्यत: धर्मशास्त्र अर्थात, कर्साय और धर्म का शास्त्र अर्थशास्त्र
क्यवा लाभ-विज्ञान से प्राचीनतर है और अर्थशास्त्र कामधास्त्र की अर्थेशा
प्राचीनतर है। ये तीनों विज्ञान त्रिवर्ग अर्थेशास्त्र
हैं और इनके काल और महस्त्र की दृष्टि से इसी क्रम से आते हैं।" परन्तु
जाली का यह मत सन्देह्न्ण है क्योंकि प्राचीनत्रम जात धर्ममुमाँ में स्थानिति का साम्यान्य के विषय बस्तु है।
पदि हम इन शास्त्रों के विकास का यह अनुक्रम मान भी लें तो भी इम प्रकार
एक प्रयं के काल का निर्णय नहीं ही सकता, क्योंकि प्रदेश मास्त्र अपने
विकास-काल की मुश्चीय जातान्य है। प्रामनुभव विषि से यह तर्क भी संगत
दिखाई देता है कि भारतीय आर्थी का अध्य वीवन अपेक्षकुत अधिक
स्थानित तथा इन्त्रीकिक या, अतः इम वात की ही सम्भावना अधिक है कि
अर्थ और कामशास्त्रों की उत्पत्ति उत्पत्त का से से हो सु की होगी। उत्पत्तका क

<sup>1.</sup> भूमिका, पु० 17-18

<sup>2.</sup> बही, पु॰ 20

जाने लगा और मोक्ष को जीवन का ध्येय कहा जाने लगा । सच बात तो यह है कि पुरुषार्थ की संकल्पना के विकास के कम की जानकारी इतनी अल्प है कि जाली के तद्विष्यक कथन को न स्वीकार किया जा सकता है न अब्बोकार ही । परन्तु भारतीय लेखकों ने पुरुषार्थों को अन्योग्याधित माना है अतः केकल पर्य या अर्थ पर कोई यत्य नहीं मिलता । केकल घर्म या अर्थ के अन्यों में भी अन्य पुरुषार्थों का विवेचन होता रहा है । वरक्सिहिता आयुर्वेद का सन्य है परनु उसमें सामान्य धर्म का एक सुन्दर सार मिलता है । कीटिल्प के अर्थवाहक में 'उच्चाधिकारियों के बस, प्रधानीक्क करी है । कीटिल्प के अर्थवाहक में 'उच्चाधिकारियों के बस, प्रधानीक्क करी है । किन्तु इनपर जोर देने और इस कथन के आधार पर उचत ग्रंथ के काल अथवा तत्कालीन शासन-पालों के विषय में अनुमान लगाना ठीक न होगा । कामसूत्र के रचिंदता ने एक संकेत किया है जिसपर पर्यास्त ध्यान नहीं दिया गया है । उसका कथन है दिया गया है । उसका कथन है कि

# न शास्त्रमस्तीत्येतेन प्रयोगो हि समीक्ष्यते । शास्त्रार्थान्व्यापिनो विद्यात्प्रयोगास्त्वेकदेशिकान ॥

शास्त्रों में सभी विचार सन्तिवष्ट होते हैं। व्यवहार तो अन्य विषय है। कीटिकीय अर्थवास्त्र में जिस दुक न्याग से राज्य की नीतियों के निक्कपों को विचाय गया है वह शास्त्रीय विचार की पूर्वता का उदाहरण है। परन्तु उससे वह देनिक व्यवहार का सुचक नहीं।

वारत्यायन ने अपने काममूज की विषय-योजना कोटिलीय अर्थशास्त्र से सहण ही है। उसने अर्थशास्त्र की पारिमाधिक शब्दावली ही नहीं, अणितु सहँग-होंने हुए गुरुप्त अंत्र ही कि जिया है। अतः जांकी का कथन है कि "इन तुष्य-जांतीय पंषीं की रचना के सामय में अपना अपनर नहीं होना चाहिए।" जींकी को जात चा कि जींकों का मत इससे भिन्न है। सच तो यह है कि किसी मींकिक कृति और उसकी अनूकृति की रचना के सामय में अपना करता करता अपनरात के सिप्त में किसी मींकिक कृति और उसकी अनूकृति की रचना के सामये अपनरात के विषय में कोई नियम अपना नहीं होता है। कोटिलीय अर्थशास्त्र और सुनुत की पाठ-रचनाओं तथा तंत्रपृथितयों के विषय में भी जिनकी चर्चा

<sup>1.</sup> भूमिका, प० 21-24

उत्तर आई है यह कहा जा सकता है। कीटिलीय अर्षक्षास्त्र के स्थान का निर्णय करने के लिए जें ० कें ० मेयर ने भी, उसके और स्मृतियों के पारस्थरिक सम्बन्ध का अध्ययन किया है। यदिष अपने इस श्रव्ययन के निष्कर्म के रूप में वे अर्षक्षास्त्र को मौर्यकालीन रचना बतलाते हैं, तथापि अन्य स्मृतियों के काल-कम के विषय में उसके सत मान्य नहीं हो पाये हैं। यह सम्भव नहीं दिलाई देता कि आगे चलकर वे कभी मान्य हो सकते हैं।

अर्थशास्त्र की रामायण-महाभारत से भी तुलना की गयी है, किन्तु उससे भी बेहतर परिणाम नहीं निकले हैं। जैकोबी की विचार-सरिण का अनुसरण करते हए कारपे टियर ने कीटिल्य अर्थशास्त्र में अये पीराणिक दण्टांतों की महाभारत में पाई जाने वाली उन्हीं गाथाओं से तुला की, और वह इस निर्णय पर पहुंचा कि जो महाभारत ने अपना वर्त्तमान रूप कौटिलीय अर्थशास्त्र की रचना के बन्द और कामन्दकीय नीतिसार की रचना से पुत्रं ग्रहण किया। उसने यह भी कहा कि कौटिलीय अर्थशास्त्र (1.5) में इतिहास की ओ पारिभाषा दी गई है उससे प्रकट होता है कि कौटिल्य के मन में उस समय महाभारत नहीं था। इसके विपरीत हिल्ब्रेंट और मेयर का कथन है कि महाभारत में कौटिल्य-कथित सभी पूर्वाचार्यों के नाम तो हैं. किन्त स्वयं कौटिल्य का नाम नहीं है। उनका यह भी कथन है कि रामायण (II, 100) के किचत अध्याय और महाभारत (II, 5) में जो समानताएं हैं, उनमें अनेक ऐसी पदावलियां हैं जिनसे कौटिलीय अर्थशास्त्र के परे अध्यायों का स्मरण हो आता है। किलब्रेन्ट का यहाँ तक कहना है कि रामायण में अर्थज्ञास्त्र की विस्तृत पारिभाषिक शब्दावली है, और इसमें प्राचीन राजनीतिविषयक ग्रंथों से, अनेक श्लोक उद्धत किये मिलते हैं। यह स्पष्ट है कि इस मार्ग के अनुसरण से अर्थशास्त्र के काल-कम के बारे में किमी निष्कर्प पर नहीं पहुँचा जासकता।

ई० एच० जान्स्टन ने भी कौटिलीय अर्थजास्त्र को 250 ई० का सिद्ध करने

I. 亥o 布o iv, 439-40

<sup>2.</sup> uber das Wesen और इं० हि॰ बवा॰, iv (1928) पृ॰ 570-92

<sup>3.</sup> WZKM, 28 (1918) To 211-40

Meyer, Das Arthaśāstra, Intro. qo xxxvii, Hillebrandt, Altindische-Politik qo 6-16

का ऐसाही विफल प्रयत्न किया है। उसका तर्क है कि कौटिल्य का ग्रंथ अरवधोष के समय के बाद लिखा गया होगा. किन्त वहत बाद नहीं । अरवधोष पारिभाषिक जब्द विजिगीष का प्रयोग नहीं करता है किन्तु इसके जिगीयत और जिनोष रूपों से परिचित है। राजनीति के उल्लेखों में वह धर्म की सीमा के भीतर ही रहता है। अतः निश्चय ही वह काँटिल्य का पूर्वकालिक रहा होगा। फिर भी दोनों ग्रंथकारों ने प्राय: समान नतनवादों के उल्लेख किये है, (इसके उदाहरण भी दिये गये हैं) अतः दोनों के समयों में दीर्घ अन्तराल नहीं होना चाहिए । अश्वधोष के विपरीत आर्यश्चर (434 ई०) ने अपनी जातक-माला में अर्थशास्त्र की जानकारी का प्रदर्शन किया है और कौटिल्य का उल्लेख किया है। इससे प्रकट है कि वह कौटिल्य के बाद का है। परन्तु जोन्स्टन के तकों से केवल यह बात निश्चित रूप से ज्ञात होती है कि कौटिलीय अर्थशास्त्र का रचना-काल आर्थशर के समय के पूर्व है। किन्तु अश्वघोष के समक्ष कौटिल्य अर्थशास्त्र वर्तमान भी रहा हो, तो भी उसके लिए ऐसी कोई विवशता नहीं थी कि वह कौटिल्य के दिष्टकोण अथवा उसकी पारिभाषिक शब्दावली को अपनाये। उसके बाद के अनेक ग्रंथकारों ने, जिनमें दंडी और बाण भी हैं, कौदिल्य से कछ भी लेने से इंकार ही नहीं किया. अपित उसके सिद्धान्तों और तरीकों की निन्दा भी की है।

भो० स्टीन ने यह दिवाने का प्रयस्त किया है कि मेगास्थनीय और कीटिक्स एक समय के नहीं हो सकते हैं, किन्तु अपने इस प्रयस्त में यह सफल नहीं हो सका है। । मेगास्थनीय के लेखांवों की उतने कीटिस्प के अपंतास्थ के नदूव अंवों से विस्तार तुलना की है। उक्का यह प्रयत्त रकाध्य है; परन्तु, जैसा बेन्द्र ने कहा है, उसकी पढ़ित परलवाही और यांत्रिक है। अंता हमने देशा है भूमि के स्वामित्व, ताप्त्रथा, सामाजिक संगठन, विधि-प्रकार, ताप्त्रया, सामाजिक संगठन, विधि-प्रकार, तथा प्रवासकीय प्रवस्तों वेते महत्वपूर्ण विषयों पर जूनानी राजदूत और प्रथम मीर्थ सम्राट् के बाह्यण महामन्त्री के वो कथन है उनकी विध्यता का खुलाता किया वा सकता है। उनमें अधिक ममानताएँ दिखा सकता संभव है जितनी स्टीन को दिखाई दी हैं। स्टीन ने इस पर घ्यान नहीं दिखा है कि उत्तर्भे तकी वेते नो स्वामाधिक मिरफर्स है कि उत्तर्भे तकी वे स्वामाधिक मिरफर्स है कि उत्तर्भे तकी वेते नो स्वामाधिक मिरफर्स है वह स्पट रूप से

जिंग्सार्वेश पुर्वेश पुर्वे प्राथम प्रायम प्राथम प्राथम प्राथम प्राथम प्राथम प्राथम प्राथम प्राथम प्रायम प्राथम प्राथम प्रायम प्

यह दिखाता है कि मेगास्थनीज ने कौटिल्य के पश्चात लिखा होगा । दण्टांत के लिए मील के पत्थरों को लिया जा सकता है। इस बारे में उनके अन्तरों से हमारे उपर्यंक्त कथन की पष्टि होती है। परन्त हमें ब्रेजर के सम्पर्ण कथनों पर विचार करना जरूरी नहीं। वैसे उसके कथन में कोई प्रामाणिकता नहीं है कि, टोलेमी कालीन मिस्न के अनुकरण से भारत में पहले-पहल मौर्य-काल में भिम के राज-स्वामित्व की प्रथा चली। वास्तविकता यह है और इसे स्वयं ब्रेलर ने स्वीकार किया है कि कौटिल्य के पुरे ग्रन्थ में इस सिद्धान्त का समर्थन करने वाला कोई स्पष्ट कथन नहीं है। मिस्र की भावना के अनसार समस्त राज्य में राजा का 'निवास' वा और इसका समस्त क्षेत्र जसकी राज-सम्पत्ति। भारत में भीम के राज-स्वामित्व के कटटर समर्थकों ने कभी उपर्यंक्त विचार को स्वीकार नहीं किया। इन लोगों ने राजा को भिम का अधिपति अर्थात प्रमल भागीदार ही माना था। भिम सम्बन्धी राजा के तज्जन्य अधिकार भी कानन और व्यवहार से सीमित थे। अपने हाल के "कौटिल्य के विस्तत अध्ययन" में ब्रेलर ने तो जैसे यह विश्वास दिलाने का यहन किया है कि कौटिल्य ने शासन-विधान में नाजी नमुने की नकल करके पूर्ण नियोजित अर्थव्यवस्था की व्यवस्था की है। स्थानीय एवं जातीय आत्म-शासन की भावना भारतीय सांस्कृतिक परंपरा में इतनी गृहराई से जमी हुई थी कि मौर्य-साम्राज्य की सर्वशक्तिमती नौकरशाही भी अपने नियंत्रण तथा नियमन से उसे ममाप्त कर न सकी। वस्तृतः वह उस पर अल्पसीमा से आगे अंकश लगाने में भी असमर्थ रही। अर्थशास्त्र ii. 14 के मीनाध्यक्ष को देखिये तो आपको अनेक प्रकार की बंटन-व्यवस्थाएं मिलेंगी। यद्ध के काल में जर्मनी के विद्वान भी नाजी-प्रापेगंडा करते थे—या ऐसा करने को बाध्य थे। इस प्रकार के विचारों पर कान देने की आवश्यकता नहीं है।<sup>3</sup>

দিলাত इंত हिত क्वाত xi (1935) पृত 328-50

रोस्टोवस्त्रं क सोझ० एक० हिस्ट्री आफ हेले० बल्डं, (1941)
 प० 269

मिला॰ Hauer, Glaubengeschite der Indo-Germanen; जहां हिटलर की तुलना श्रीकृष्ण से की गई है।

बैलर के कौटिल्य विषयक अध्ययनों के मृत्य में कोई संदेह नहीं किया जा सकता है। वे बड़े काम के हैं। कौटिल्य और मेगास्थनीज के लेखों में अनेक स्थानों पर विषमताएं दिखाई देती हैं। बेलुर ने अपने भाष्य से इन विषमताओं का बड़ी खबसरती से समाधान किया है। उन्होंने इस बात पर बल दिया है कि सिकंदर की चमत्कारी जीवन-यात्रा के पश्चात जगत वही नहीं रह गया था, जैसा उसके पूर्व था । सिकंदर के साम्राज्य की स्थापना से महान आर्थिक और राजनैतिक का तियों का प्रारंभ, उसके उत्तराधिकार के लिए होने वाले युद्धों और अंततः साम्राज्य बंटवारे से व्यापार में वृद्धि हुई, कुछ वर्गों द्वारा सम्पत्ति को एकायत्त कर लेना और समाज के एक अंग का अमीर और कछ का सर्वहारा बन जाना फारस की विराट स्वर्णराशि का वितरण ग्राम्य अर्थ-व्यवस्था का मुद्राप्रधान अर्थ-व्यवस्था में संक्रमण तथा निरंकुश शासकों के नेतृत्व में अनेक भूमि-राज्यों का उदय-ये उस नये यग के मह्य लक्षण थे। इस उल्क्रांति में भारत भी अधिकाधिक खिचना गया । द्वत परिवर्तन एवं नव-विन्यास के इस काल में चन्द्रगुप्त और उसके गुरु ने वयवद्धि प्राप्त की। युद्ध, ब्यापार, राजनय और यात्रा के द्वारा बाह्य जगतु से अनेक प्रकार के सम्पर्क मार्ग खुल गये, और यह कोई आश्चर्य की बात नहीं है कि अर्थशास्त्र पर विदेशी विचारों और नये प्रभावों से प्रेरित नई राजनीतिक तथा प्रशासकीय व्यवस्थाओं का, जो नये मौर्य साम्राज्य में स्थापित हुई, ऐसा प्रभाव पड़ा जिससे वह एक विचित्र कृति हो गया। रीस्तोबत्जेफ का यह कथन अत्यन्त सयुक्तिक है कि, "यदि कोई यह स्वीकार करता है कि कौटिलीय अर्थशास्त्र ऐतिहासिक रचना है जिसका आद्य एवं मलभाग वहत प्राचीन है. और यनानी नमूने पर चन्द्रगृत मौर्य ने भारतीय शासन का आमूल केन्द्रीकरण किया, तो वह यह भी कह सकता है कि भारत को यनानी ढांचे में ढालने में जितना कार्य चन्द्रगुप्त ने किया उतना डिमिट्रियस और मेनेंडर ने नहीं।"2 परन्तु यह केवल युनानी प्रभाव का प्रश्न नहीं है, क्योंकि हम जानते हैं कि यनानी एकतन्त्रों की शासन-व्यवस्था, जो एशिया और अफ्रीका में स्थापित हुई थी, वह ईरानी राजाओं की शासन-व्यवस्था का ही अनवर्त्तन थी और

<sup>1.</sup> **क**。 स。 i, 108

पूर्वोद्ध्त, पृ० 550-1

यह भी निश्चित है कि यह अनुवर्त्तन सम्भव न हो पाता यदि ईरानी अभि-लेखागारों में इसके सम्बन्ध में दस्तावेज और सूचनाएं सरक्षित न रहतीं।"1 स्प्रनर ने बड़े आडम्बर के साथ भारतीय इतिहास में एक जोराष्ट्रियन सुग की घोषणा की थी. जिसकी स्वाभाविक प्रतिक्रिया ईरानी प्रभाव से बिल्कुल इनकार करने या उसे घटाकर दिखाने का खतराहो जाता है। अर्थशास्त्र में अधिकारियों को जितने विस्तार से आंकड़े अपने काम के लिए संग्रहीत करने का विवान है वह भारतीय राजनीतिक इतिहास की अनोखी बात है (दसरे अधिकरण के समाहर्त्ता (35) और मागरक (36) शीर्षकों को देखा जा सकता है)। हमको यह मानना पडता है कि कौटिल्य (III 1) और यनानी राज्यों का आदर्श ईरानी राजाओं और क्षत्रपों की वह व्यवस्था ही थी जिसमें कराधान और यद्ध की तैयारी के लिए ऐसी सचियां तैयार रखते थे जिसमें वस्तियों के नाम, उनकी जनसंख्या का और भौतिक साधनों के अनमान लिखे होते थे। कौटिल्य का यह स्पष्ट कथन कि राज-शासन धर्म. व्यवहार और चरित्र सभी के ऊपर होता है, भारतीय राजनैतिक साहित्य के लिए असाधारण वात्ता है। नारदस्पति ने अर्थशास्त्र की इस व्यवस्था को अनमोदित अवस्थ किया है, तथापि अधिक प्रचलित सामान्य व्यवस्था यही थी कि राजशासन अर्थात राजाज्ञा धर्मानुकुल नहीं है वह विधिमान्य (valid) नहीं हो सकती है। कौटिल्य का राजशासन को धर्मशास्त्र और व्यवहार से श्रेष्ठ कहना ईरानी और युनानी शासकों की प्रथा से तुलनीय है जिनमें सिविल विधि के क्षेत्र में भी राजा द्वारा विधायी अधिकारों को ग्रहण करने और अपने क्षेत्राधिकार बढाने की प्रवत्ति बढ रही थी।

सिलवान लेबी ने तर्क किया है कि अर्थशास्त्र में प्रवासम् आस्कर्त्वकम् (अलेबबेट्टिया का मृता, II, II.41) के प्रयोग से यह त्रकट होता है कि यह राज्य ईसा की पहली शताब्दी के पहचात् का है, जबकि पेरी-एकस और प्लिनी के अनसार मंगे के ब्यापार का केन्द्र भारत हो गया था। परन्तु प्रयास्त्र का

वही, 1034

<sup>2.</sup> agl, 1033

<sup>3.</sup> वही, 1067-8

<sup>4.</sup> इं० हि० क्वा॰ 12 (1936) पृ० 120-33

तामोहरेब गणपाठ में ही नहीं महाभारत के आध अंधों में अनेक बार आया है। गणपाठ के प्रवास के अर्थ में तो सन्देह भी हो सकता है, परन्तु महाभारत में उनका अर्थ स्पष्ट है। इसमें सन्देह की कोई गुजाइश नहीं है कि ईसा की पहली धानी के काफी पहले भारतीय प्रवाल से परिचित में। हम यह भी जानते है कि यूनानी जगत् में भी व्यापार की दृष्टि से प्रवास एक महत्वपूर्ण परार्थ या।

अन्त में यह भी कहा गया है<sup>1</sup> कि अर्थशास्त्र II, 6 में कौटिल्य ने तिथियों के निर्देश के लिए वर्ष, नास, पक्ष और दिवस के कम में उल्लेख का विधान किया; परन्तु अशोक ने कहीं इस विधि का पालन नहीं किया है। इसके विपरीत कृपाण नरेशों में इसके पालन की प्रवत्ति दिखाई देती है । कृपाण-लेखों में राज-वर्ष, ऋतू और दिवस का उल्लेख है। कौटिल्य के वियान का तद्वत प्रतिपालन हमको पहली बार रुद्रदामन के गिरनार अभिलेख में मिलता है। खदामन के अभिलेख में प्रणय तथा विद्यि परिभाषिक शब्द का प्रयोग उसी अर्थ में है जिसमें कौटिल्य ने किया है। परन्तु इससे तो यही प्रकट होता है कि गिरनार प्रशस्त्र के लेखक को कौटिलीय अर्थशास्त्र का ज्ञान था। इससे अर्थशास्त्र के काल-निर्धारण की समस्या पर कोई प्रकाश नहीं पड़ता है। कूषाण अभिलेखों में कौटिलीय अर्थशास्त्र के विभाग कम का पालन नहीं है, अत: उनको हम अलग करते हैं। अशोक ने अपने अभिलेखों में अपने अभिषेक के वर्ष से गणना की है, उनमें अन्य विस्तार नहीं देता है। स्पष्ट ही इस विषय में वह ईरानी प्रथा का अनकरण करता था। ईरानी राजाओं को कौटिलीय अर्थशास्त्र जैसी विधि मालम थी, परन्तु उसका सभी अवसरों पर वे मान नहीं करते थे। दारा के अभिलेखों का तिथि-क्रम भी अस्पष्ट है। हमको यह भी भलना नहीं चाहिए कि कौटिलीय अर्थशास्त्र में जो तिथि निर्देश का विधान है वह राजस्व संचय के प्रकरण में दिया गया है, और उसका प्रत्यक्ष उददेश्य बही-खाते के लेखों से है. राजशासन अयवा राजाज्ञा. अयत्रा किसी घोषणा के जारी करने से उसका सम्बन्ध नहीं है।

अर्थशास्त्र के रचिता को एक ओर तो भारतीय विस्माक और वास्तविक राजनीतिक कहकर आदर दिया जाता है, और दूसरी ओर एक पंडित और योजनाशील सिद्धांतवादी कहकर तिरस्कृत किया जाता है, जिसके

<sup>1.</sup> go 事o iv, qo 442

तार्किक निर्णयों का वास्तविकता से कोई मेल नहीं था। यदि हम खुले दिल से उसके सम्पूर्ण येष को पढ़े, तो प्रकट होगा कि उसके विषय में इन दोनों मतों का थोड़ा-बहुत समर्थन उसकी रचना से होता है। इसमें सन्देह नहीं कि परम्पराज्ञ विद्वारों का निर्मयता से पालन करने में इसे कोई संकोच नहीं और इन्हें वह उनकी चरम परिणति तक पहुँचा देता है। मण्डल का सिद्धांत इसका उत्तम उदाहरण है। परन्तु दूसरे फ्रक्टण में, विशेषतः अध्यक्ष प्रमाप फ्रक्टण में, बहु आधुनिक ध्येषकारों की माति, दिन-किविदिन के प्रशासकीय कार्यों का विदय्ण देता है। हमको इसका ध्यान रखना चाहिए कि जहां तक व्यावहारिक प्रशासन के ब्योरों का प्रदन है अर्थकारक प्राचीन मारत के अर्थ-साहित्य में अदितीय है। उसके अनेक शब्द भेष पृत्व, पुनत, महामात्र आदि अशोक के अभिलेखों में प्रयुक्त हुए हैं।

इसके काल और तकनीकी स्वरूप को देखते हुए कहा जा सकता है कि कौटिलीय अर्थशास्त्र के मूल-पाठ की अच्छी रक्षा हुई है। स्वयं ग्रंथ में इसके सम्पर्ण इलोकों की 6,000 संख्या दी गई है। दण्डी ने भी यही कहा है। शामशास्त्री के अनुसार, आज का उपलब्ध ग्रंथ भी लगभग इतने ही इलोकों का है। परन्तू लेखन-त्रटियाँ, विशेषकर अपरिचित भौगोलिक नामों की देने में हुई होंगी, जिसके विषय में बुलर की चैतावनी भी इसमें हो सकती है। इसी प्रकार यह भी हो सकता है कि इसमें कुछ प्रक्षिप्तांश भी हों, या पाठों में कहीं-कहीं फेर बदल भी हुए हों। एस्टीन ने इसके शासनाधिकार (II-90)<sup>2</sup> का अत्यंत विचारपूर्ण तथा गहन विश्लेषण किया है। उसने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया है कि अपने प्रचलित रूप में यह एक मिश्र रचना है और ऐसा लगता है कि रोम के साम्राज्यकीय पत्रों के आघार पर बाद में इसे फिर से लिखा गया है। परन्तु प्रस्तुत लेखक का मत है कि अब तक इसकी पूरी मर्म-भेदी आलोचना हो चुकी है और यह उन पर पूरी तरह खरा उतरा है। इसकी असलियत संदेह से परे हो चूकी है। छोटे-मोटे अपवादों के साथ हम इस ग्रंथ को उस विज्ञ और राजनीतिविशारद (Statesman) की प्रामाणिक रचना मान सकते हैं जिसने मौर्य साम्राज्य की स्थापना में हाथ बंटाया था।

<sup>1.</sup> अंग्रेजी संस्करण का पृ० vii

<sup>2.</sup> Z 11; vi (1928) q. 45-71

# त्रशोक ग्रीर उसके उत्तराधिकारी

अयोक का वामन-काल भारतीय इतिहास का उज्ज्जलतम पृष्ठ है। संवार के नेताओं में उसकी गणना होती है, और उसके नेतृत्व में भारत को उस काल के सम्य राष्ट्रों में शीर्ष स्थान प्राप्त था। उसकी एक विद्याल एवं मुसंबित सामाज्य उत्तराधिकार में प्राप्त हुआ था, और वह उसके कर्षवा ग्रेमिय मिद्ध हुआ। उसकी कर्मश्रीक अवार थी। उसने जागे सुविद्याल सामाज्य के प्रशासन को पूर्व वाने तथा अपनी प्रजा को सुख पहुँचाने का वीद्या उठाया था और इसके लिए उसने कोई कोशिश बाकी नहीं छोड़ी। उसकी सहानुपूर्ति की सीमार्य विस्तृत थीं। उसने अपने देश की बढ़ती हुई आवस्यकताओं तथा अनुमृत्विचीय के अनुकूल विदेशी प्रशासन और कला के प्रतिवर्षों के ब्रह्म में आनाकानी नहीं की।

उसके अभिलेकों से उसके शासत-काल के इतिहास के सुक्य-सुक्य सोपान प्रकट हो जाते हैं। वे यह भी बतालाते हैं कि उसके कार्य-कलायों के पीछे उसके क्या उद्देश्य थे। लगभग एक शताल्यों से इतिहास के वंडित उस प्रक्षात अभिलेकों का बड़े अध्यक्षता से आंकिंग्यनास्त्र के सांक्षता के प्रकार के स्वाप्त के स्वाप्त के स्वाप्त कर रहे हैं। इत अध्यमों के फलस्वरूप अब इन अभिलेकों के अर्थ के बारे में प्राय: ऐकमत्य ही चुका है। प्रकृष्ट ही पद ऐसे बच रहे हैं जितका अर्थ पूरी तरह स्पट नहीं ही प्राया है। परपूर्व भेजिलेका उसके रावकाल में समनिश्वाणित नहीं है। उनमें से अधिकांश को दो बड़े-बड़े समृहों में रखा जाता है: एक समृह उसके राज्याभिष्ठ के तैरहवें और चौदहवें बपों का ही। इनमें समय सहित क्वार साम साम सहित कितय पटनाओं का उच्लेक अबदा वे परचु सामासिक रूप से इनको उसके शासन का पूर्ण विवरण नहीं कहा जा सकता। इस अर्थ में बारवेल के इस्कृ हामीमुक्त अभिलेक और मध्यकालीन राज्यवंशों की प्रवास्त्रमें से सर्वण भिन्न हैं।

### 1. प्रमाण स्रोत

पूराण-कथाओं ने अशोक के चारों ओर एक महिमामंडल बना रखा है, जैसा सभी ऐसे राष्ट्रीय महापुरुषों के बारे में होता है। प्रायः देखा जाता है कि जो पर्वयग का इतिहास होता है वह उसके उत्तर यगकी पराण-कथा हो जाता है। अशोक विषयक कथा की दो वर्णनाएँ हैं। इनकी दक्षिणी आवत्ति वीपवंश और महावंश नामक लंका केदी पालि इतिवत्तीं में मिलती है। प्रचलित रूप में ये दोनों ग्रंथ चौथी-पांचवीं शताब्दियों के हैं, परन्तु इनकी सामग्री बहुत पहले की है। उत्तरी आवृत्ति अवदानों में मिलती है। कुछ अंतरों को छोड़कर इसकी प्रमुख बातें भी वही हैं। सांची के तोरणों पर अवदान-कथाओं की पूर्तियां बनी हुई हैं। इससे इनके काल के कुछ संकेत मिल जाते हैं। पाटलियुत्र के आसपास अशोक के बारे में दन्तकथाएं प्रचलित हुई ही थीं, उनका पर्याप्त विस्तार इन दोनों आवत्तियों में स्थानीय परिस्थितियों के कारण हो गया है। संभवतः ईसा पूर्व 150-50 की अवधि में कौशांबी और मथुरा के आस-पास दोनों आवित्तयों की कथाओं की विशिष्टताओं का विकास हआ होगा। इन कथाओं का मूल उद्देश्य बौद्धों को धार्मिक उपदेश देना रहा होगा। इनमें इतिहास के जो त्योरे सुरक्षित हैं, जिनका अभिलेखों से प्राप्त सामग्री से समर्थन हो जाता है, वे अंश इतिहासकारों के लिए और अधिक मृत्य के हैं। शेष कथाओं को भी ठीक ही मानना चाहिए, यदि उनमें कोई असंभाव्यता न हो। पर हमारे पास ऐसा कोई साधन नहीं है जिससे हम यह निर्णय कर सकें कि उपर्युक्त दोनों आवृत्तियों में जहाँ परस्पर विरोध है उनमें कौन मान्य है और कौन अमान्य। महावंश के अनुसार युवावस्था में अशोक उज्जैनी का उपराज (बाइसराय) था, परन्त अवदान के अनुसार वह तक्षशिला का उपराज था। इनमें कौन ठीक है ? तिस्स मोग्गलिपुत तथा उपगुप्त में से कौन अशोक का गुरु था? दन्तकथाओं के अनुसार दोनों ही "मुरु" कहे गये हैं। पर इन आंचार्यों के मध्य चार महास्यविरों का अन्तर है। यह भी संभव है कि अशोक ने स्वयं ही अपना रास्ता बनाया हो,

Przyluski—La Legende, v, तया मार्शल और फुशर मानुमेंद्स आफ सांची।

आफ़्साचा

उसने किसी से दोक्षा ही न छी हो, और कथा-सम्पादकों ने स्वयं सम्राट् के लिए एक गुरु की ईवाद कर छी हो और अपने मनोनुकूछ उसका नाम भी दे दिया हो। इन प्रस्तों के ठीक-ठीक उत्तर नहीं दिये जा सकते।

हत्स का कथन है कि! "चट्टान आदेशलेखों के प्राप्ति-स्थानों से हम अशोक साम्राज्य के विस्तार का अनमान कर सकते हैं, क्योंकि ऐसा लगता है कि ये लेख राज-सीमाओं पर खोदे गये थे। पश्चिम में वे काठियावाड़ प्रायदीप में गिरनार में, बम्बई समद्र-तट में सोपारा में पाये गये हैं। दक्षिण में निजामराज्य रायच्र जिले में और मैसूर के चितलडुर्ग जिले में, पूर्व में पूरी और गंजाम जिलों के घौली और जौगड़ नामक स्थानों में मिले है। . उत्तर-पूर्वी सीमाओं की सूचना शाहबाजगढ़ी और मानसेहरा की शिलाओं से जो पेशावर और हजारा जिलों में हैं, और कालसी की शिला से जो देहरादून में है होती है। यह श्रृंखला नेपाल की तराई के निगाली सागर और क्मिनदेई स्तंभों से और चंपारन के रामपुरवा स्तंभ से पुरी होती हैं। 1929 ई॰ में चौदहों चटटान आदेशलेखों का एक नया सम्मच्चय एक लघ् चट्टान आदेश-लेख के साथ कुनू ल जिले में गूटी के समीप येर्रगृडी में और लाघमान में अरमैंक लिपि में चटटान और स्तम्भ-आदेशलेखों के टकड़े और 1958 में कंदहार में युनानी और अरमैक भाषाओं में एक लघ चट्टान लेख मिला है। किन्तु इनमें उपर्यंक्त साम्राज्य-सीमायें विशेष रूप से परिवर्तित नहीं होती हैं। परन्तु यह वितर्क संदेहास्पद है कि चटटान-आदेश लेख साम्राज्य की 'सीमाओं पर' खोदे गये थे क्योंकि परम्परा तथा संभाव्यता दोनों ही दिष्टयों से कुछ दिशाओं में--विशेषतः पश्चिमोत्तर और दक्षिण में-साम्राज्य की सीमाय उक्त चिहनों से और आगे बढ़ी हुई थीं।

कंदहार का यूनानी और अरमक का द्विमायी अभिलेख उसके म्यारहर्षे राज्य वर्ष में जारी हुआ था। इनमें कुछ मात्रा में लघु चट्टान लेखों का पूर्वीमास मिलता है। यह अभिलेख अपनी भौति का अकेला ही है।

अशोक के दूसरे अभिलेख जिस काल-कम से जारी हुए थे उनके अनुसार निम्नलिखित वर्गों में रखे जाते हैं—

इन्स्क्रियांस आफ् अशोक, पृ० xxxvi, xxxvii.

- (१) राज्याभिषेक के बारहवें वर्ष में आजीविकों **को गु**फादान **सृचित** करने वाले बराबर के दो गफा-अभिलेख:
- (२) लघु चट्टान-आर्देश लेख जो कुछ परिवर्तनों के साथ अनेक स्थानों में पाये जाते हैं। उत्तर भारत में बीराट राजस्थान, अहरीरा (मिर्जापुर, उठ प्र०), रूपनाथ (मध्य प्रदेश) और गुज्जेर में, दक्षिण-भारत में पाल-किंगु हुतया गांचीमठ (आठ प्र०), अह्यािरारी, मिद्रशपुर और लडिंग रामस्वर (मैसूर), वैरंगुड़ी (कर्नूंछ जिला) और राजल मंदिगिरि में। मैसूर और वेरंगुड़ी की वाचनाएं एक-ती हैं और मालूम होता है कि इनमें कुछ नमें अंश मी जुड़े हैं, जिनमें वेरंगुड़ी की वाचना सबसे अधिक पूर्ण है। ये अधोक के राज्याभियंत्र के तेरहज़े वर्ष में; और
- (3) अद्वितीय भावरा आदेश लेख जिसको हुत्श ने कलकत्ता—वैराट चट्टान—आदेश लेख कहा है—के साथ बौद्ध-संघ के नाम जारी किये गये था;
- (1) चौदह बट्टान लेख जिनकी प्राय: पूर्ण वाचनाएं सात स्थानों में— पिरनार, कालसी, शाहबाबनाड़ी, मानसेहरा, चीली, जीगढ़ और वेरंगुड़ी में मिलती हैं। आठवें चट्टान आदेशलेख के छोट-मोटे दुकड़े सोपारा और छाधमान में भी मिले हैं। ये अभिनेक के चौदहवें वर्ष के आसपास जारी छिसे गते लें।
- (4-अ) दो क्लिंग आदेशलेख, जिनको कभी-कभी पृथक् चट्टान-आदेश-लेख भी कहा जाता है। ये आदेश क्लिंग को उद्दिश्ट कर नारी किये गये थे। योजी और जीवड़ में ये स्थारहर्ज आदेशलेखों का स्थान प्रहुष करते हैं। ये आदेश (4) के साथ ही या उनके बाद मीझ ही जारी किये गये होंगें;
- (4-आ) तीसरा बराबर गुफाभिलेख, जो अशोक के अभिषेक के उन्नीस वर्ष के बाद का है:
- (5) हम्मिनदेई और निगालीसागर स्तम्भाभिलेख, जो अभिषेक के बीस वर्ष बाद के हैं:
- (6) सात स्तम्भ आदेशलेख, जो अभियंक के छब्बीस और सत्ताईस वर्ष के हैं, बाद के हैं, और छह स्थानों में पापे जाते हैं; इतमें मातवा सबयं बड़ा और सर्वोधिक मूट्य का है, यह केवल एक बार दिल्ली-तोपरा स्तम्भ पर अया लादशलेखों के साथ खुड़ा हुआ मिलता है। दिल्ली-मेरठ, लोरिया-अराज, लोरिया-नव्तमाइ, रामपुरवा और दलाहाबाद, कोचम स्तम्भों पर प्रथम छह आदेश खुद हुए हैं, अलिम स्तम्भ पर दो और छोटे-छोटे अभिलेख हैं जिनमें

एक 'रानी का आदेशलेख' कहा जाता है जो अद्वितीय है और दूसरे को 'कौशांबी आदेशलेख' कहते हैं जिसका विषय 'संघभेद' है। यह संघभेद विषयक आदेश एक दूसरे वर्ग का है।

(6-अ) कौशांबी के अतिरिक्त सांची और सारनाथ में पाये जाने बाले स्तम्भाभिक्षों में सारनाथ बाला सर्वमुख्दर अवस्था में है। यह आदेद अशोक के राज्य-काल के अन्तिम वर्षों में सातों स्नम्भादेवालेंबों के बाद निकला होता।

इन प्रकार अयोक के अभिरुष्णें की संख्या करीब 55 है। इनके आकार और सहत्व छोटे-बड़े हैं, और इनमें में अनेक की एक से अपिक आवृत्तियां हुई हैं। इनकी माया प्रायः मागती है, जो गरिल्युव की राजमाया बी। कितयय आवृत्तियों में विशेषकर गिरमार और शाहवाजगड़ी भीर मानतेहर के लेख लरोटों लिगि में हैं, जो दाहिन से बार के और लिखी जाती थी। मिस आफ़ बेहत मुख्यम बन्धई रेता है। शाहवाजगड़ी और मानतेहर मिस आफ़ बेहत मुख्यम बन्धई में शिष्ट गर्थर का एक भिष्ठामात्री थी। मिस आफ़ बेहत मुख्यम बन्धई में शिष्ट गर्थर का एक भिष्ठामात्री है। स्थाट ही तह गांधार का है। उनमें लरोटी लिगि में सातवी चट्टान लेख है। मैसूर के अभिरेखों के अन्त में 'लिषिकरेख' शादा भी है। जायमात्री पर करहार के लेख को छोड़कर दूसरे सभी अभिरेख बाह्री लिगि के किसी न किसी उपभेद में लिखी गये हैं। वेरंगृड़ी का लयु-चट्टान आदेखलेख अंशत: हलावर्त जेली में है अयोग् वाएं से दाहिने और फिर दाहिने से बागें, इस प्रकार लिखा गया है।'

अयोक के दाानन के काल-कम या कहें मीर्थ साम्राज्य के इतिहास की निश्चित्त करने के लिए दो प्रमाण-सरणियां हैं। किन्तु इनमें कोई भी हमें किमी स्पष्ट निप्कर्ष तक नहीं ले जाती। हां, दोनों मिलकर हमको सत्य के आग-पाम अवस्य पहुँचा देती हैं।

बीपर्वज्ञ में सुरक्षित (बुद्ध) परिनिर्वाण संवत् के द्वारा कालगणना का एक मार्ग है। बीप-बंदा के अनुसार अशोक ने बुद्ध के महा-परिनिर्वाण के 214वें वर्ष में राज्य की प्राप्ति की और 218 वर्ष में उसका अभिवेक

<sup>1.</sup> मेनार्ट, इं० एँ० xxi, प्० 174

<sup>2.</sup> आ० स० इं० 1928-9, qo 164

हुआ है<sup>1</sup> परन्तु स्वयं बद्ध-निर्वाण का वर्ष ही निश्चित नहीं है। इससे ऊपर दिये गये वर्षभी पूर्णरूप से निश्चित नहीं कहे जा सकते हैं। निर्वाण का समय ईसा पूर्व 543 और 483 में कोई है। यदि हम 543 को परिनिर्वाण संबत का प्रारम्भ स्वीकार करें तो 218 बर्ज संर ईसापूर्व 325 में होगा। यह काल मौर्य साम्राज्य की स्थापना एवं चन्द्रगप्त मौर्य की राज्यप्राप्ति के लिये जितना उचित है, उतना अशोक के लिए नहीं सुझाया गया है कि सिहल के इतिवत्तों में मीर्य साम्राज्य की स्थापना और अशोक के अभिषेक के समयों में भ्रम हो गया क्योंकि वहाँ अशोक की ही भावना प्रधान थी। वालमेल बिठाने की यह जगत विलक्षण अवस्य है, किन्तू इसे स्वीकार करना कठिन है, क्योंकि ईसा पूर्व 543 वाला यद्ध-वर्ष अपेक्षाकृत आधृतिक यग की जालसाजी है। ईसा पूर्व 483 को बद्ध-वर्ष का प्रारम्भ मानने के लिए इसमें काफी अच्छे आधार हैं। 3 इसको प्रस्थान-बिन्दु मानकर चलने से ईसा पूर्व 269 में अशोक के राज्य पाने और 265 में उसके अभिषेक की तिथियाँ मिलती हैं। इस कम से बिन्दसार को ई० प० 297 में और चन्द्रगप्त मीर्थ को ई० प० 321 में राज्य की प्राप्ति हुई। यह कालकम पर्याप्त स्वीकार्य जैनता है। किन्तु कुछ लोग चीनी लेखों के आधार पर 483 के स्थान पर ई० पु० 485 को बद्ध-निर्वाण का वर्ष वतलाते हैं।

कालकम निर्धारण की इस योजना का दूसरी सर्राण से अनुमोदन होता है। तेरहवें चट्टान आरेशकेख में अशोक के पांच समतामियक यूनानी राजाओं के नामों का उल्लेख है। "योनराज अंतिओक और उसमें भी पर्दे चार राजा, अर्थात पुरुमाय, अंत्रीकेत, मक नया अलिकसुन्दर ।" इन यूनानी राजाओं का यूसरे चट्टान आरेशकेत में भी उल्लेख है "योनराज अंतिओक

स्पष्ट है कि दिब्बावदान (पृ० 368) और अन्य उत्तरी आगमों में,
 जो परिनिर्वाण और अशोक के बीच 100 का ही समय रखते हैं, दो अशोकों
 के बीच घपळा है—मृ० बं० गीगर का अनु० पृ lx

<sup>2.</sup> ज वि उ रि सो i, 97

म० वं० का गीगर का अनुवाद, भूमिका, खंड 5 और 6।

हुल्श 218 की संख्या पर सन्देह प्रकट करता है, पृ० xxxiii।

ज॰ रा॰ ए॰ सो॰, 1905, पृ॰ 51

और उसके पड़ोसी राजाओं का हमको निश्चित जान है। ये हैं : सीरिया-गरेश सीजीस ऐंटिओमत दिवीय (ई॰ पू॰ 261-246), मिस्र-गरेश टालेमी दिवीय (इ॰ पू॰ 261-246), मिस्र-गरेश टालेमी दिवीय फिलाडेल्फस (ई॰ पु॰ 262-247), मेसीडोनिया-गरेश ऐंटियोनस गोनाटस (ई॰ १० २० २०००), तथा कोरिय का अलेक्केंडर (ई॰ पू॰ 2522 से लग० 244)। इस अभिलेस का समय अभिक्षेक के तेरह वर्ष बात है। इससे वह समय ई॰ पू॰ 252 और 250 की वीच का होना चाहिए जब उपयुक्त सभी राजे जीवित थे। इसलिय जबोक के अभिक्षेक का वर्ष ई॰ पू॰ 255 और 263 के बीच गुड़ेगा। उसके राज्य प्राप्त करने का वर्ष ई॰ पू॰ 265 और 263 के बीच होगा। इस प्रकार हम देखते हैं कि दोनों सर्पाण्यों के प्रमाण एक-दूसरे का समर्थन और पुष्टि करते हैं कि दोनों सर्पाण्यों के प्रमाण एक-दूसरे का समर्थन और पुष्टि करते हैं कि

कुछ लेसक अिकसमृत्यर की पहचान कोरिय के अलेक्जेंडर से न करके, जो उतना प्रस्थात नहीं था, एपिरस के लेलेक्जेंडर से करना लेकिक तीक समझते हैं। इस एपिरस के लेलेक्जेंडर की मृत्यु ई० पू० 255 में हुई थी। इस प्रकार चटदान आयेललेस सं

यह मिस्चित हो चुका है कि पहले लघु चट्टान आदेश लेखे में जो 256 की संस्था आती है उसका चाहे और जो कुछ तास्पर्य हो, यह बुद्ध-वर्ष की कोई निष्य नहीं है। ऐसा भी लगता है कि यह अशोक के राज्य-काल के अन्तिम वर्षों का नहीं, वरन प्रारम्भिक वर्षों का एक लेल है।

पनीट ने अद्योक के अभिलेखों में आये हुए तिष्य दिवस की ओर ध्यान आकर्षिन किया है। यह मानकर कि अद्योक का अभिष्के इसी दिन हुआ था और बुद्ध के निर्वाण की तिथि ई॰ पू॰ 13 अवन्बर, 463 है, उसने ई॰ पू॰ 25 अर्थक, 264 को अद्योक के अभिषेक का दिन निश्चित किया है। किन्तु इस मझान स्पष्ट निर्णय के लिए उसने जिन आधारों का सहारा लिया है वे प्रमाणित नहीं हैं। बत: इसे स्वीकार करना कटिन है।

यदि एपिरस के मिकन्दर (272 से लगभग 255) की कत्सना करें तो अन्तर काकी बदल जाएगा । चन्द्रगुप्त के अन्तर्गत कालक्रम देखि० लेखक, है॰ च० रायचौधरी ।

<sup>2.</sup> Acta Orientalia, 1940, vis ii

जि॰ रा॰ ए॰ सो॰, 1909 पृ॰ 26 और 28-34

### 2. नाम

"अशोक" नाम अभिलेखों में दो बार आया है। एक बार मास्की के अभिलेख में देवनांपियस अज्ञोकस से प्रारम्भ होता है। इसका अनसंघान सर्वप्रथम 1915 ई॰ में हुआ था। फिर गुजर्रा के लेख में भी उसका नाम आया है। अब तक का अनुमान इससे वास्तविक सिद्ध हो गया कि अभिलेखों का पियदिस वही है जो बौद्ध ग्रंथों में अशोक और पराणों के अशोकवर्द्धन नामों से वर्णित है। रुद्ध दामन (150 ई०) की गिरनार प्रशस्ति में मौर्य अशोक का उल्लेख है। कलकत्ता-बैराट अभिलेख में अज्ञोक ने 'पियदसि लाजा मागर्थ' मगर्थ का राजा प्रियदिस के नाम से अपना उल्लेख किया है। इसके अधिक सामान्य पद "देवानांपिय" जो देवताओं का प्रिय हो—को अधोक के समय और बहुत बाद तक भी राजा उपाधि-रूप से घारण करते थे। इसका कभी-कभी राजन के पर्याय के रूप में प्रयोग होता था। मालम नहीं कैसे इसका प्रयोग "मर्ख" के अर्थ में भी इघर हाल में होने लगा था। दीपवंश में अशोक का बोध कराने के लिए अनेक बार "पियदसि" और "पियदस्सन" पदों का प्रयोग मिलता है। रामायण के नायक के लिए भी वाल्मीकि ने इस विशेषण का प्रयोग किया है। सातवाहनों और मध्य एशिया के कतिपय शासकों ने भी इस उपाधि को अपनाया था। मद्वाराक्षस में यह पद चन्द्रगप्त मौर्य के लिए आया है। इस पद के दो अर्थ हैं : देखने में सुन्दर और जो प्यार से देखना है। पियदसी जसका असली नाम था और अशोक विरुद्ध था, अथवा अशोक उसका वास्त-विक नाम था और पियदसी विरुद, यह निश्चय करना कठिन है। जो हो, इस महानु राजा को इतिहास में तो सर्वदा 'अशोक' ही कहा जायेगा ।

हुह्य: xxix-xxx नया नागरी प्रचारिणी पश्चिका 46.2 पू० 135-46, प्राण (हुल च पू० 28, 208 अनु० 20, 239) ने इस शब्द का प्रयोग अच्छे अर्थ में किया है। किन्तु वेदानत के महान् आचायं शंकर इसका प्रयोग स्थाननिया के लिए करते हैं (ब० सू० 1, 2.8) पाणिनि शं, 4,56 की स्थारशा में पत्निलि इसका प्रयोग मिदा के लिए नहीं करते।

<sup>2.</sup> रामायण के प्रारम्भ में ही वाल्मीकि नारद से प्रश्न करते हैं: करकेकप्रियदर्शन (1,1,3) और भी Valle-Poussain;  $L^{\prime}$ Inde aux temps des Mauryas, pp. 79-8

### 3. प्रारम्भिक जीवन

अशोक के जन्म तथा प्रारम्भिक जीवन के विषय में परम्पराएँ भी प्रायः मौन हैं। विख्याववान के अनसार उसकी माना "जनपद कल्याणी" थी (अन्यत्र 'सुभद्रांगी'' भी कही गयी हैं) जो चस्पा के एक ब्राह्मण की रूपवती कन्या थी। बिन्दसार की अन्य रानियों के पडयन्त्र से वह कुछ काल के लिए अधिकार वंचित कर दी गई थी. परन्त अंततोगत्वा राजा का प्रेम फिर से प्राप्त कर लेने में वह सफल हो गई और उसने दो राजकमारों--अशोक और विगताशोक--को जन्म दिया । कतिपय आधनिक विदान अशोक को एक यनानी राजकमारी का पुत्र बतलाते हैं। वह राजक्रमारी पश्चिमी एशिया के युनानी शासक सेल्यकस की कत्या थी जो मीर्य साम्राज्य के संस्थापक चन्द्रगप्त और सेल्यकस के संधि की शतों के अनसार तत्कालीन यवराज विन्दसार की पत्नी बनी थीं। <sup>1</sup> यह सच है कि इस अंतर्जातीय विवाह से उत्पन्न राजकुमार का उस समय में वह विरोध नहीं हुआ होगा जो उसके बाद के कालों में होने लगा था। इससे इन बातों का भी खलामा हो सकता है कि अशोक ने क्यों बौद्ध-धर्म ग्रहण किया और उसका प्रचार किया. यनानी राजाओं से उसके घनिष्ट सम्बन्ध क्यों थे और अशोक को राज्य-प्राप्ति के लिए संघर्ष क्यों करना पडा। किला इस मत के समर्थन में कोई स्पष्ट प्रमाण नहीं है।

परम्पराएं तक्षांताला और उज्जिपनी के उपराजा के रूप में अशोक का उल्लेख करती हैं। अभिलेखों से हों पता चलता है कि उसन प्रदेशों के उपराजा पद पर राजकुमार नियुक्त थे। उज्जिपनी के उपराज्यत्व काल के प्रारम्भ में युक्त अशोक के जीवन में एक प्रेम पटना पढ़ी। प्रारंशिक राज्यानी की और यात्रा करते हुए वह विदिशा में उहरा था, और बही एक श्रेष्ठी की रूपवती कन्या से, जिंवका नाम देवी था, उनका प्रेम हो गया। अशोक ने उसने विवाह कर लिया। इस सम्बन्ध में उसे दो थंतनियां हुई, जुमार महंद्र और जुमारी संपीचन। इस सम्बन्ध में उसे दो थंतनियां हुई, जुमार महंद्र और जुमारी संपीचन। इस सम्बन्ध में उसे दो थंतनियां हुई, जुमार महंद्र और जुमारी संपीचना। इस सम्बन्ध में उसे दो थंतनियां हुई, जुमार महंद्र और जुमारी

कें एच० घुव-ज० वि० उ० रि० सो० xvi, पृ० 35, नौ० 28;
 टार्न : दि ग्रीक्स इन वैक्ट्रिया एण्ड इण्डिया, पृ० 152

<sup>2.</sup> पृथक् चट्टान लेख I, AA-BB

लंका को बौद्ध बनाने का श्रेम इन्हें ही दिया जाता है। मन्भव है कि अद्योक ने सांची में स्तुप का निर्माण और संघाराम की स्थापना रूपवती देवी के जन्म-स्थान के साथ अपनी मधुर स्मृतियों को सुरक्षित करने के लिए ही की हो।

रुण विदुमार की आसन्न मृत्यु का समाचार पाकर अशोक उज्जीवनी से रवाना होकर पुरुषुर-पाटलियुव पहुँचा और उसने साम्राज्य के शासन की बागडोर अपने हाथों में ले ली। कुछ कथाओं के अनुवार अपने उत्तरा-विकार के सम्बन्ध में बिन्हागर की यह इच्छा नहीं थी। है इसीलिए विन्हुसार के अन्त और अशोक के औरचारिक अभियेक के मध्य चार वर्षों का व्यवधान हो गया। अभिनेकेसों में राज्य वर्षों की गणना इसी अभिनेक में की गई है।

<sup>1.</sup> म० वंठ आंडि 8-11, वी० वं० गं, 15-17। पिदा के अभियेक के छ: वर्ष बाद महिंद की उद्य 20 वर्ष की थी (दी० वं०, टी.-2; 7, 21-2 कीर 24 उसका बन्म अदोक के राज्यारोहण के 10 वर्ष पूर्व हुआ होगा। इससे हमें अशोक के युवराज की अविध का जंदाज हो जाता है। हिमम (अशीक, प्० 48-50) ने युवाइच्वाइ के इम कवन को मान किया है कि महेट अवीक का भाई था, युव नहीं। वह ओल्डेनवर्ग की भांति मंपिमवा के अस्तित्व में सन्देड प्रवट करता है कि

<sup>2.</sup> सिंहल की दंतकपाओं में दो परस्पर-विरोधी कथन मिलने हैं—एक यह कि राजा बनने में पूर्व अधीक ने अपने 99 आइयों को मार डाला था (म. वंट ५, 20,दी) बंट थां, 21-2), दूसरा यह कि पिता की मृन्य पर उसने पुण्युर के मिहाबन पर अधिकार करने से पूर्व अपने मवने वहें भाई की हथा कर दी थी। विख्याबदाल का कथन है कि जब बिंदुमार मृत्युर्वया पर बानी उसने अपने पुत्र का आदेश दिया, पर मित्रों के अधीक का अधिक कर दिया। मृत्यु के पूर्व जब बिन्दुमार को इस खरू का पता चला तो वह बड़ा कुढ़ हुआ। इस पर अधीक ने देवताओं ने प्राचना की कि यदि सिंहासन पर मेरा अधिकार है, तो वे उसने सिर पर मुक्ट रखें। अधीक की प्राचना सफल हुई (पूट अपीक ने देवताओं ये में अपन्य कता है कि अधीक ने सिंहामन पाने में पूर्व अपने पत्रुओं का वय किया था (पूट अपने पत्रुओं का वय किया था (पूट अपने 400)।

यह अचिक सम्भव जान पडता है कि अद्योक को राजसिंहासन बिना किसी संबंध के नहीं मिला था। किन्तु अद्योक द्वारा अपने सभी भाइयों का बच कर देने के बारे में जितनी कहानियां प्रचलित हैं, वे सभी निराचार हैं। स्वयं अद्योक के अभिलेखों से वच की कहानियों का खंडन हो जाता है।

### 4. बौद्ध धर्मका ग्रहण

अपने शासन के आरम्भ में अपने पिता विद्सार की भांति अद्योक भी वैदिक धर्म का ही अनुपायी था । दीपबंत के अनुसार जब धर्म की और अद्योक की वृत्ति हुई तो उसने सभी मतों के भीतर सत्य का अनुसंधान आरम्म किया । सरवासरथ निर्णय के किये उसने सभी मतों के आवार्यों को आमन्त्रित किया । तमके पुरस्कृत किया और उनसे प्रश्न किये । जो उत्तर उसकी मिले उनमें से किसी से उसके संग्रेग नहीं हुआ । एक दिन जब बह अपने महल के बातायन पर बड़ा था, उतने समण निर्योध को भिशादन के लिये सहक पर बाते हुए देखा । वह उसने और अलुक्ट हो गया । निर्योध अद्योक के बड़े माई सुनन का पुत्र था, जिसके जनम से कुछ हो समय पहले मुनन की मृत्यू हो चुकी थी। स्थ्यं अद्योक ने हो सिहासन लेने के लिये सुनन का बच कर खाला था। निर्योध अद्योक ने हो सिहासन लेने के लिये सुनन का सम पहले आपके हो धामिक उपदेश से प्रभावित हो आपके ने बोध सम पहले अपको ने से हिस्स स्थान स्थान कर स्थान स्थान स्थान कहा था। विद्योध अद्योक ने ही सिहासन लेने के लिये सुनन का बच कर स्थान स्थान स्थान के ही धामिक उपदेश से प्रभावित हो का जोक ने सी देश से प्रभावित हो की आपके ने सी स्थान स्थान कर स्थान स्थान स्थान कर स्थान स्थान स्थान स्थान कर स्थान स्था

<sup>1.</sup> मठ बंठ v, 34-38 और 62-72 में दीठ बंठ vi, 25-99 की ही क्या कुछ परिवर्तनों के साव संवेष में कही गई है। बाद के विवरण में कथा का वह माग नहीं है विससे पानिक-निपासा की चर्चा है। यहां भोजन दान में ब्राह्मणों के संयम के अभाव पर और है जिससे नाराज होकर राजा ने दूसरे सान्ध्रदायिकों को बुलवाया। विश्वावदान (xxvi) में अदोक के घर्मपरिवर्तन की दूसरी ही कथा मिलती है। इसमें यह कथा आती है कि अवोक ने पार्टिजन की दूसरी ही कथा मिलती है। इसमें यह कथा आती है कि अवोक ने पार्टिजन की में पर ऐसे काराग्त्र हु का निर्माण कराया था जिससे लोगों को तरह-तरह की यातनाएं दी जाती थीं। इस कारागृह के अधिकारी का नाम निर्फित था। आवस्ती का एक मिल्नु समुद्र ओ प्रवच्या सुर्व बहुत बड़ा सैठ था, इस कारागृह में अवा यथा। किन्तु अपनी देवी-शित्त ते वह काराग्रद्ध में यातनाओं से वच निकला। अयोक को जब इसका पता चला तो उसने उनत भिक्षु को बुलाया। अयोक के सम्मुख भी उसने अनेक करियमें रिवलाये।

-सत्य यह है कि यह धर्मपरिवर्तन अभिलेखों में उल्लिखित **अहोक के** शासनकाल की पहली महत्वपूर्ण घटना अर्थात कलिंग-विजय से सम्बद्ध है। अशोक ने स्वयं अपने तेरहवें चटटान आदेशलेख में इसका उल्लेख किया है। उसका कथन है कि अभिषेक के आठ वर्षों बाद उसने कॉलंग की बिजय की । उस अविजित प्रदेश को विजित करने में हत्या, मृत्यु और निर्वासन की इतनी घटनाएं हुई कि जिनका उसे हार्दिक परिताप हुआ । स्वयं अशोक के अनुसार 1,50,000 लोग निर्वासित किये गये थे, 1,00,000 यद्ध में मारे गये थे, और इससे कई गुना मरे। बल देकर वह कहता है कि सदगणी ब्राह्मणों और श्रमणों के प्रिय-जनों का अनिष्ट हुआ । विजय के इन दब्परिणामों के अनुशोचन से धम्म के अध्ययन, धम्म-प्रेम और धम्म के अनुशासन में उसका पराक्रम बढने लगा। अशोक की धार्मिक उन्नति के अनेक सोपानों को हम उसके अभिलेखों से जान सकते हैं। उनमें इसके सम्बन्ध में अनेक संकेत बिखरे पड़े हैं। लघु चट्टान अभिलेख के प्रारम्भ में अशोक का कथन है कि अपने को बद्ध-शाक्य घोषित करने के एक साल से ऊपर तक उसने परी तरह उद्योग नहीं किया (मास्की)। प्रस्तुत अभिलेख को प्रचलित करने के समय एक वर्ष से अधिक हो चुका था जब वह संघ में आया था तबसे घम्म के अनष्ठान में उसने परी तरह पराक्रम किया था। इस लेख के जारी करने और उसके धर्म-परिवर्तन की घटना के बीच अढ़ाई वर्ष का अन्तर बतलाया गया है। अभिषेक के दस वर्ष बाद सम्बोधि की उसकी धर्मयात्रा (आठवाँ चटटान आदेशलेख) को हम उसके धर्म-परिवर्तन का सचक मान सकते हैं।

इस प्रकार अशोक ने अपने राज्याभिषेक के नवें और रखरें वर्षों में क्रिक्त निजय की (अगभग हुँ० पूठ 256-5)। क्रिकायुद्ध के अनुसार के अभिकेक के यायारहुषे वर्ष में उसने बोट मत को अलगा धर्म बनागा, गया (बंबोधि) की याया की, उपासक बना और प्राचीन काल से आती हुई बिहार-यात्राओं की

तदन्तर अशोक का भी मत-परिवर्तन हो गया। देखि॰ बैटसं, II, 88-91 भी। सेनार्ट ने इ० ए० xx पू॰ 235 में सिंहली कथाओं के आधार पर अशोक के मत-परिवर्तन की प्राक्तर तिथि की सम्भावना का प्रतिपादन किया है।

हुस्स ने पृ० प्रोगं, और सेनार्ट ने इं० ऐ० xx, 229-31 पर इनका विवेचन किया है।

परिपाटी बन्द कर दी जिनमें जिकार और इनी तरह के दूसरे आमोद-प्रमोद होते थे। ' इसके अनलर एक वर्ष नक कोई विशेष घटना नहीं पटी। तब वह संघ में गया, उपदेश किया और धम्म के विषय में अधिक पराक्रम दिखाने कला। नवने उन्नने बहाचर्य का ग्रंत के किया। रात्रि में एकान्तवास करते-करते जब 256 रातें बीन गयी," तब उन्नने अनने अनुभवों को और कीमों के प्रति इस उपदेश को लिपबद कराया कि छोटे-बड़े सभी संदर्भ के किये इसी प्रकार पराक्रम करें (क्यू चट्टान आदेश)। उसी के आस-पास (ई॰ पूर 253 में) संघ को अपने मन की बाल बतकाते हुए उनने एक पत्र कि खा औ चराट दिखाओं वैराट (राजस्थान) की एक चट्टान पर खुदा हुआ है। इस पत्र में मह कहता है कि बुढ़, धम्म और संघ में उसकी जिननी श्रद्धा और भीवत है वह सिद्धों को विदित्त ही है। आपे पत्रकर वह बीद-आगमों में से सात पूर्त हुए प्रयंश का मामोन्केल करता है जी आर आदा करता है कि सिद्ध

चट्टान-लेख viiic-हुल्श पृ० 15 और टि०, मिला० म० वं० xi, 34 से भी।

<sup>2.</sup> पड़ीट का सुझाव है (जिंद एत एत सो जिं1910, पूर्व 1308) कि 256 की संक्या निर्वाण-संवत् की सुचक है। यदि हम उसका सम्बन्ध बुढ़ के परिनिर्वाण से न जोड़कर बींघ से जोड़ें तो यह सही मालूम पड़ता है। असोक के अपने मत-परिवर्तन के तुरन्त बाद बोधगया की सीर्थ-यात्रा की थी। अतः यह अनुमान असंभाव्य नहीं है।

<sup>3.</sup> इन ग्रन्थों की पहचान के लिए देखिल इ० ऐ० xli, (1912) पूर्व 37-40 और जर रा० ए० सो० 1913, पूर्व 387; तथा स्मिथ इत अद्योक पूर्व 156-7 और हुहस, पूर्व 174 दि० २ भी। ये ग्रन्थ हैं (1) विजय समुकत-सारताय में दिया गया बुद्ध का प्रथम प्रवचन (उदान v-3); (2) अलिय-बसानि—अमुसर पूर्व 27; (3) अनायतमयानि आंगुसर 111, पूर्व 103, सुस 78; (4) मुनिगाया—सुस निपात, i, 12, पूर्व 36; (5) मोनेय मुते—सही, iii, ii, पूर्व 131-4; (6) उपतिस पिसे—सही, iv, 16, पूर्व 76-9; (7) रुखुले बारे—मिक्सम निकास, ii, 2, 1, संत्र 1, पूर्व 41 और भी देखिलं विदरनित्स; हिस्सी आफ इंडिल लिटरे, कलकता, 1933, ii, पिरिशट शो पूर्व 606.9, इस गम्बल्य में इसी पुस्तक में बसंबाल अध्याय भी देखिलं।

और भिशृणियां बार-बार इनका थवण करेंगी और इन्हें मन में बारण करेंगी। उसके मत से ऐसा कनने से सद्ध मंचिरश्याई होगा। साथ ही उसके बक्तित्व पर्वेत में, जिसकी आज बरावर पहाड़ियों कहते हैं, दो मुकार्य आजीविक भिक्षुओं को दान दीं, जिनके भीतरी भागों में पाळिय है। वे मुकार्य दिख्यों बिहार में हैं। सात साल बाद अयोक ने उसी पहाड़ी में एक तीतरे गृहाबाय का भी दान दिया, परन्तु अभिन्नेखों में यह निविष्ट नहीं है कि यह किनके लिये था।

## 5. चटटान आदेश-लेख

राज्याभिषेक के तेरहवे और चौदहवे वर्ष (ई० पू० 252-1) विशेष क्य से समर्थीय है, क्योंकि उनमें सारे शासन-काल की सबसे महत्वपूर्ण पोषणाएं की गयी जो 1-4 चट्टान आदेश-केखों और किंग्य-के सो आदेश लेखों में खुदी हुई हैं। किंग्य के अभिकेश वहीं 11 से 13वें आदेशलेखों का स्थान लेखें हैं। इसमें नविविजत किंग्य के शासन-विषयक आदेश हैं। चट्टान आदेश-लेखों में, जो समूचे नाम्राज्य के जिल-जिल्ला माणों में खुदवाये गये हैं, अशोक धम्म के तिद्वान्तों की ध्यक्त दिव्या है, और यह चाहा है कि अधिकारी तथा प्रजा, जिनके उत्तर कमंबारी शामन करते हैं, दोनों ध्यान से उनके जसूकुल आवरण करें। उसने इसमें यह भी बतलाया है कि जिल-जिल साबनों से उकका पालन कराया जा सकता है, और विदेशों से उनका प्रचार किया जा सकता है। हम आयो चलकर इस पर अधिक विस्तार से विचार करेंगे।

### 6. धर्मयात्रायें

नैपाल की तराई के निगाली सागर मे कोणकमन स्तूप को अझोक ने अभिषेक के पन्द्रहवे वयं (ई० पू० 250) में परिवर्द्धित किया और मूल से उसको दुसूना बड़ा बनवा दिया। उसके छः वर्ष बाद वह स्वयं वहां पूजा के

आजीवक, एकदंडी बीव हो सकते हैं। इनका समय गोसाल से पूर्व का है, जिसके अनुयायी थे कहे जाते हैं। जरुरारुए सोरु 1913, पुरु 669-74 में चारपेटियर का लेख देखें।

खिये गया और इन दोनों घटनाओं को एक स्तम्भ पर अंकित कराया। कोणकमन जिसके दो और रूप कोणागमन और कनकमूनि हैं, एक पौराणिक बुद्ध हैं, जो बुद्ध गास्त मूनि के पूर्व हो जुके थे। युव्यक्त इकाइ का कचन हैं कि अपनी यात्रा के सिक्तिके में उतने एक स्तृत को देखा था जिसमें कनकमूनि बुद्ध की घानु रखी थी और उसके मामने 20 फुट ऊँचा पत्थर का एक सांभ या जिसके होग्यें पर एक गिह की मूर्ति बनी हुई थी। स्तंभ पर लेख भी खुदा हुआ था। उसने लोगों से सुना कि वह स्तंभ अशोक ने वहाँ स्थापित कराया था।

अशोक ने अन्य स्थानों की यात्रायें (ई० पू० 24+) भी की होंगी। किस्मनदेई के छोटे संभ पर जो लेख खुन है उसमें कहा गया है कि अशोक में लुम्बिनिवन की यात्रा की और उस स्थान पर पूजा की जहीं 'खुढ़ शोक्य मृति' का उत्तम हुआ था, और यह पूजिन करने के छित्र कि बही भगवान का जन्म हुआ या उसने एक स्मारक संभ भी स्थापित कराया। लुविनि ग्राम की करमूकत (उनिकक) घोषित किया, विससे अधिक न लेकर केवल उपज का अध्दांश खिया वायेगा (अठभागिये कहे)। हिस्सायदान में इस वात का वर्षेन है एक उपपूर्व के मार्ग-दर्शन में अशोक ने तीर्थ-शान की थी। यह भी वर्षेन है एक उपपूर्व के मार्ग-दर्शन में अशोक ने तीर्थ-शान की थी। यह भी वर्षेन है कि उपपूर्व की अशोक ने उन सभी तीर्थ-शानों की यात्रा कराने तथा स्मारक चिह्न छोड़ने की प्रायंना की यी, जिनका बुद्ध भगवान के जीवन से सम्बन्ध था। जिन-जिन स्थानों में उपपुत्त बुद्ध को ले गया उनमें लुम्बिवन का प्रथम स्थान है।

# 7. अन्य आदेश-लेख

ईo पूo 238 में अशोक ने स्तम्भों पर आदेश-लेख जारी करने का कार्य

<sup>1.</sup> दिख्याबदान, प्० 389-96, कहते हैं कि उपगुप्त ने अशोक से बौद अहंतों के स्तूपों की भी पूजा करायी थी। अञ्चोक जहां भी गया उसमें बड़े बड़े दान किये। उसका एकमाज अपवाद वक्कूल का स्तूप था जहां उसमें एक कारुणी ही दान में दी वर्गोंकि वक्कुल ने अपने सािषयों की दूसरों की भाित असीत सेवा नहीं की थी। हामनदेह के हिंद बुधे जते सम्यमुनि और हिंद भगवान क्रेतिल उस से अशोक के प्रति उपप्रपुत्त के वचनः अस्मिन् महाराब प्रदेश भगवान् कातः (दिख्याबदान, प्० 389) की तुल्ला कीजिए।

आरम्भ किया। ये स्तम्भ-लेख और दूतरे चौदह चट्टान आदेशलेख उसके राज-काल के सबने महत्वपूर्ण लिखित प्रमाण हैं। पहले उसने छः स्तम्भ-लेखों माला जारों की जिनमें मिद्धान्तों का विस्तार और प्रशासकीय सामनों का भी निर्देश किया गया है जिनके द्वारा उक्त सिद्धानों को लेकमान्य बनाया जा सके। यह आदेश भी है कि जहां आवस्यक दिलाई दे वहीं सामान्यक के अधिकारी उनको लाए करें। एक साल बाद ईंट पूर 237 में एक और आदेश-लेख जारी किया गया जो इस कम का सबसे बड़ा अभिलेख है। यह अभिलेख केनल एक स्तम्भ पर है, जिसमें यम्म के प्रचार के लिये किये गए सभी उपायों के साथ-साथ उनके मंतव्यों का भी निर्देश है जिनमें भीरत होकर वे राज-शासन प्रचलित किये गए। उनसे अशोक को उन प्रयस्तों में को सफलता मिली थी उनका तथा आमे की उनकी आशा का भी मेंने मिलता है।

सातवें स्तम्भ आदेवालेख को जारी करने के अनन्तर दस वर्ष तक अधोक धासन करता रहा। इन अनियम दस वर्षों में अभिलेखों की वेंसी ही कमी हैं बीसी प्रारम्भ के दस वर्ष के विषय में है। अधोक के दो अभिलेखां से बीनगर कोई तिथि अकित नहीं है। कदाधित ये इन अतिम दस वर्षों के काल के ही हैं। उनमें से एक में 'महामानों' को आदेव है कि यदि कोई मिशु व मिशुणी संघ में भेद फैलावे तो उसकी स्वेत वस्त्र पहनाकर संघ से निकाल वें। संघ से निकासित मिशु-मिशुणों को स्वेत वस्त्र पहनाकर संघ से निकाल वें। संघ से तिया जाता था जो मिशुओं या भिशुणों के योग्य नहीं होता था। महामानों को आदेश था कि राजा की यह आजा प्रभी मिशु-मिशुणियों और उपासकों को विधिवत वतला दें। अधिकारियों तथा उपासकों को 'उपोस्थ' के दिन इस अनुदेश को चरितार्थ करने में सहसाय देन की आजा थी। दूसरे अभिलेख में राजा अपनी दूसरी रानी तिकलमाता कालुबाकि की इस प्रार्थना को पूरी करने का आदेश देता है। उक्त रानी आमु-बाटिका, आराम (बगीचे), दान-मृद्ध या अन्य जो भी दान देती है, महामात्रा वह सभी उसके ही नाम में अंकित करें।

# अनुश्रुति : तीसरी संगीति

उपर्युक्त बोड़-से अभिलेखी-निर्देशों के अतिरिक्त अनुश्रुतियों से भी इस महान राजा के कार्यों पर प्रकाश पढ़ता है। परन्तु अनुश्रुतियों में कभी-कभी हास्यास्पद अतिरंजना मिलती है, और कहीं-कहीं तो विशुद्ध मनोनिर्माण हैं।म

अशोक के सम्बन्ध की कतिपय कथाओं का पहले, विशेषकर पाद-टिप्पणियों में जिक किया गया है। कथाओं में अशोक के बारे में कहा गया है कि उसने अपने मंत्रियों को फलफल वाले सभी वक्षों को काटकर कटीले बुक्षों की सेवा करने का आदेश दिया। जब उन्होंने इस आदेश की अबहैलना की तो उसने 500 मंत्रियों के सिर अपने ही हाथों से काट डाले। जब महल की 500 स्त्रियों ने अशोक वक्ष को इस कारण ठंठ कर दिया था क्योंकि वक्ष और राजा का नाम एक ही था तो अशोक ने उन्हें जिन्दा जलवा दिया (दिख्याबदान, प० 373-4) । ये सब मनगढंत कथाएँ हैं, जिनका एकमात्र उददेश्य यह दिखलाना है कि धर्म-परिवर्तन के बाद अशोक में कितना परिवर्त्तन हो गया था। इनमें 500 की संख्या कथन को और गम्भीरता प्रदान करने के उददेश्य से दी गई है। इसी प्रकार हम इन कथाओं का भी अक्षरश: विश्वास नहीं कर सकते कि अशोक ने 84,000 स्तपों का निर्माण कराया था और बुद्ध की धातु का विभाजन कर इन स्तुपों में रखा गया था, (दिव्यावदान vi. 86-99) या रानी पदमावती ने कणाल को उसी दिन जन्म दिया था जिस दिन इन स्तपों का निर्माण समाप्त हुआ (दिव्यावदान प० 405)। इसी प्रकार अशोक के भाई बीताशोक की कथा (विज्यावदान xxviii, प॰ 419-29) भी कपोलकल्पित है जिसका कोई ऐतिहासिक आधार नहीं। उसके सम्बन्ध में कहा गया है कि पहले वह तीयों का भक्त था और बुद्ध के अनुवायियों की निन्दा करता था कि वे ऐहिक भोगों की कामना करते है। अशोक ने वीताशोक के मन्त्रियों के द्वारा उसे फसलाकर सिहासन हडपने का जाल बिछवाया। जब बीताशोक इस जाल में फंस गया तो अशोक ने उसे फाँसी की सजा दी। फांसी के पहले उसे सात दिनों का अन्तराल मिला, जिसमें उसे राजा के सभी भोग सुलभ कर दिये गये। पर मृत्यु के भय से उसने इनमें किसी की ओर ध्यान नहीं दिया। वीताशोक ने सोचा कि बद्ध के अनयायी जो सहस्रों प्राणियों की मत्य का चितन करते हैं, सुखों के पीछे कैसे भाग सकते हैं। उसकी आखें खुल गई और वह भिक्ष बन गया। बाद में अशोक ने पूंडवर्षन के सभी निग्नं थो को (इन्हें आजीविक भी कहते थे) जिन्होंने बद्ध को निर्म्न थ मित के सम्मुख साष्टांग प्रणाम करते चित्रित किया था, फांसी पर लटकवा

अशोक के शासन-काल में जो तीसरी बौद्ध संगीति हुई थी उसका सबसे प्रथम उल्लेख बीपबंश में मिलता है। उस शासक के आश्रय से बौद्ध संघ की

दिया। फांसी देने वाले सभी विधकों को पुरस्कार दिये गये; वीताश्चोक भी इस अत्याचार का शिकार हुआ क्योंकि उसे भी निर्म्न समझ लिया गया था। इस घटना से बोकाकुल होकर अशोक ने अपने राज्य में सभी प्राणियों को भय से मुक्ति की मुनादी करा दी। इस कहानी की रचना का उद्देश्य यही है कि अशोक ने अहिंसा ब्रुत घारण कर लिया था और वह अहिंसा को प्रोत्साहन देता था। कणाल की प्रसिद्ध कथा भी जिसमें उसकी विमाता तिष्यरक्षिता उस पर आसक्त हो जाती है और जब कुणाल उसकी वासना की पूर्ति से इन्कार करता है तो वह उसकी आँखें निकलवा लेती और बाद में देवी क्रपा से उसकी आँखें लीट आती हैं. एक पराण-कथा ही है। साहित्य में 'प्रणय-वंचिता नारियों की प्रतिहिंसा' का चित्रण एक बहुप्रचलित अभिप्राय रहा है (पेजर, ओशन आफ स्टोरी ii, प्र 120)। तिष्यरक्षिता नाम भी सन्देहजनक है, हमें विश्वास है कि अशोक का जन्म अथवा अभिषेक तिष्य नक्षत्र में ही हुआ था। ज० रा० ए० सो० 1909, पृ० 28-36) । यदि यह मत मान लिया जाय तो तिब्बरक्षिता का बोधिवृक्ष के प्रति द्वेष, उसका उसे नब्ट करने का प्रयत्न, और राजा के मन पर इसका प्रभाव और दोनों का पुनर्जन्म सभी पुराण कथा ही मालूम पड़ता है, यद्यपि सांची के तोरणों की उभरी मृत्तियों में इस कथा के कतिपय दृश्य अंकित हैं (मार्शल और फुशर: मानुमेंट्स आफ सांची, प॰ 212-3)। इसी प्रकार अशोक की संघ को 100 करोड़ दान करने की प्रतिज्ञा की पूर्ति के लिए अपनी सारी सम्पत्ति, राजपाट तक दान देना और इस पर यवराज सम्पदि और मंत्रियों का उद्विग्न होकर अशोक के दान में बाधा डालना और अशोक का कुक्कुटाराम को सम्पत्ति के रूप में बचे आये आंवले का अंतिम दान देना, ये सब अशोक के दानी स्वरूप को प्रभासित करने के लिए गढी गई पुराण कथाएं ही हैं।

1. दी बंद 7,34-59; मुद्र बंद 5,288-82; ओस्डेनबर्ग बिद्र पिट  $iii, q_{\Phi} = 282$  तथा बिद्येपकर पृट्र 312 में पनित भिक्षुओं को सफेद बस्त्र के लिए **समंतपासादिक**।

समृद्धि में वृद्धि और दूसरे मताबर्जियों की अपेक्षाकृत निर्मनता के कारण 60 हुआ 'आवीवक' और अन्य सम्प्रयाय के सामु पीले वरत्र वारण कर मिश्चुओं के संग 'अयोकाराम' में रहने छये ताकि उनको कुछ छाम हो। बृद्धमं के नाम पर वे अपने-अपने अपचामें का प्रचार करते थे। अनाचारों से संच में बड़ी अध्यवस्था उत्पन्त हो गई थी। यह अध्यवस्था सात वर्षों तक जारी रही। इस काल में 'उपोस्य' विना गणपूर्ति के होते रहें। 'पुध्यातमा, विदय्य और सदावारों व्यक्तियां ने 'उपोस्यों में आना बंद कर दिया था। अधोक ने मोमालियुत्त तिस्स को दुल्बाया थो उन दिनों अयोकाराम की अध्यवस्था से पर एकांत्वास कर रहे थे। तिस्य के सभापतित्व में बीढ़ों की एक संगीति हुई जिसमें संध में प्रच्छन्त रूप से रहने वाले अपचर्मी मिश्चुलों कर प्रवच्या था। जो और उन्हें देव वस्त यहनाकर संघ से बिहुकृत कर दिया गया। 'परवाद' की दृढ़ता से स्थापना की गई। घेर तिस्स ने 'कथावत्यु' का प्रचार किया वो अनियमम का ही एक अंग है। इस संगीति में एक हुतार परम अहंतों ने भाग निया था। यह संगीति राजा को संरक्षकता में हुई सी, और नौ महीने तक उसका अधियेशन कला था।

अनुश्रुति के अनुसार यह संगीति बुद्ध के परिनिर्वाण के 236 वर्ष बाद (बीपबंद्य) और अबीक के सबहुँ अभियंक वर्ष में (सहाबंद्य) हुई थी। रास्तु सतार्व स्तंभ आदेशलेल में इसका कोई उल्लेख नहीं है। इससे किंगिय विद्यानों में तीगरी संगीति की बात को क्योल-किल्सित कहा है। परन्तु "संघभेदें" के विषय की जो राजाजा है उससे उक्त संगीति की बात की पर्याल्य पुष्टि होती है। कोशांबी के प्रस्तर स्तंभ पर इसके स्थान को देखते हुए ऐसा लगता है कि उपर्युक्त राजाजा साववं स्तंभ आदेशलेल के पश्चात् प्रसारित की गयी, और इस प्रकार यह अधीक के रावकाल अनित्म समय के श्रासारी हों होगी।

# 9. बीट प्रचारक मण्डल

उपयु<sup>\*</sup>क्त संगीति की समाप्ति के बाद मोम्पलिपुत तिस्स ने अनेक देशों में **बेरों** को बर्मोपदेश देने और बम्म की स्थापना करने के लिए भेजा। उन प्रचारकों के और जिन-जिन देशों में वे गये उनके नाम निम्नलिखित हैं :1

मज्ज्ञितिक कश्मीर और गांधार महादेव महिष्मण्डल (मैसर)

रिक्खत वनवासी (उत्तरी कनारा जिला)

योनधम्मरिक्खत अपरांतक (बम्बई समुद्र तट का उत्तरी

भाग)

महाधम्मरक्खित महरद्ठ

महारक्खित योन (पश्चिमोत्तर भारत के यूनानी उप-

निवेश)

मज्झिम हिमालय देश सोन और उत्तर सुवण्णभूमि

महिन्द (महेन्द्र) और

चार अन्य

लंका

द्योपयंद्य में उल्लेख है कि हिमालय प्रदेश के प्रचारक मण्डल में मिलिया के अतिरित्त करसायोग्त, दुर्दुमियार, बहुदेय तथा मुलकदेव भी सीम्मिलिय । इसमें से कुछ नाम सांची और उसके पात मिली वातु-मंजूयाओं पर भी अभिलिखित हैं। परन्तु इस लेखों का भोगालिखुत, 'मोगालिखुत तित्तमं नहीं हो सकता है। खेबा कि पहले सोचा जाता था, सम्रोंकि वह दुर्दुनिसार के उत्तराविकारों गोतिपुत का शिव्य या आ और यह दुर्दुनिसार तो वहीं के उत्तराविकारों गोतिपुत का शिव्य या आ और यह दुर्दुनिसार तो वहीं सकता है वो हिमालय देश तथा था। करसायोग्त और मिल्कम के नाम भी मंजूपाओं पर मिले हैं, जहाँ करसायोग्त को 'सब-हैमवत-आवारिय' की उपाधि दी गई है। बेरवादियों में एक हैमवत सम्प्रदाय भी था। हिमालय सरक्ष में करसायोग्त ने किए बेर्ज बनाया था, भावनाः उहाँ के मध्य इस सम्प्रदाय की उत्तराति हुई थी। वीषवंद्या में हिमवन्त के यशों के गण्य भेजे गये प्रवारकों के जो नाम दिये गये हैं, उस सूची में प्रथम नाम करसायोग्त का है। अभिलेख स्पष्ट ही अशों के समय के बाद के हैं। यह करवाजित इसिलंप है कि बेर्रों के एस से वितरण किया गया। "यह

दी० बं० viii; म० बं० xii, बैडैंक ने मो. तिस्स की पहचान उप-गुप्त से की है। टामस भी इससे सहमत है (कै० हि० इ० पृ० 506) किन्सु Pryzłuski; La Legends खंड I, अध्याय 2 मी देखिये।

मानुमेंट्स आफ सांची, i, पृ० 291-4

्यान देने की बात है कि बौद्ध-धर्म के इन आद्य प्रचारकों में एक विदेशी 'योन' का भी नाम आता है, जो यनानी या ईरानी रहा होगा।

लंका के इतिब्त में वॉणत प्रवारक मण्डलों की यह वार्ता इस बात का प्रमाण है कि अपने अनित्त वर्षों में भी घरम-प्रवार में अशोक का वहीं दिलाह वर्षों में को प्रवत्त हुए ये, उनका कर यह हुआ कि देश में और विदेशों में जो प्रयत्त हुए ये, उनका कर यह हुआ कि देश में और विदेशों में प्रवारक-मण्डलों का जाल विछ गया। वेदर्व पद्मान अदिशलों में अशोक ने विजय की प्राप्ति के लिए गुढ़ के मार्ग के परित्यार की धोषणा की है और कहा है कि वास्तविक विजय धमा विकार है उनके परचात उत्तक वह कहा है कि वास्तविक विजय धमा

"और यह (यम्म-विजय) देवताओं के प्रिय ने यहां (अपने राज्य में) और 600 योजन दूर उन सोमावर्ती राज्यों में प्राप्त की है, जहां (अंतियोक) यवन राजा (राज्य करता है) और इस जीवरोक से परे बार राजा राज्य करते हैं अर्थान् तुक्त्य, अनितकित, मक और अधिकस्तृत्वर, और दक्षिण की और बोक पाण्डव और नाम्नयणीं के राजा राज्य करते हैं।"

'इसी प्रकार यहां राजा के राज्य में थोनों और कंबोजों में, नामाकों और नामीतियों (नामपंक्तियों) में, भोजों और पिटिणकों में, तथा अंद्यों और पिछर्दों में सर्वेत्र देवानांत्रिय के वर्मानशासन का पाळन हो रहा है।"

"अहां-नहाँ देवताओं के प्रिय के दूत नहीं पहुँच सकते हैं, वहां-वहां देवताओं के प्रिय के धर्माचरण, धर्म-विधान और धर्मानुधासन सुनकर धर्म का आचरण करते हैं और भविष्य में करते रहेंगे।"

हमारे पास ऐसा कोई पक्का प्रमाण नहीं है, जिससे यह अनुमान लगाया जा मंत्रे कि प्रचारकों को विदेशों में किननी सफलता मिली। मिल्र में कुछ ऐसे पत्थर प्रमान हुए हैं जिन पर स्पष्ट हो बीढ़ जिन्ह धर्मचक और तिरस्प होने लिले हैं, परन्तु उन पर कोई लेख नहीं खुदा है। अतः उनके समय का निर्णय नहीं हो सकना। संभवतः असीक की प्रचारक मण्डली से उनका कोई सम्बन्ध नहीं। किन्तु में फिल्र में कुछ भारतीय मृतियां मिली है, जो सीचों में बली हुई हैं। इतका निर्माण-काल ई० पू० 200 है। ये मृतियां संभवतः इनके सम्बन्ध की धीनक हैं। लेका के इनिवृत्तों में उनके बीढ़मत हुएक करने का

भारतीय मुद्रा में पंजाब की बैठी आर्य महिला की मूर्ति जिसके बाएं कंघे से चादर लटक रही है। भूमध्य प्रदेश में यह भारतीयों का सबसे

महाकाब्य की पूर्णता से वर्णन हुआ है। परन्तु यहाँ भी वर्णन के ब्यौरों में सन्देह का स्थान है। देवानांत्रिय तिस्स लंका में अशोक का समकालीन था और यद्यपि ये दोनों राजा एक-दूसरे से मिले नहीं थे तथापि एक-दूसरे के मित्र थे। राज्य पाने के बाद शीझ ही तिस्स ने अशोक के पास दत-मण्डल भेजा जिसका नेता तिस्स का भतीजा अरिटट था, जो अशोक के लिए बह-मुख्य उपहार लाया था। उक्त दत-मण्डल ने समद्र के मार्ग से जंबकोल से ताम्रलिप्ति की यात्रा 7 दिनों में परी की थी। ताम्रलिप्ति से पाटलिपत्र आने में उसे सात दिन और लगे । इस दूत-मण्डल का बढे सम्मान से स्वागत हुआ। यह मण्डल पाँच सप्ताह तक मौर्य-राजधानी में रहा, और तब लंका वापिस गया। प्रत्यपहार में यह मण्डल "वे सभी पदार्थ जो किसी राजा के अभिषेक के लिए आवश्यक होते हैं" ले गया। और इसमें सद्धर्म का अशोक का बहमल्य संदेश भी निस्स के लिए था कि वह बौद्ध उपासक हो गया है। अशोक ने तिस्त को भी ऐसा ही करने का आह्वान किया था। दीववंश के अनुसार तिस्स ने दसरी बार फिर अपना अभियुक्त कराया और इसके एक महीने बाद 'महिंद' वहां पहुँचा । उसके अनन्तर अरिट्ठ फिर पाटलिपुत्र आया । इस यात्रा का उद्देश्य लंका की महारानी अनला और उसकी सहेलियों को बौद्ध दीक्षा देने के लिए संधमित्रा को लंका ले जाना था। अरिटठ को यह भी

पुराना अवयंष है। इस सम्पर्क का, वो मिस्र और सीरिया से राबदूतों के सोने से सम्पर्क साथ अपोक द्वारा यूनान और पिरीम में प्रचारकों के भेजने से सम्बन्ध स्वता है, कोई भीतिक अवयंष अब तक नहीं मिला है। अब हम मैफिस में भारतीय बस्ती के सम्पर्क में आ चुके हैं। अब बहु आपा की जा गकती है कि इस सम्पर्क पर नया प्रकाश पढ़ेगा जिसने उस ममय परिचम की विचारधारा को प्रमादिन किया था। मैन शां। (1909) मं रु 1 में पढ़ें]; और भी पढ़ें]— कीन्दी इयर्स इस आकंखाजी, पुरु 213 और ब्रिट्स स्कूल आफ आकंखाजी इस इंडिस्ट एक्ड इंजिस्स्यम रिसर्च अकाज्य — फोटींग्य इयर 1908— पढ़ें इत इंडिस्ट एक्ड इंजिस्स्यम रिसर्च अकाज्य — फोटींग्य इयर 1908— पढ़ें इत इंडिस्ट एक्ड इंजिस्स्यम रिसर्च अकाज्य — फोटींग्य इयर 1908— पढ़ें इत इंडिस्ट एक्ड इंजिस्स्यम रिसर्च अकाज्य — फोटींग्य इयर 1908— पढ़ें इत इंडिस्ट एक्ड इंजिस्स्यम रिसर्च अकाज्य — फोटींग्य इयर प्रकाज माश्रत के प्रति दी वालकुळ्ण नासर का ऋषी है। टोप्सेक कब के पत्यर के लिए सिस एस प्रमंक और विरत्न के बीद चिन्ह हैं, देखिये जल राज एक सोठ 1898, पुरु 875

आदेश या कि वह लंका में स्थापित करने के लिए बोधिवृक्ष की एक शासा भी अपने साथ लावे। ' कुछ आधुनिक लेखकों ने इस बृत्तांत को अग्रमाणिक कहा है, परनु इसके अवंगाध्य होने का कोई कारण नहीं है। अशोक ने अपने अभिलेखों में दो बार तंत्रपणिय का उल्लेख किया है। इससे यह स्पष्टतः प्रकट होता है कि लंका के इतिवृत्तों में वास्तविक बृतांतों को हो अलंकृत शेली में उपस्थित कर दिया गया है।

कॉलग-विजय के बाद अशोक के साम्राज्य का प्राय: समस्त भारत में विस्तार हो गया । केवल सदर दक्षिण, जहाँ चोल, पांडय, सतियपत्त और केरल-पत्त के राज्य थे. मीर्य साम्राज्य में नहीं था। वे स्वतंत्र थे. जैसाकि दसरे बटटान आदेश-लेख में अंकित है । यवाड च्याड ने सारे भारत में छिटके उन बहुसंस्य स्तुपों का वर्णन किया है जिनके बारे में प्रसिद्धि थी कि इनका निर्माण अशोक ने कराया था। किन्तू इन वर्णनों से हम उसके साम्राज्य विस्तार की सीमा को स्थिर नहीं कर सकते हैं। इसमें संदेह नहीं कि उत्तर और पश्चिमोत्तर में वह साम्राज्य उससे अधिक फैला हुआ या जहाँ तक अंग्रेजी भारत की सीमा थी। जो प्रदेश सेल्यकस से संधि में प्राप्त हुए थे वे मौर्य साम्राज्य में बने रहे। अशोक जिस ढंग से ऐंटिओक्स का नामोल्लेख करता है उससे प्रकट होता है कि दोनों के साम्राज्यों की सीमायें मिलती थीं। यह ऐंटिओक्स सीरिया का शासक था। इस प्रकार द्विदकश तक दक्षिण का आधा अफगानिस्तान और जो ब्रिटिश बिलोचिस्तान कहा जाता था, वह सभी मौर्य साम्राज्य में सम्मि-लित था। वस्तुत: वही भारत की 'वैज्ञानिक सीमा' थी. जिसे अंग्रेजी सरकार उन्नीसवीं शती में भी प्राप्त न कर सकी । परम्परागत अनुश्रुतियों के अनुसार कश्मीर भी अशोक के राज्य में सम्मिलित था। अपने से पूर्व के प्रमाणों के आधार पर कश्मीर का इतिहासकार कल्हण कहता है<sup>2</sup> कि अनेक शिवालयों और स्तर्पों के अतिरिक्त, अञ्चोक ने श्रीनगरी बसाई । शिवालयों में से दो

दी व बंद श्रां, 25-40; श्रां, 1-7; श्रर, 74-95; श्ररां, 1-7, 38-41 और श्रां, 81-87 मद बंद की कथा इससे सुब्धवस्थित है। श्रां, 18-42, श्ररांगं और श्रंश. मेंने संघमित्रा के प्रत्र समन के सम्बन्ध की बातें छोड़ ही हैं।

I, 101-23 संपा० स्टीन । बैटसं, युवाङ् च्वाङ I, 158-70; बील: लाइफ अध्याय 2; अलबरूनी (सेखाऊ) i, 207

को, अशोक के नाम पर, अशोकेन्वर भी कहा जाता था। अशोक के अनन्तर इस प्रदेश पर उसके पुत्र जलीक का शासन रहा, जियने उन एकेच्छों को बही से मार भगाया जो नहीं वह आप उस पे से पारन किया जो निति का उसने भी पानन किया और शासन में अनेक सुधार किये। वर्तमान श्रीनगर से अपने तीन मीन की दूरी पर पन्देवान नामक ग्राम है जिवकों कहत्या ने 'पूराणा-पिष्टान' अर्थात् पुरानी राजधानी कहा है। अर्थाक के बसाये हुए नगर का यह ताम पूबाकच्याक के समय तक श्रवित्त था। उत्तर कान में कस्मीर धैवमत का गढ़ था। धौबसत की और अर्थोक का बुकाव नहीं था। राजदर्शियों अर्थों के साथ किया करनी हैं से अर्थों के नित्त की लिया के कारण ही आई है। हम इसके पहले कह चुके हैं कि कस्मीर और गांघार में अर्थोंक ने थमन के प्रयाद के किए प्रचारक-मण्डल भेवे थे। युवाड च्याइ ने अर्थोंक ने थमन के प्रचार के किए प्रचारक-मण्डल भेवे थे। युवाड च्याइ ने अर्थोंक ने थमन के प्रचार के लिए प्रचारक-मण्डल भेवे थे। युवाड च्याइ महत्व अर्थोंक ने थमन के प्रचार के लिए प्रचारक-मण्डल भेवे थे। युवाड च्याइ महत्व का अर्थेंक ने वसन के प्रवार के लिए प्रचारक-मण्डल भेवे थे। युवाड च्याइ स्वार्थिक सुवार के लिए प्रचारक-मण्डल भेवे थे। युवाड च्याइ सुवाई के अर्थोंक के वस्त्र में है की बी। उतने स्थानीय महत्व की को का स्वार्थ के सुवार विर्माण की है।

## 10. खोतन

अनुषुतियां चोतन में राज्य की स्थापना का सन्वच्य कुनाल और तथ-शिका से लोहती हैं जहीं यह उपराजा था! युवाड बवाइ, उसके चिरकाश और उत्तर कालक तिन्दती यंशों में इस बारे में निम्म-निम्म हमों में कहानियों भिलती हैं। 'इन कहानियों में आई देवी घटनाओं को छोड़ दिया जाय, तब भी सभी गावायों समान क्ष्म से प्रकट करती हैं कि खेतन राज्य को स्थापना से सित्यों को लेकर हुई। एक बस्ती तक्षशिका से आंवे हुए पारतीयों ने बमाई थी, और दूसरी चीनियों ने। तक्षशिका के भारतीयों का नेता कुनाल या, तक्षशिका के वे राज्याधिकारी थे जो कुनाक को अंचा करने के अपराध में बहुं से निवासित कर दिये गये थे। चीनियों का नेता एक चीनी राजकुमार या। ये रोनों उपनिश्च एक होने समय में और एक-दूसरे के पड़ोस में बसे

राकहिल : लाइफ आफ दि बुद्ध, अध्याय गांधे, बील-बुद्धिस्ट रेकर्ड्स, i, qo 143, ii, qo 309, लाइफ qo 203; बेटसे ii, qo 293-305 । स्टीन, एरिसार्ट स्तीतान (आक्सकोर्ड 1907) qo 158-66 और 368 कोगो, स्तीतान स्टडील वे राच एक सीठ 1914, qo 344

थे। ये प्राय: एक-इसरे से लड़ा करते थे। किन्तू देवी प्रेरणा से उनके अगड़े बन्द हो गये। यह बताना मृश्किल है कि वास्तविक बात क्या थी, जिसे लेकर ये अनश्रतियाँ चल निकलीं। किन्त खोतन के उपनिवेश के सजातीय और सांस्कृतिक इतिहास के जो तथ्य आज ज्ञात हैं वे ध्यान देने योग्य हैं। इस अनुश्रति की ऐतिहासिकता से इनका अभिप्राय भी है। खोतन के प्राचीनतम लिखित प्रमाण जो आज उपलब्ध हैं, वे प्रायः ईसा की तीसरी शती के मध्य के हैं। वे प्रचर मात्रा में हैं और उनका सम्बन्ध वहाँ के लोक-प्रशासन से या जनता के व्यक्तिगत जीवन से है। वे खरोष्ठी में लिखे गये हैं। इस लिपि का तक्षशिला के आसपास के स्थानों में ईसा के पूर्व और बाद की कतिपय शताब्दियों में प्रयोग होता था। अनश्रतियों में खोतन में भारतीय उपनिवेश वसाने वालों का मूल स्थान भी तक्षशिला ही बतलाया गया है। उन लेखों की भाषा भी निःसंदेह भारतीय भाषा है, जो पश्चिमोत्तर भारत की पुरानी प्राकृतों के परिवार की है।" (स्टीन)। इन विशिष्टनाओं का कारण -मात्र बौद्ध घर्म नहीं हो सकता। उत्तरी भारत के बौद्ध साहित्य की भाषा संस्कृत यी और लिपि ब्राह्मो थी । सजातीय दृष्टि से देखें तो खोतनियों और कश्मीरियों के चेहरे-मोहरे काफी मिलते जलते हैं। इस ओर स्टीन का भी घ्यान गया था। खोतन के प्राचीनतम चित्रों और मृत्तियों के चेहरों की बनावट अर्घमंगोली है अन्यथा वे पूरी तरह भारतीय हैं। इस प्रकार प्राचीन खोतन के प्रावशेषों के सांस्कृतिक वातावरण का खलासा खोतन और तक्षशिला के बीच प्राचीन सम्पर्क की उपधारणा के द्वारा ही कर सकते हैं। यह कहने में कोई कठिनाई नहीं है कि इस सम्पर्क का आरम्भ अद्योक के समय में हआ।

### 11. नेपाल

तिब्बत के इतिहासकार तारमाथ ने एक अनुश्रुति का उल्लेख किया है कि अशोक ने अपने पिता के राजकाल में नेपालों और खारयों के विद्रोहों को दवाया था। में ये दोनों हिमालय की बन्य जातियों थीं। बुद्ध के जन्मस्थान

शीफनर पु० 27 : सि० लेबी-Le Nepal इन्डैक्म, अशोक ।

रुम्मिनदेई की अशोक की यात्रा और वहाँ के और निगाली सागर के अभिलिखित स्तंभ प्रमाणित करते हैं कि नेपाली तराई अशोक के साम्राज्य में सन्मिलित थी। नेपाली परम्परा में यह भी प्रसिद्ध है कि उपगप्त के मार्गदर्शन में अशोक नेवाल के भीतरी भागों में भी गया और उसने वहाँ पाटन नाम का नगर बसाया, जो काठमांडु से दक्षिण पर्व दो मील की दरी पर है। उसने वहाँ पाँच चैत्यों का भी निर्माण कराया था, जिनमें एक नए नगर के केन्द्र भाग में और श्रीय उसके चारों और प्रमुख स्थानों पर थे। ये चारों चैत्य भी वर्तमान है। जनका आकार-प्रकार साँची और गांघार शैली का है। परम्परा है कि पाटलियत्र से नेपाल जाने और वापिसी के मार्ग में भी अनेक स्तप निर्मित हुए थे। नेपाल की यात्रा में अशोक के साथ उसकी पत्री चाहमती भी थी. और जसका विवाह नेपाल के ही देवपाल नामक एक क्षत्रिय राजकमार से सम्पन्न हुआ था। चारमती और देवपाल दोनों ने नेपाल में ही रहने का संकल्प किया और उन्होंने देवपाटन नामक एक नगर बसाया था, जिसकी गणना नेपाल के प्राचीनतम नगरों में की जाती है। अपनी बद्धावस्था में चाहमती ने देवपाटन के उत्तर में चाहमती-विहार नामक एक विहार (आधुनिक छवहिल) भी बनवाया जहाँ भिक्षुणी होकर वह मृत्युपर्यन्त रही। 'आद्यबद्ध' के नाम पर निर्मित पश्चिमी नेपाल का प्रसिद्ध 'स्वयभनाथ' मन्दिर भी परम्परा के अनुसार महान सम्राट अशोक का ही बनवाया कहा जाता है।

### 12. असम और बंगाल

कामरून अयोक के साम्राज्य का अंग नहीं था। बही अयोक निर्मित कोई स्मारक नहीं प्राप्त हुआ है। युवाङ् च्वाङ् ने भी ऐसा कोई स्मारक नहीं देवा था। उसका यह भी कथन है कि वहां कभी कोई बौद बिहार बना ही नहीं। यह निरिचन रूप से कहा जा स्वकाता है कि पूर्व में बहागुक नसी अयोक के साम्राज्य की सीमा थी। 1931 ईस्वी में महास्थान अयिलेख की प्राप्त हुई। यह ब्राह्मी लिपि में है और मौर्यकाल का है। इससे यह निश्चित हो जाता है कि बंगाल अयोक के साम्राज्य में सम्मिक्ति था। युवाङ् च्वाङ् ने समतट (सूर्वी बंगाल) और ताम्रालिय में अयोक के स्त्य देव थे। लंका के स्वित्त स्त्री के अनुसार ताम्रालिय अयोक-काल का एक महत्वपूर्ण बनदरागाह था। अयोक के साम्राज्य की दक्षिणी सीमा उन स्त्यों से लवित होती है विनको युवाङ् च्याङ् ने द्रविड देश में कांचीपुरम के पड़ोस में देखा था। मलकृट (पाँड्य) की राजधानी (मदुरा) के निकट का स्तृप अशोक ने नहीं बिस्क उसके भाई महेन्द्र ने बनवाया था।

### 13. जातियां

अभिलेखों में अनेक जातियों के नाम मिलते हैं, जिनकी निश्चयपूर्वक पहिचान करना कठिन है। यह भी निश्चय से नहीं कहा जा सकता है कि साम्राज्य से उनके राजनीतिक सम्बन्ध का रूप क्या था। पांचवे चट्टान आदेश लेख में योन, कंबोज, गांबार, रठिक, पेतेणिक और अपरांत की अन्य जातियों का उल्लेख है। उसमें यह भी कहा गया है कि इन जातियों के बीच धर्म की स्थापना और विद्ध के लिए उसने धर्ममहामात्र नामक नये राज-कर्मचारियों की नियक्ति की थी। चटटान आदेशलेख सं० 13 में अशोक 'इह राजविषये' (यहां साम्राज्य भूमि में) के अन्तर्गत योन और कम्बोज, नामक और नाभवंति (नाभिति-शब), भोज और पितिनिक, अन्छ और पारिन्दों का उल्लेख करता है। दोनों सचियों में योन और कम्बोज समान हैं और अपरान्त अर्थात् पश्चिमी सीमा की जातियाँ नि:संदेह साम्राज्य के भीतर निवास करने वाली होंगी। इस काल में योनों से ताल्पर्य यनानियों से था । पश्चिमोत्तर भागों में उनकी एक रियासत थी जिस पर बनानी राजकमारों का शासन था।" कांबोजों को कश्मीर के उत्तर पामीर प्रदेश में रखना होगा।" गांधारों का निवास पेशावर के आस-पास के क्षेत्रों में था । जसको पाचीनकाल में पुरुषपर कहते थे । वह आज पाकिस्तान में पश्चिमोत्तर सीमा प्रांत में है।

हुन्स पृ० xxxviii अन्त एक सन्देहास्पद पद है, इससे सीमांत पर बाहर और भीतर भी—-रहने वाले का बांध होता है। अतः उसका अर्थ प्रसंग के अनुसार ही करना चाहिए।

हुल्स, पृ० xxxix और टान, ग्रीक्स इन बैबिट्ट्या एंड इंडिया, पृ० 101

<sup>3.</sup> हुस्स का कथन है काबुल प्रदेश में। में जयबन्द्र विद्यालंकार का मन सही मानता हूं, जो उन्होंने प्रोसी० सिक्स्थ आल इंडिया ओरि० कान्फ्रेंस, पू० 102-9 में व्यक्त किये हैं।

अन्य जातियों के निवास-स्थानों को निरुचिंग्युर्वक बतलाना कठिन है। यदि रिक्रों से तात्य राष्ट्रिकों से हो तो इन्हें काठियावाड़ का निवासी कहा जा सकता है। चन्द्रमुख के राज्यकाल में यहां के राज्यपाल को राष्ट्रिय कहा जाता था। 'म चट्टान आदेशलेख संक 13 में भोजों के साथ ही पैतिषक अथवा पितिनिकों का उल्लेख है। इसिंक्ये इनकी खोज पश्चिम में ही करनी होगी। किन्तु पैतीषक प्रतिच्छान नहीं है। इसी प्रकार भोजों को बरार का निवासी नहीं कह सकते हैं। वाभक और नाभपंचित जातियों नेपाल की तराई की, और अन्य और गारिंद पूर्वी डेंक्कन में रखी जा सकती हैं।'

#### 14. प्रशासन

अभिनेत्सों में जो भौगोरिक निर्देश हैं उनसे हमको अशोक के साम्राज्य की प्रतासनिक योजना का अनुमान हो सकता है। जैसे उसके पितामझ पर्वापुत के समय में पाटिलपुत्र राजधानी थी, अशोक की भी वही राजधानी रही। के कोशांवी (इलाहाबाद से लगभग शीस मील ऊपर यमुना के तट पर कोसम), उज्जैती, तक्षशिक्षा, सुनर्पगिरि (जो कशांसित आधुनिक चेर्तुझी के समीप का जोनागिरि है) जिसका शिला (सिद्धापुर) एक प्रशासनीय भाग, तोसिल (पीली), और कर्तलग देश में सामण (जीगड़ के समीप) साम्राज्य के प्रादेशिक प्रशासन के महत्वपूर्ण केन्द्र में जिनका अभिनेत्सों में स्पष्ट उस्लेख है। अन्य ऐसे केन्द्र भी रहे होंगे। जैसे 150 ई० के एक आलेल में यवनराज वृश्वाप्य को काटियाबाइ में अशोक का प्रतिनिध-अध्यक्तरों कहा पाड़ है। कहा के अधिनेत्सों में सामल और उज्जैनी के उपराजों को हुमार कहा

रुद्रदामन का जुनागढ़ शिलालेख, ए० इं० 8, पृ० 46 टि० 7

<sup>2.</sup> हुस्त, पू० xxxix। पुराणों के अनुसार पारद गंगा से सिचित पूर्वी भारत में रहते थे। ये अपने घोड़ों के लिए प्रसिद्ध थे, पू० ii 18,50:31,83; सत्स्थ, 121.45

<sup>3.</sup> हुल्ल, प् o xxx

न्यू० इं० ऐ० i, 596-71, हुल्स का भी सुझाव है कि यह भूतपूर्व निजाम के राज्य में कनकागिरि है।

गया है। मैसूर के आदेशलेकों में, जो बहागिरि-सिद्धापुर में पासे गये हैं, सुवर्णागिर के उपराज को असपुत्त (आसंपुत्र) कहा गया है। ये सभी राजपराने के कुमार थे। प्रांतों के प्रधान अधिकारियों की सामन्य संज्ञा महामात्र है। उपर्युक्त दोगों कुमार कदाबित सक्राट के पुत्र थे। चट्टान आदेशलेक संक 5 में अधोक के भाइयों, बहुनों तथा अन्य सम्बन्धियों के अन्त-पुरों का निर्देश है जो राजपानी में तथा अन्य नगरों में भी थे। उससे प्रकट होता है कि साम्राज्य के प्रधासनीय कार्यों में बहु अपने सगे-सम्बन्धियों से पूरी सहायात लेता था।

अनेक श्रेणियों के अधिकारियों का नामोल्लेख मिलता है। उनमें 'राजुक' और 'महामात्र' उच्चतम प्रतीत होते हैं। कतिपय पंडितों का मत है कि 'राजुक' शब्द का सम्बन्ध राजा से है, परन्तु बूलर का मत अधिक मान्य है, जिसके अनुसार यह 'रज्ज्याहक' का संक्षिप्त रूप है जो जातकों में आता है। इस वर्ग के अधिकारी "प्रारम्भ में अपने साथ एक रस्सी रखते थे जिससे राजस्व निर्धारण के लिये कृषकों के खेत नापे जाते थे।" राजस्व-प्रशासन उनके कर्त्तव्यों में प्रधान रूप से सम्मिलित रहा होगा। अशोक अपने एक लेख में कहता है कि जनपदस हित सुखाये (स्त० आ० ले० iv, I.] अर्थात ग्राम-निवासियों के कल्याण और सुख के लिये उसने राजुकों की नियुक्ति की। अर्थशास्त्र में राष्ट्र (जनपद) के राजस्य के साधनों में, रज्जू तथा चोररज्जू का वर्णन आया है। गाँव के एक अधिकारी के रूप में चोर-रज्जक का जल्लेख है। मेगास्थनीज ने agronomoi नामक गाँवों के एक उच्च वर्ग के अधिकारियों का वर्णन किया है, जिनके कर्त्तव्य प्रायः वे ही हैं जो अभिलेखों में राजकों के कहे गये हैं। इससे यह सिद्ध होता है कि अशोक ने यह कोई नया पद नहीं चलाया, वरन जो प्रबन्ध पहले से था उसको फिर से ससंगठित कर दिया, जिससे ग्राम्य भागों का शासन अच्छी तरह हो । प्रत्येक राजूक का शासन लगभग लाखों की जनसंख्यापर होता था। वह अपने विवेक से लोगों को पुरस्कार अथवा दण्ड दे सकता था । अपने कार्यसंपादन में इस स्वतन्त्रता से वह आत्मविश्वास और निर्भयताका अनुभव करता था। अशोक इच्छा प्रकट करता है कि जैसे कोई चतुर धाय बच्चे की चिन्ता करती है वैसे ही उक्त अधिकारी भी प्रजा की चिन्ता करें। राजुक को प्राणदण्ड और प्राणदान दोनों का अधिकार था। अशोक ने आदेश दे दिया था कि कारागार में पड़े जिन मन्ष्यों को मृत्यु-दण्ड निश्चित हो चुका हो, उन्हें तीन दिन की मुहलत दी

जाये ताकि न्याम में कोई जुिंट न हो, और राजूक स्वयं अपनी ओर से सा मृत्यू-व्यव्य पाने कैदी के सम्बन्धियों की प्रापंना पर अपनी आज्ञा में संघोषना कर सकें और प्राण-व्यव्य पाने कि की अन्तकाल का ध्यान करते एरक्कि के लिए दान देंगे, उपवास करेंगे और प्राणंना करेंगे और उनकी बढ़े आदेश थे कि ध्यवहार (विवादों की जोव आदि) और दण्य (त्राण) देने में गत्रपात न हों। यही नहीं, पुष्य (पुलिसा) नामक अधिकारियों हारा, जो सम्राप्ट के विवादों अपना अपना एक प्राण्य के प्राण्य के राजस्थक में रखा आता था (स्त० आ० ले० गंर.) उनकी धम्म-प्रवार में भी सहयोग देना पढ़ता था (स्त० आ० ले० गंर.) उनकी धम्म-प्रवार में भी सहयोग देना पढ़ता था (स्त० आ० ले० गंर.) उनकी धम्म-प्रवार में भी सहयोग देना पढ़ता था (स्त० आ० ले० गंर.) उनकी धम्म-प्रवार में भी सहयोग देना पढ़ता था (स्त० आ० ले० गंर.) उनकी धम्म-प्रवार में भी सहयोग देना पढ़ता था तेन स्वत्य में सतक और सिक्य रखते थे। (७० व० बा ले०, धेरेंगृहि)।

अधिकारी की उसके कर्त्तव्यों को सूचित करती हुई विशिष्ट उपाधियाँ होती थीं। जैसे घम्म-महामात्रों को लें। चट्टान आदेशलेख सं० 5 के अनुसार अशोक ने अपने अभिषेक के तेरह वर्ष बाद इनके पद पहली बार बनाये थे। इस अभिलेख में इनके कर्तव्यों का निर्देश कुछ विस्तार से है। ये घम्म महामात्र सब सम्प्रदायों के बीच धर्म में रत लोगों तथा योन, कम्बोज, गांधार और अपरांत की जातियों के बीच धर्म की स्थापना और वद्धि, और उनके हित और सल के लिये नियक्त थे। वे स्वामी और सेवकों, ब्राह्मणों और वैश्यों. अनाथों और बद्धों को उनकी कठिनाइयों में सहायता देने के लिये नियक्त थे। वे स्वायालयों दारा दिये गये दण्डों पर पनर्विचार करते थे। प्रत्येक मामले में परिस्थित विशेष को. जैसे अपराध के पीछे उददेश्य क्या था. अपराधी के बच्चे हैं या नहीं, उसे दृष्पेरणा किसने दी और वह बद्ध है या जवान, आदि को ध्यान में रखकर दण्ड कम कर देते या एकदम माफ कर देते थे।1वे पाटलिपुत्र में और बाहर के नगरों में राजा के भाड़यों, बहनों और अन्य रिक्तेदारों के अन्तःपरों में नियक्त थे। वे साम्राज्य में धर्म और दान का नियमन करते थे। मानवां स्तम्भ आदेश-लेख उनके कर्नव्यों पर और भी प्रकाश डालता है । इस अभिलेख में प्रारम्भ में इन महामात्रों के बारे में सामान्य वाते बताकर कि

मुझे इस दुष्टह स्थल का हुल्य का अनुवाद अपर्याप्त लगा है, अत:
 मैंने जायसवाल और स्मिथ का अनुगमन किया है।

इनका काम सभी सम्प्रदायों के परिवाजकों और गृहस्थियों का उपकार करना है, असोक आमें बतकाता है कि कुछ को मैंने संघों में, कुछ ब्राह्मणों और आजीविकों में, कुछ को निर्यन्यों में, कुछ को विविध सम्प्रदायों के बीच नियुक्त किया है।"

इनके अतिरिक्त दूसरे महामात्र ये जो स्वार व्यवहारक कहे जाते थे।

ये केलिय के तांसिल तथा सामपा नगरों में और कदाबिल अन्यत्र भी बढ़े

स्वार्ग में होते थे। ये अधिकारी वे ही ये जिनको कीटिय्य ने "पौरव्यवहारिक"

कहा है। नगरों में स्वाय-दान उनका कर्तक्य था। या मानेत्र के राजुकों

के ये समानवर्मी थे। इनको भी आदेश चा कि न्याय के कार्य में सर्वेचा निष्णक्ष

रहें। यदि उनमें व्यवित्वत्व बूटियां ही तो उनको दूर करने का प्रयत्न करें,

अससे न्याय करने में कोई वाचा न उपस्थित हो। वे सीमा-विश्व अधिकारियों

को अन्तमहामात्र कहते थे। सीमा-प्रदेशों की वन्य जावियों (आदिक्तों) तथा

अन्य लोगों को सम्य बनाना तथा उनमें प्रमा का प्रवार करना उनका कार्य

या। ये जावियां मीर्य साम्राज्य की पूरी प्रवा नहीं थीं। इनकी विश्व स्वतन्त्रता वनी हुई ये और सम्प्राट हितकारी संरक्षक की पूरी प्रवार विष्णे प्रवार करना जनका कार्य

पाने पर्य-सुनक्त पर्य से प्रमुख होता है, स्त्री जनाउ उनका कर्तव्य-श्रेन था। परनु उनके कर्तव्य क्या थे इसका ठीक-ठीक वर्षन नहीं मिलता है। माणुम

होता है कि ये अपवासक्ष में वर्षन प्रीणकाप्यक्षों के ही अनकार थे।

# 15. युक्त

समय-समय पर महामात्र की परिषदें हुआ करती थीं जिनमें प्रशासन-सम्बन्धी सामान्य सरोकार की वातों पर विचार-विमशं होता था। 'गणना'

स्त॰ ले॰ vii, X-AA धम्म महामात्रों के बारे में काम करने वाला एक भाग मानता हूं। मिला॰ स्मिय॰ अशोक, पृ० 210, vi; हुल्य, प्॰ 136 टि॰ 5।

<sup>2.</sup> हल्बा, प० 95 टि० 2

<sup>3.</sup> मिला॰ पृथक् आदेश लेख I, J-L और स्तम्भ लेख iv, K-N

<sup>4.</sup> पृथक् आदेशलेख I, MQ.

<sup>5.</sup> पृथक् आदेशलेख II, F-M (घौळी) और स्तम्भलेख I, F।

(लेला) विभाग के युक्तों पर उनका नियन्त्रण होता था जिन्हें उनका अनुदेग होता था कि वे सार्वजनिक व्यय में संबग एखें और राजकोध में अधिक
से अधिक धन जमा करें। छठ चर्टान आदेशलेख में अशोक का एक आदेश है जिससे प्रभासकीय व्यवहारों की एक सांकी मिक्रती है।
'यदि (महामात्रों की) परिषद में दान या मेरी किमी मीलिक आज्ञा या महामात्रों की सीचे किसी विधय को लेकर कोई विवाद उपस्वित हो या उनमें कोई संशोधन का प्रस्ताव आने, तो भेंने आजा दे रखी है कि मुन्नीह रस्यों और हर जगद पर मुक्ता दी जाय। भारतीय शासन व्यवस्था में मीलिक राजाज्ञायें सामान्य घटनायें यी जिन्हें ज्यवज्ञ करना और कार्यान्तिन करना मंत्रियों अथवा अन्य मण्डल अधिकारियों का कर्तव्य होना था। अद्योक्त विद्या व्यवस्था में अधिक अर्थ मण्डल स्थान करना और कार्यान्तिन होते हुए नहीं यह उनकी विदोधना भी। अभिलेखों में परिधा ग्रन्ट आता है बहु अर्थजास्त्र विद्या सामान्य पहला मिल्यपियद — परिधा-न-में कीन-कीन अधिकारी होते थे अरित उनके कर्तव्यक्ष व्यवस्था थे

उच्चाधिकारी 'अनुसंपान' अर्थात् निरीक्षण कार्यो के छिये गाँव सारू में एक बार वीरों पर जाने थे। उज्जीवनी और तार्वाकात्र प्रदेशों में वह अर्थाव्य निन वर्षों की हो थी। ऐसे अधिकारियों में युक्त राक्क और प्रादेशक थे। युक्त एक सामान्य चारू है और इसका प्रयोग अर्थवास्त्र में भी मिलता है। काल्य-आदेशकेल बां के में अंबोक का कथन है कि प्रदेश के सभी देशों — (दिवीजनों) में आधुस्तिक (अधिकारी) होंगे जो क्षायर की नीनि को कार्यक्य से पा प्रायोगित अर्थवास्त्र का प्रदेश से स्वाप्त की साम होंगे प्रायोगित की स्वर्धक्य से भी स्वाप्त से साम होता है। उसका बढ़ी पर और कार्य था जो स्वाप्त स्वाप्त होता है। उसका बढ़ी पर और कार्य था जो

<sup>1.</sup> चट्टान आदेशलेख III E । यहां मैंने ल्यूडर्स और हुल्या की अपेक्षा देशदत्त भंडारकर और स्मित्र का अनुसमन किया है। इसमें मण्डेह नहीं कि इस पाट में सहसा एक नवे विवार का प्रारम्भ मानना पड़ता है। पर ऐसे सहसा परिवर्तन आदेशलेखों में अमामान्य घटना नहीं है। पूर्व वाक्य में अस्तिनयों को मितव्यिता और अपियह का उपरेख है, प्रशासन में भी इसी सिद्धानन का पालन हों यह भाव विचार-पूर्वला को आहत नहीं करता।

हस्स, पु० 5 टि० 7

आयुनिक जिटाविकारियों (कर्लेक्टर) का होना है। हो सकता है कि महामात्र की दर-क्ष्णी का वह अधिकारी रहा हो, किन्तु हसका निर्णय करना कटिन है। अधिकारियों में दौरों पर उन्हों को भेजा जाना या जो संबन्न और मुह स्थास के होते वे। उनके अस्य कार्य भी होने वे, विदोधन: न्यायकार्य का निरोधना ।

पुर्कों (एकेंटों) की अन्य श्रंणी थी, जिनके नीन विभाग होते थे। उनमें जो राज्जकों और मझार के बीच मध्यके अविकारी का कार्य करने थे उनसे सर्वोच्च पय था। अस्रोक ने प्रतिवेदकों (रिगोर्टरों) की नई निवृच्चित की थी। में भी समान श्रेणी के अविकारी थे। जैना कि अस्रोक का कथन है, उनका कर्तत्व्य यह था कि वह जहां-करी हो। और जो कुछ भी कर रहा हो—भोजन कर रहा हो, अंत-पुर में हो, रिनवास में हो, गोसाला में हो या पाठकी में जा रहा हो या उपवन में हो—सब समय प्रजा का हाल मुझे नुनावें। उनके तीचे मध्यम और भिन्न श्रेणी के 'पुक्व' भी होते थे। किन्नु हमको उनके कार्यों का ठोक-ठीक जान नहीं है।

अभिकेशों में जिन अन्य अधिकारियों का उस्केश है उनमें वस्भूमिक भी ये। अवस्य ही ये नहीं वे जिनको अर्थनात्त में गो-अप्यस नहा नया है, और सनके कर्तव्यों में गोरका मुख्य रहा होगा। इनके अधिकारियों के अन्य निकास (वर्ग) होते थे, जिनका विकारियों में अन्य निकास (वर्ग) होते थे, जिनका विकारियों में उस्केश है, किन्तु उनके कर्त्तव्यों का विस्तार नहीं किया गया है। मानवे स्त्रभन्देख में भी, टामस के मतानुसार मुख्य अधिकारियों और विभागों का उन्केश्व है, वो राजधानी और अर्थों में समझ , हारानों, शब्दुमारों और दूसरी राजकुमारियों के पुत्रों— विशेष करते थे। "यह प्रयस्था

<sup>1.</sup> चट्टान आदेगलेल iii-G; पू॰ 66 आदेगलेन, पीली Z.C.C; जीगड़ II, L; हुस्त पू॰ 5 टि॰ 3; टामस (इ० ए॰ 1919, पू॰ 97-112) प्रादेशिक की उटालि प्रदेश (=आदेश) सं मानता है और कोटि॰ अपैवास्त्र, अपि॰ 59 के तैन प्रदेशन की तुल्ला अग्रोक के पूर्वन व्याजनेन से करता है।

स्तं० ले० I. E, IV, G, VII M के पुरुष चट्टानलेख VI B के प्रतिवेदक और भी हल्स, प० xli

चट्टानलेख vii M

<sup>4.</sup> स्तम्मलेख vii CC-DD

है कि अभिलेखों में खुदे हुए आदेश अथवा वर्णन सांगोपांग नहीं हैं। उनके निर्देशों में अनेक विपयों का उल्लेख नहीं मिलता है। अभिलेखों को प्रशासन का कमबद्ध संग्रह नहीं कहा जा सकता है।

# 16. स्मानको साहित्या

किन्तु अिलेखों से यह नि-चित रूप से जात हो जाता है कि राज्य के दैनिक कार्यों में अशोक की भिमका सबसे महत्व की थी और सम्राट के उपदेशों और आचरण से शासन-व्यवस्था का नैतिक स्तर काफी ऊपर उठ गया था। सम्राट और अधिकारी दोनों सदा प्रजा-कल्याण में दत्त-चित्त रहते थे । उसमें कर्त्तव्य-निष्ठा का प्रवल भाव या और कर्त्तव्यों को परा करने में वह असाधारण शक्ति का प्रमाण देता था। उसकी निश्चायक घोषणा थी कि सम्प्रण प्रजा के कल्याण साधन से अधिक महत्व का कोई दसरा कार्य नहीं है। उसके लिए ऐश्वर्य और यश का वहीं तक मत्य था जहाँ तक उनके द्वारा लोगों में सदाचार, सदभाव तथा सख बढाया जा सकता था। उसका साम्राज्य काफी विशाल था; तथापि उसके प्रत्येक भाग तथा प्रत्येक वर्ग की जनता से स्वय सम्पर्क रखने को वह बहुत महत्व देता था। वह घोषित करता है कि "मै जो कुछ पराक्रम करता हैं वह उस ऋण को चकाने के लिए हो जो सभी प्राणियों का मझ पर है।" ऋण की इस परम्परागत भावना को अशोक बारम्बार दोहराता है। वह अपने अधिकारियों को भी नदा यही कहनाया कि प्रजा की समृचित रक्षा करना उनका धर्म है। उस रक्षा के द्वारा ही वे अपने स्वामी के ऋण से मक्त हो सकते हैं। यदापि अशोक की यह पक्की धारणा थी कि नैतिक -स्वारों के लिए बलप्रयोग के बदले समझाना-बुझाना श्रेण्ठतर मार्ग है, तथापि उसमें यह पैती दिष्ट भी थी कि राज की पुलिस और यहाँ तक कि सैनिक शक्ति का भी सर्वथा त्याग अव्यावहारिक है। उसने साफ शब्दों में घोषित किया था कि एक सीमा तक के अपराधों को, जो क्षंतव्य होंगे, क्षमा कर दिया जायेगा, किन्तू उसने लोगों को स्पष्ट चेतावनी भी दे दी थी कि उनको ऐसे काम नहीं करने चाहिएँ जिनके लिए विवय होकर उसे दण्ड का प्रयोग करना पुडे । यद्यपि दण्ड के प्रयोग से उसको क्लेश और अनुनाप होगा नथापि राजधर्म के पालन के लिए उसे दण्ड देना ही होगा । वर्ष में एक दिन वह बंदियों को मुक्त किया करता था। इससे,यह प्रकट होता है कि वह उन प्राचीन प्रथाओं

को मानता था जो उमकी क्षमाशीलना और विचारशीलता के अनकल पड़ती थीं, कलिंग के अभियान में उसने स्वयं अपनी आँखों से यद्ध की विभीषिका देख ली थी। उससे उसको इतना गहरा अनुताप हुआ कि उसने यद्धनीति का नदा के लिए त्याग कर दिया। यही नहीं कि उसने स्वत: अन्य देशों की विजय का विचार छोड़ दिया वरन उसने अपने उत्तराधिकारियों के नाम भी वसीयत लिखी कि भविष्य में ये इसी नीति का पालन करें। किन्त उसको यह परा विश्वास नहीं था कि उसके उत्तराधिकारी इस नीति का सर्वथा पालन करेंगे। इमलिए उसने यह भी कहा कि यदि उनकी विजय करने की प्रवल कामना हो ही, तो इस कार्य में मद और दयावान हों और उन्हें यह न भलना चाहिए कि आदर्श विजय धम्मविजय (धर्मके मार्गपर चलकर पाई गई विजय) है, न कि वल से प्राप्त विजय । यह इस बान का प्रमाण है कि अशोक कोई कल्पनालीक का प्राणी नहीं था, जिसका वास्तविकता से सम्पर्क छट गया हो। इसके विपरीत वह एक व्यवहार-कृशल राजममंत्र था जिसको मानव-स्वभाव का पूरा-पूरा ज्ञान था। असंभव आदशों के पीछे समात्र और प्रशासन में सुधार की अवहेलना नहीं करता था। सातवें स्तम्भलेख में वडे वास्तविक संतोष से वह लिपिबढ करता है कि "मेरे व्यक्तिगत उदाहरण मेरे जीवन में ही फल देने लगे", "मझसे जो सत्कर्म बन पड़े हैं उनका प्रजा ने अनुकरण किया है, और उनका वह अनसरण भी कर रही है।"1

 <sup>1.</sup> स्तं ॰ ठे॰ vii GG राजा के अध्यवसाय के लिए देखि॰ चट्टान केल VI.H.K.N. यम और कीचिं के मान्यन्य में उनके विचार के लिए देखि॰ पट्टानलेख x A-C स्तं ॰ ते vi E अपने उत्तर खूच के मिदाना आप करने के लिए देश ॰ चट्टानलेख VI. किंका केल I H; अफनरों के लिए दे॰ किंकालेख I Q U, III., क्षमा के लिए देश चट्टानलेख XIII. L-N संगठेख I Q U, III., क्षमा के लिए देश चट्टानलेख XIII. L-N संगठेख VL में जो उसके छड़्तीवार्थ वर्ष का है, उनके 25 बार कीट्यों के कीड़ने का जिक है और देशिंग हुट्टा पू॰ 128 टि॰ 8: अस्त्रों के परिस्ताम के लिए देखि॰ चट्टान केल XIII O-AA (वाह्वानमधी) राजा के उदाहरण का मुख स्तं ७ ठे॰ VII GC से स्पष्ट है। अवोक की धम्मविक्य की नीति का विचेष में ते हिस्ति विस्तार से दि कड़कता रिख्य, फरवरी 1913 पू॰ 114-23 में किंता है।

### 17. धार्मिक नीति

अब तक हमने अशोक को पासक, प्रशासक और राजमर्मज के रूपों में देखा है। अभिलेखों के आधार पर अब इस पर भी विचार करना चाहिए कि बौद्धधर्म के प्रति उसका क्या दृष्टिकोण था और उसकी इय दृष्टि का उसकी प्रजा, साम्राज्य और स्वतः बौदःवर्म पर क्या प्रभाव पडा ? राजसिहासन पर बैठने के समय वह ब्राह्मण धर्म का अनयायी था। कटटर ब्राह्मण धर्म के बाहर जितने मन प्रचलिन थे और जनना तथा राज की मंरक्षकता की अपेक्षा कर रहे थे, उनमें बौद्धमत नि:यन्देह भस्य था। आरम्भ से ही, दो संगीतियों के द्वारा अनुमोदित परम्पराओं वाला, बाँद्ध संय एक सुसगठित समाज था । बीद्ध आगम के अधिकांग ने आकार ग्रहण कर लिया था और इनमें जो न्यनतायें थीं उनको असोक की संरक्षा में निस्य ने कथावत्थ की रचना द्वारा पूर्ण कर दिया। स्तुपों के निर्माण तया वोधिमत्त्वों की पूजा का प्रचार हो चला था । पहले-पहल सेनार्ट ने यह दिवाया कि अशोक के आदेशलेखों तथा धम्मपद के नैतिक विचारों में समता है। उसने यह भी दिखाया कि दोनों में समान पदों का समान अर्थों में प्रयोग है। इसने यह प्रकट है कि दोनों में बौद्ध सिद्धांतों और नैतिक विकास का एक ही मोपान है । किन्तु हुस्य का मत भिन्न है । उसका तर्क यह है कि च कि आदेशलेखों में निर्वाण का निर्देश नहीं है इसलिए वे धम्मपद की अंग्रेक्षा बीद्धशास्त्र या धर्मदर्शन के विकास के प्राचीनतर स्तर को प्रतिबिधित करते हैं। किन्तु यह असंभव है कि निर्वाण की जो कल्पना आगम के आदांशों में वर्त्तमान है उससे बौद्ध समाज अशोक के समय में अनभिज्ञ था, और वह कल्पना उत्तरकाल में विकसित हुई। सच बात तो यह है कि वडी साववानी से अशोक ने आदेशलेखों में बीद धर्म के मलभत सिद्धान्तों को नहीं आने दिया। उदाहरण के लिए इनमें आर्य सत्यचतष्ट्य, प्रतीत्यसमत्पाद तथा आर्य अष्टांगिक मार्ग का कहीं उल्लेख नहीं है, जबकि इनके अतिरिक्त निर्वाण की कल्पना का भी अगोक काल के पूर्व ही पुणं विकास अवश्य हो चका था। इनको छोड देने और बारम्बार ऋण

पृ० liii आगम साहित्य के विकास के लिए इसी पुस्तक में प्रो० वागनी लिखित वर्म का अध्याय देखिए।

सिद्धांत, स्वर्ग तथा इहलोक के सत्कर्मों से स्वर्ग में सुख पाने की कल्पनाओं के उल्लेख से भ्रम में पड़कर कुछ लोग यह कहते है कि अशोक ने कभी बौद्ध धर्म को स्वीकार ही नहीं किया था और वह आजीवन वैदिक धर्म का अनुयायी ही बना रहा। दूसरों ने इसी को आघार बनांकर उसको आदर से बौद्ध धर्म का सभारक कहा है, जिसका यह दढ संकरूप था कि वौद्ध-पर्म की अपने साम्राज्य में ही नहीं बरन दूर देशों में भी फैलाया जाय, और उसके प्रचार के लिए उसमें समयानुकुल परिवर्तन करना उसके लिए आवश्यकथा। ऐसे प्रसार के लिए बुद्ध का घर्म, अपने आदास्वरूप में अत्यंत सीमित और मंघपरक तथा नियमनिष्ट था। उसने इसको उदार बनाया। उसने इसे एक प्रकार से स्तप और धात (स्मतिचिन्ह) पुजक बनाया। वस्तुत: इस नये रूप में इसमें कुछ ऐसी बातें भी आ गईं जो बुढ़ के उपदेशों के विरुद्ध थीं। किन्तू उनके द्वारा सब को इस धर्म को सभी जानियों और वर्गों के लोगों के योग्य व्यापक बनाने में महायता मिली। अभिलेखों में वारम्यार मदाचार का निर्देश आता है। उनमें जिस धर्मका प्रतिपादन है वह नीतिमुलक एवं सर्वमान्य हो गया है। बुद्ध का धर्म पहले एक शुष्क ज्ञानमार्गी मत था। उसको अशोक ने रंजित एवं भावात्मक भिन्त का रूप दिया, जो साधारण जनना को रुचने बाला हो गया। किन्तू अशोक के प्रयत्नों को इस रूप में देखना भ्रम है, क्योंकि इससे उसके कार्यों में जितने सज्ञान प्रयोजन का आरोप हो जाता है, बास्तव में वह था नहीं। उक्त विचार से यह भी प्रतीत होने लगता है कि बौद्धधर्म का महायान संप्रदाय उसके ही राजकाल में आधोपान्त विकसित हुआ और वह धर्म जो पहले जानमार्गी था अब भक्तिमार्गी हो गया, जिस भिक्त भावना का बुद्धवर्म के आरंभिक सिद्धान्तों में कोई स्थान ही नहीं था। इसमें आद्य बौद्ध वर्म के सैद्धान्तिक और शास्त्रीय पक्ष पर अधिक जोर पड जाता है और इसके नैतिक स्वरूप को भला दिया जाता है जो काफी बलवान था।

बौद्ध धर्म के प्रति अमोक की भावना नया थी, इसकी सूचना उसके अभिलेख नबसे सुन्दर रूप से करते हैं। उन लेखों के अध्ययन से यह निश्चित हो जाना है कि बुद्ध के धर्म को अधोक से मानवबादी की दृष्टि से देखा और समझा था। उसकी भावना अवश्वन ध्यावहारिक, सोद्देश्य और प्रतिक थी। किंका युद्ध से उसका कोमल मानव-हृदय जड़ से हिल उठा। उनका ध्यान उस मन की ओर मया जो अपने नैतिक एवं मानववादी स्वरूप के

लिये पहले से प्रस्थात चला आ रहा था। आरम्भ में उसके एक नये जीवन की प्रगति धीमी थी, किन्तु बीध ही अशोक में प्रगाढ़ उत्माह आ गया। वह संघ में गया और बद्धमन में दीक्षित हुआ । समय से उसने उन स्थानों की तीर्थयात्रा की जो भगवान के वासों से पावन हो गये थे। अपनी यात्राओं की स्मति स्थिर रखने के लिये उसने वहाँ-वहाँ दान दिये समारक निर्मित कराये धर्म-गालाये स्थापित कीं और स्तंभों पर लेख खुदवाये। बद्ध और स्वपों में मुरक्षित उनकी त्रानुओं की पूजा पहले से होती आ रही थी। जब उस महान मौर्य सम्राट ने बौद धर्म ग्रहण कर लिया तो उसके विशाल साम्राज्य के सभी भौतिक साधनों का उपयोग इस धर्म के प्रचार में हुआ। स्वयों और विहारों की सन्त्रा वह गई क्योंकि उसने बौद्ध-वर्म के प्रतीकों और स्मारकों को बड़ाने में जो कुछ उसने हो सकता थावह किया। साम्राज्य भर में ये प्रतीक फैल गये । उसके उदाहरण का प्रभाव उस पर भी पड़ा जो उसके समीपस्थ थे और उन व्यक्तियों ने भी सम्राट का अनुकरण किया। परन्तु इस बात का प्रमाण नहीं भिलता है कि अशोक ने धर्म परिवर्तन कर लोगों को बौद्ध बनाया या जानवज्ञकर उसने इन धर्म में ऐसे सधार किये जिससे वह सर्वसाधारण के लिए अधिक मान्य हो जाय । बास्तव में उसने अपने नये कार्य की स्पष्ट रेखा . खींच दी थी कि वर्म-सम्बन्धी यह मेरा प्रयत्न परम्यरागत अन्य राजकर्मी (पराण (किति) से कहां अलग है। हां ! अपने व्यक्तित्व के द्वारा जमने पुराण पिकृति में भी नये जीवन का संचार किया और वह उनको इस प्रकार से पुरा करताथा, जिससे प्रजा के नैतिक उत्थान का उसका उददेश्य भी सधना जाय । अशोक की मबसे वड़ी और महत्वपुर्ण नवीनना, जिसके लिए बह सर्वाधिक श्रेय का दाया करना है, यह थी कि अपेक्षाकत उपेक्षित वर्म के आदर्श का उसने उद्धार किया और राष्ट्रीय जीवन में उसको प्रमान स्थान दिया। यही वर्मादर्श उसके जीवन के कर्नांथ्यों की कसीटी था। उसका आदर्श उतना धार्मिक नहीं या जितना नैतिक और सामाजिक। यद्यपि जिस शक्ति से उसने इसका प्रसार किया वह उसके निजी धर्म के रूप में बौद्धधर्म को अपनाने का ही प्रत्यक्ष फल या. तथापि उसके आदर्श का ऐसा सर्वगत आधार था जिस पर सभी मत और वर्ष मिलने थे। उसने सानवें चटरान आदेशलेख में स्वयंकड़ा है, 'मभी बर्मों में मन की शुद्धता तथा आत्म-संयम की कामना की जाती है।" वर्म के आचार और विधि के विषय में उसने स्पट्ट रूप में कहा कि मझे इसकी चिन्ता नहीं कि कौन किस धर्म विशेष

का अनुयायी हैर, किन्तु मैं यह अवश्य कहता हूँ कि सभी एक-दूसरे का आदर करें, मैत्री और वान्ति का जीवन विताएँ तथा सामाजिक सदाचार का अभ्यास करें। अशोक ने सभी राजशक्तियों को लगाकर सदाचार के इसी आदर्श की चरितार्थं करने का प्रयास केवल अपने साम्राज्य में ही नही वरन उसकी सीमा के बाहर भी किया। उसको हम एक महान राजममंत्र इसलिए कहते हैं कि उसने प्रत्येक प्रकार का प्रयत्न उस सार्वभीम आधार का अनसंधान करने में किया जो उसकी सभी जातियों और वर्गों की प्रजा को मान्य हो। उसी विशाल आधार पर उसकी नीति निर्धारित थी। अकबर के पुर्व अशोक पहला शासक था जिसने भारतीय राष्ट्र की एकता की समस्या का सामना किया। इसमें उसको अकबर से अधिक सफलता भी मिली थी। इसका कारण यह था कि उसको मानव-प्रकृति का बेहतर ज्ञान था । एक नया धर्म बनाने या अपने धर्म को बलात सबसे स्वीकार कराने के स्थान पर उसने मुस्थिर धर्म व्यवस्था को स्वीकार किया और एक ऐसे मार्ग का अनसरण किया जिससे स्वस्य और मध्यवस्थित विकास की आजा थी। सहिष्णता के मार्ग से वह कभी विचलित नहीं हुआ। इस सामान्य नीति के केवल दो अपवाद हैं: एक जिसमें उसने पशुयज्ञों को निषिद्ध किया और दूसरा जिसमें उसने कष्टसाध्य कर्म-विधियों की हेयता प्रकट की । किन्तू इन दोनों अपवाद कर्मों का सामान्य उददेश्य ऑहंसा को प्रथय देना था, जो प्रायः सभी वर्गों को मान्य था।

अब विस्तारपूर्वक हम इसका विचार करेंगे कि उसके प्रश्म का अतिरिक्त कर्ण क्या वा और उसके किन-किन साधवों से इसकी प्रचारित किया। प्रशासकीय तथा राजकीय आजाओं को विलामुकों पर लुदवाकर उनको प्रकाशित करते एवं लोकप्रिय चनाने की प्रथा अवसानी कालीन ईरान में प्रथालन थी। ऐसा होना है कि अलमनियों से प्रेरणा लेकर अशोक ने धर्म के प्रचार के लिए उनकी ही प्रथा का अनुसरण किया था और अभिज्ञ सद्वाये थे और वह उन्हें 'पम-लिए' कहता है। अशोक के अनेक आदेशलेकों का प्रारंग 'श्वात विषय विवस्त राजा एवं आह" (देवताओं के प्रिय प्रियदर्शी राजा ने इस प्रकार कहा) से होना है और लेखों के मध्य में भी इस पदावती का प्रयोग होना है। फिर सहसा वैली विरक्त जाती है और अल्य पुष्ठ के स्थान पर प्रथम पुष्त का प्रयोग होने लगता है। यह वीती तत्कालीन अवसानी अभिज्ञ समा पर प्रमाम एटलाती है। फिर सहसा वैली वर्ज जाती है और अल्य पुष्ठ के स्थान पर मान एटलाती है। फिर सहसा वैली वर्ज जाती है विश्व स्थान कि स्वरहान का प्रयोग है वह प्राचीन ईरानी भाषा ने लिया था है। विश्व वाहरों का जो प्रयोग है वह प्राचीन ईरानी भाषा ने लिया प्रया है। वेता कि स्वरहान

के एक अभिलेख से जात होता है, गिरनार में तुपास्य सम्राट अशोक का गबनेर था। यह तुपास्य ति.संदेह ईरानी था। बस्तोक की राजसेवा में, विश्लेषतः साम्राज्य के पश्चिमोत्तर भाग में, और भी अनेक ईरानी रहे होंगे। सिकस्दर के आक्रमण के पूर्व ईरानी उस भूभाग पर काफी समय तक शासन कर चुके थे। बरोपी जी पीटी भी में इरान से जी गई थी। में

चौदह चटटान आदेशलेखां, कलिंग के दो आदेशलेखों तथा सात स्तंभ-लेखों में मरुवत: धम्म के विभिन्न स्वरूपों का वर्णन है। ये उस कार्यक्रम के अनसार हैं जिसको अहाक ने रूपनाथ के लघ आदेश लेख को जारी करते समय अपने लिए निश्चित किया था। यह उसका पहला राजकीय लेख है। यह छेख उसके तूरंत बाद जारी किया गया था जब अशोक ने बौद्ध-धर्म के सिद्धांतों के अनुगमन और उसके प्रचार में उत्साह दिखाना प्रारंभ किया या । इसमें अझोक दावा करता है कि धम्म-प्रचार के प्रयत्नों में उसे अच्छी सफलता मिली है और जंबदीप में देवगण मानवों से हिल-मिलकर रहने लगे हैं जैसा पूर्वकाल में कभी नहीं हुआ था। 'इस कथन का ठीक-ठीक बया तात्पर्य है' वह अब तक खल नहीं पाया है। इसके दो अर्थ किये गये हैं। स्मिथ के अनसार इसका यह तात्पर्य है कि घर्मान्ड्यन से मन्द्र्य देवता हो जाता है । हल्य ने चौथे चट्टान आदेश-लेख को देखते हुए इसका यह अर्थ किया है जो पहले से अधिक समीचीन है कि अशोक यहां उन "धार्मिक तमाशों का निर्देश करता है जिनको उसने अपनी प्रजा को यह दिखाने के लिए अर्दाशत किया था कि उत्साहपूर्वक धर्म के अम्बास -पराकम से उन्हें हैसे ही लोकों की प्राप्ति होंगी।"2 आगे चलकर सम्राट का यह वक्तव्य है कि उसकी सफलता उसके पराक्रम (प्रक्रम)का फल है और फिर यह आस्वासन है कि इस प्रकार के "प्रक्रम से छोटे-वड़े सभी वर्ग के लोगों को स्वर्ग की प्राप्ति हो सकती है।" वह अपना संकल्प प्रकट करता है कि "मैं धर्म की अधिकाधिक वृद्धि करूंगा और धर्मसंदेशों को लोक में प्रसारित करने के लिए शिलामुखों एवं स्तंभों पर उन्हें खदबाऊंगा।" अंत में सभी प्रादेशिक अधिकारियों को वह आदेश देता है कि धम्म-प्रचार के लिए लोगों को अपने क्षेत्र के सभी भागों में भेजें। आरंभ में जिस कार्यक्रम का निश्चय इस लेख में है उसी के

iilx ep हड़ड़ .l

<sup>2.</sup> बही, प॰ 168, पा॰ टि॰ 3

अनुनार दो बर्गों के बट्टान और स्तंभ-लेखों में उन्हें कार्य रूप दिया गया है। ये लेख उसके प्रारंभिक संकल्प को पूरा करते हैं। इनमें उनने अनेक बार यह कहा है कि, उपप्रदेशता स्वीकार करते हुए भी जिस नैतिक उत्थान के जिन कार्यों को गताब्दियों से नहीं किया गया, जिनके प्रति आसन उदासीन रहते आये थे, उस स्मृनना को पूर्ण करने के लिए धम्म-प्रवार का उसका यह नया प्रयास था, उसने यह नई प्रवा चलायों थी।

## 18. अशोक का धर्म

अशोक का धर्म मुस्लतः नेतिक सामाजिक आधार है, और उनके दया-धर्म के क्षेत्र में पशु-जाल भी मर्मिमिलत है। वेरंगुकों के गीड़ आदेश लेख के अनत में हमको यह कथन मिलता है, "माता-चिता और देंस ही वहाँ को आजाओं का पालन अक्टब करता चाहिए। मध्ये मानवों के प्रति दया प्रकट करती चाहिए। सस्य बोलना चाहिए। मध्ये मानवों के प्रति दया प्रकट करती चाहिए। सस्य बोलना चाहिए। दन नेतिक नुषों का-"धम्मनुषा"-का अबस्य पालन करता चाहिए। विकार तीरीत प्रतिक्वा कि अनुसार शिष्य को गृह का आदर करता चाहिए। किर तीमने चट्टान आदेशके में यह कहता है, 'माता-चिता की आजाओं का पालन अच्छा (साप्यू) है। मित्रों परिचितों, बंधु-बीचों, बाह्य वी तथा अपयों को दान देना अच्छा है। प्राधियों की हिंसा से बचना अच्छा है। अल्प व्यव और अल्प नंबच अच्छा है। प्राधियों की हिंसा से बचना अच्छा है। अल्प व्यव और अल्प नंबच अच्छा है। प्रति पाया है। यदि कोई दानवीळ है, किन्तु उत्तमें संवम, चित्त-बुद्धि, इतजता तथा दुर-मिस्त नहीं है. तो बह पतित है, अवम है। "यारदर्व और तेरहर्व चट्टान आदेशकेशों में प्रतिक्त गुंगी (भाव-बुद्धि, इतजता तथा दुर-मिस्त नहीं है. तो बह पतित है, अवम है। "यारदर्व और तेरहर्व चट्टान आदेशकेशों में प्रतिक्त कि है क्षेत्र स्वानकि के प्रति उदार व्यवहार पर बहुत बल विया गया है। 'दूसरे स्त्रोनकेश में प्रमा के वियय में मुझाइ को यह सर्व नीण

<sup>1.</sup> चट्टानलेख iv A; स्तं ० ले० vii B-E

आ० स० ई० 1928-29, पृ० 165-7, मि० ब्रह्मगिरि N-P (हुल्श, प्० 178)

<sup>3.</sup> हुस्य पृ० 5; चट्टानलेख III. D; मिला॰ चट्टानलेख IV C

<sup>4.</sup> वही, प् o 14, VII E

<sup>5.</sup> वही, पृ० 19 x1 C; पृ० 47, xiii G 1

एवं हरयहारी उनित है, "वमं करना अच्छा है। पर धमं क्या है? धमं यहीं है कि पाप से दूर रहें; बहुत से अच्छे काम करें; दया, दान, सख, सीच का पालन करें। मंत्रे अनेक प्रकार से छोगों को 'वक्खुबान' अर्थात् आध्यासिक इंग्टि कांशान दिया है।"

याम के दी दिखेष रूपों पर सम्राट का विशेष ध्यान वा-सभी धर्मविल्हाम्बर्गे के बीम महिष्णुना तथा येंत्री के आवों को बढ़ाना और सभी प्राणियों के प्रति दया का भाव । बारहवें चटना आदेशकेल सहिष्णुना के विदान्तों का बड़े स्पट्ट शब्दों में वर्षन है। मानव-इतिहास का बहु उदात्तनम लेख है। यहाँ उनका अविकल अनुवाद देना सबेषा उचित होगा।

"देवनाओं का प्रिय प्रियदार्शी राजा सभी वार्षिक सम्प्रदायों (पाणंडा) प्रविज्ञी और पृहस्यों का दान से और विविध प्रकार की पूजाओं से सम्मान करता है। किन्तु देवनाओं का थ्रिय दान या पूजा की उतनी परवाह नहीं करना विजनी इस बात की कि सभी सम्प्रदायों की सार-वृद्धि हो। सार-वृद्धि कई प्रकार में होती है। किन्तु इसका मूल वच्चोगृपित अर्थान् वाक् संयम से कम है। वचोगृपित क्या है? केवल अपने ही संप्रदाय का आदर क करना, विना अवसर दूसरे संप्रदायों की निन्दा न करना चाहिए। का किना केना चाहिए, मदा दुसरे संप्रदायों का आदर करना चाहिए।

'ऐसा करने ते मनुत्य अपने संग्रदाय की उत्नित और दूबरे संग्रदायों का उपकार करता है। जो अन्यया करता है वह अपने संग्रदाय की अति करता है और दूसरे संग्रदायों का भी उपकार करता है। क्योंकि जो कोई अपने संग्रदाय की भित्र में आकर कि मेरे मंग्रदाय की गत्य वह जपने मंग्रदाय की ती प्रयास करता है और दूसरे संग्रदायों की निन्दा करता है वह ऐसा करके वास्तव में अपने संग्रदाय की ही और गहरी अति पहुँचाता है।

"इमलिए समबाब अर्थात् मेल-जोल से रहना ही अच्छा है। यह समबाय क्या है ? लोग एक दूसरे के धर्म की बार्जे ब्यान से मुने और सेवा

बही, पृ० 121, स्तां० छ० ii, B—D, मिछा० स्तां० छे० vii EE और उसके बाद के H. H. से धर्म के बारे में पूरी कल्पना हो जाती है।

<sup>2.</sup> बही, पु॰ 21

करें। क्योंकि देवताओं के त्रिय की यही इच्छा है कि सभी संप्रदाय वाले बहुश्रुत और पवित्र सिद्धान्तों वाले (कल्याणागमाः) हों।

"'इसिलए जो लोग अपने ही सम्प्रदायों में अनुस्तत हों उनमे कहना चाहिये कि देवताओं का प्रिय दान या पूजा को उतना महत्व नहीं होता जितना इसको कि सभी सम्प्रदायों के सार की बृद्धि हो। इस कार्य के लिये धर्म-महामात्र, स्त्री महामात्र, द्वअभूमिक तथा अन्य ऐसे ही राजकर्मचारी नियुक्त हैं। और इसका फल यह है कि अपने सम्प्रदाय की उन्नति होती है और धर्म की उन्नति (धर्मस्य चर्मियना) होती है।"

अश्रोक की सिंहण्णुता सावंदेशिक थी, और वह अच्छी तरह जानता था कि उसकी नीति का मानव-प्रकृति से कितना पालन हो। सकता है और कितना नहीं। उसकी नीति की सफलता भागवीय सीमाओं के भीतर ही संभव थी। 'सावदें चट्टान-आंटालेल्स में उसका यह भाग अच्छी तरह से व्यक्त होता है। ''देवताओं का प्रिम्न प्रिमदर्शी राजा चाहता है कि सब जगह एसे प्रवेशाय के लोग निवास करे। वशांकि सभी संप्रदाश संगम और सिंह पृद्धि चाहते हैं। किन्हु मनुष्यों की प्रवृत्ति और उस्ति भिन्म-भिन्म होती है। ये या तो सम्पूर्ण रूप से सा आंशिक रूप से (यम का) पालन करेगे।'' सातवें स्वम्म-लेख में इसका स्वप्ट निदेश हैं कि किन-किन अधिकारियों को किन-किन धार्मिक संप्रदायों के प्रति क्यान्या करना चाहिये। इसका हम महामाओं के कर्तव्य निक्ष्ण के प्रसंग में पहले ही वर्णन कर वके हैं।'

नीचें चट्टान आदेशलेख में अगोक ने खुबक और निर्स्वक रीति-रिवाओं को हेय कहा है, विशोषकर सियों की उन प्रयाओं को जिनकी वे रोगावस्या में, विवाह या प्रमूति के अवसरों पर या गाप र निककते के समय करती है। वह चाहता है कि इन निकक्ष "मंगलों" को न्यूननम किया जाय और धर्म-मंगल को जो वास्तविक मंगल है, अधिकाधिक करें।

अशोक जितना यह चाहना था कि सभी छोगों की मैत्री का भाव रहे

<sup>1.</sup> बही, पृ० 14 vii A-D मि० स्तं ० लेख ० vi D-E; बही, पृ० 129

<sup>2.</sup> पूर्व पु० 225, टि० 2

हुल्श पृ० 38-9, जायमवाल के मत से मंगलों में पशुपक्षियों की बिल दी जाती थी (ज० बि० उ० रि० सो० iv, पृ० 144-7)।

उतना ही यह भी चाहता था कि लोग पशुओं के साथ दया का व्यवहार करें और व्यर्थ ही उनको कब्टन पहुँचावे। वह आहिंसा धर्मका पूर्णभक्त हो गया था । उसने इस अहिंसा को बढ़ाने के लिये अनेक योजनायें बनाई. जिनमें वे भी सम्मिलित थी, जिनसे पणओं के प्रति लोगों की निर्देशता कम हो। पहले चट्टान आदेशलेख में अशोक कहता है कि उसने अपने साम्राज्य भर में, पश्चाध और पश्यकों का निषेध कर दिया है। कतिपय समाजों को छोडकर जिन्हें वह अच्छा समझता था, उसने शेप समाजों का भी निवेध किया। उसका यह भी कथन है कि जहाँ राजकीय पाकशाला में नित्य सुपाणीय-शोरबे के लिये--हजारों पशओं का वध होता था, इस समय (जब उक्त लेख उत्कीणं कराया गया था) केवल तीन पश मारे जाते हैं, दो मोर और एक हिस्त । पर हिस्त का मारा जाना निश्चित नहीं है । किन्तु भविष्य में ये तीनों प्राणी भी नहीं मारे जायेंगे। स्पष्ट यह है कि अशोक दूसरों पर ऐसे प्रतिबन्ध नहीं लगाता था जिसका वह स्वयं पालन नहीं करता था। उपयुक्त लेख में शाकाबार को प्रोत्साहित करने का. जिसका प्रचार जैन समाज के बाहर नहीं था, यह ठोस कदम है। कुछ लेखकों ने पशुत्रथ निषेध को ब्राह्मण-धर्म के प्रति असहिष्णुता कहा है । इसमें संदेह नहीं कि वैदिक यज्ञों में पश्ओं का वध होता था और उक्त राजाज्ञा से उनका निर्णय हुआ। उस अर्थ में वह आज्ञा वैदिक धर्माचार के विरोध में थी। किन्तु इस प्रकार के कथन में अतिरंजना है। इसमें संदेह नहीं कि अशोक के काल में सारे भारत में वैदिक धर्म की यह प्रधानता नहीं थी जो उसके बाद के काल में हुई। स्वतः वैदिक धर्मावलंबियों में यह विवाद आरम्भ हो चुका था कि इन यज्ञों के स्वरूप की जिनमें जीवित पराओं का वध होता है बदल देना चाहिए । चाहे जो भी हो इतना तो सत्य है ही कि पशुपन्नों की संख्या कभी बड़ी न रही होगी, क्योंकि छोटे-से-छोटे पशुषाग में भी बहुत व्यय होता या। अतः पशुवधनिषध से कोई बड़ी ज्यावहारिक असुविधा नहीं हुई होगी। यह भी है कि जहाँ ब्राह्मण • यज्ञ मे एक पशुका वध होता था वहाँ सैंकड़ों पशुओं की बलि आम जनता की पुजाओं में होती थी, जिनमें पुजा की अपेक्षाकृत आदिम प्रया प्रचलित थी। इस निवेध का उन्हीं पर अधिक प्रभाव पड़ा होगा। उच्च स्तर के समाज और धर्म पर इसका प्रभाव बहुत न्यन था। इसी प्रकार उन समाजों का

<sup>1.</sup> हल्श, प० 2

निषेच हुआ था जिनमें एकिनिन जननमूह आमोद-प्रमोद करते ये और बड़े समुदाय के भोजनार्थ नहीं संख्या में पशुओं का वस होता था। अयोक ने उन समाओं को प्रोरसाहित किया जिनमें पामिक एवं सामाजिक नाटकीय प्रदर्शन किये जाते ये और आकाशीय एय, हाथी, असिनस्कंब तथा अन्य देशों की मूर्तियों का प्रदर्शन होना था, जिनसे एकिन्नित जनसमूह को उपदेश मिछता था और उनका चारिनिक उत्थान होता था। अतः पहले चट्टान आदेशलेख के निषेष का केवल इतना ही प्रयोजन था कि पसुवर्थों की संस्था कम हो, हिंसा कम हो।

दूसरे बट्टान आदेमलेल में उन प्रवन्धों का सविस्तर वर्णन है जिनको अवाक ने अपने साम्राज्य के भीनर और उसके बाहर मानव तथा पश्चों की पृथिषा के लिये किया था। उन प्रवन्धों में प्रमुल सभी प्राणियों के लिये विकस्ता था। उन प्रवन्धों में प्रमुल सभी प्राणियों के लिये विकस्ता और अप्टी-बृटियों के बन लगाने की योजना थी। इस विवय की अभिलेल की यह उसित है, 'दिताओं के त्रिय प्रयद्धीं राजा के साम्राज्य में सर्वत्र आरि सीमान्त क्षेत्रों में, जैसे चील, पाष्ट्य, सतित्यपुत, केतलकुन, ताम्रपणों कर, मोनराज सैतिलोक के राज्य के पड़ोसी राज्यों में भी, ये प्रवन्ध किये गये हैं।' इन राज्यों में सित्यपुत्र की स्थिति अभी हाल तक अमिदिबत थी। किन्तु अमी हाल ही में पर्याच्य पृट्ट भाषा-विज्ञानिक प्रभावों के आयार पर इसकी पहचान सलेम लिले में पर्याच्य सामनोडता

मिला० स्मिथ: अशोक, प० 159 और चट्टान लेख सं० iv B, हस्ल प० 7

<sup>2.</sup> स्मिय का अनुमान था कि सितयपुत के बारे में सर्वाधिक सम्भावना है कि यह नायमालम् तालुक, कीपंबदूर है. किन्तु उसके लिए उन्होंने वो कारण बतलावे हैं (अझोक प्. 161) वे अगासा हैं। अंडात्कर के मत सं स्तर्क बताया बंजन साल्युट हैं। यह अधिक पुष्ट मालूम पहता है। किन्तु अगोक का सितयपुत्र दक्षिण का कोई राज था। अतः मेरी समझ से यह राज्य महाराष्ट्र या उसके आसपास नहीं हो सकता। मिलाब हुस्त प्. 3 दि० 7 और भी देखिब दक्षिण भारत और लंका नामक इसी पुस्तक का अध्याय अदियामा से उसकी यहचान के लिए देखिब BSOAS xii (1948) प्. 136-7 और 146-7

ठख में जिसे केरलपूत्र कहा गया है, तो अवस्य ही मालाबार प्रदेश है। सर्वेत्र चिकत्सा की व्यवस्था के अतिरिक्त सङ्कों पर बाठ-आठ कोंग (जो लगभग भी मीक होता है) की दूरी पर कुए खुदे हुए थे जिनमें जल तक पहुँचने के लिखे सीड़ियों थीं। वदव्य तथा आम के बाग लगाये हुए थे जिनमें मानव और या दोनों बंगों के जीव विकास कर सकें। इन सभी के अतिरिक्त आपानों (याऊ) की भी बहुत से स्थानों में अवस्था थी।

अशोक ने राजकीय शिकार की भी पूरानी प्रया बंद कर दी थी, जिसके विषय में हमको भेगास्थीज का विस्तर वर्णन मिठवा है। अशोक की श्रीह्या-नीति ने धोरे-धोर नियम और नियंत्र की पूरी संहिता का ही रूप साराय कर किया जितके अनुमार पित्रयों और प्राणियों के वस और अंग-मंग पर रोक छगा दी गई । उसके छिए कटोर नियम वन गये। यह सहिता धांचवे स्तंत्र-छेल में है जिसके अंत में कहा गया है कि अशोक ने तत तक राज्याभियों के 26 वर्षों के अंतर्गत 25 वार कारागारों से वंदियों की सालामा मृनित की थी। यह प्रया पहले भी थी। अर्थवाह्म में उपर्युक्त दोनों विषयों का उसलेव हैं। स्नाध्यक्ष (वयन्ह के अल्या) तथा कश्यक्षममन् (नविधित्र तेशों के परितोध) के प्रकरणों में उन्द निर्देश जाते हैं। अशोक ने उन नियमों को परिवर्धित को सहिता को आरंग में यह प्रियों विषयों को विध्वत्र मुंची है जिसका व्या सर्वया निषद्ध कर दिया गया है। ऐने जीवों में तीते, संह, (उन्मुक्त पूटे) 4

चट्टानलेख II (पृ०4); स्तं० लेख vii, R-T (पृ०134-5)
 और II E (पृ०121)

<sup>2.</sup> चट्टान लेख vii A-D; हुत्श पृ० 37

हुस्ता पू० 127-8 और टि० 8, पू० 128 पर और भी देखि० अर्थकास्त्र II, 26 और xiii, 5

<sup>4.</sup> सण्ट है कि अन्य मांड और गायें अवध्यों की सुनी में शामिल नहीं हैं। किन्तु अर्थकास्त्र में सभी गाय-बेंडों को अवध्य करार दिया गया है। है। किन्तु अर्थकास्त्र में सभी गाय-बेंडों को अवध्य करार दिया गया है। के किट करात है। इस समित पूर्वी में मृत्युवीय किट करात है। इस मांड कर नहीं होगा, जो इन्हें सारेगा या मरवायेगा उसे 500 एण डंड क्योगा। स्पष्ट ही गोमांस भशण के बारे में मीर्थ-काल में मत्वुव नहीं हो पाया या अर्थकास्त्र इसका स्थिप करता है। स्वति होता अर्थकास्त्र इसका स्थिप करता है। है। स्वति होता और भी देखिक हुत्या, पृ० 127, दिठ 7 और स्मिप : अश्वीक, पृठ 206-7।

गाभिन या दय पिलाती वकरियां, भेंडें या सुअर या इनके वन्चे जो छः महीने तक के हों. शामिल थे। आगे चलकर इसमें कहा गया है ''मर्गों को विश्वया नहीं करना चाहिए। जीवित प्राणी सहित भनी को नहीं जलाना चाहिए। अनर्थ के लिए या प्राणियों की हिंसा के लिए बनों में आग नहीं लगानी चाहिए। एक पश को मारकर इसरे पश को नहीं खिलाना चाहिए।" इस निषेध सची के अनलर उन पर्वों का उल्लेख है जब कोई वध न हो । "प्रति चार महीने की तीन ऋतओं की तीन पूर्णमासी के दिन, चतदंशी, अमावस्था और प्रतिपदा के दिन तथा प्रत्येक उपवास के दिन न मछली मारना चाहिए, न बेचना चाहिए । इन सब दिनों में नाग (हाथियों के) बनों में और रक्षित तालावों (कैवर्त-भोग) में किसी भी दूसरे प्रकार के जीव न मारे जाएं।" अन्त में पर्व-दिनों पर बैलों, बकरों, मेंढों और सुअरों का विधया करना भी निविद्ध था। उक्त तिथियों के दिन बैलों एवं घोडों को दागमा भी निषिद्ध था। अझोक जानता था कि इन प्रयाओं को सर्वया बंद करना व्यावहारिक न होगा। इस संहिता का आधार प्राचीन प्रथा में था, तथापि इस पर अशोक के मानस की छाप है, और यह अशोक के समस्त साम्राज्य में लाग थी। इसके सभी नियमों को कठोरता से लाग करना एक कठिन कार्य रहा होगा । इसमें आज्ञाओं का वैसा विधान नहीं है जैसा अर्थशास्त्र में है। तथापि यह संहिता सम्राट की पूत-कामना मात्र न थी। उसने इसे कार्य-रूप में परिणित करने के लिए ठोस कदम भी उठाये होंगे। वास्तव में देश के व्यवहारों को ही इसमें नियमों का सुन्दर और सर्वांगपूर्ण रूप दिया गयाथा। उनसे किसी को यह नहीं लगा होगा कि उसके दैनिक जीवन में कोई उद्देगकर हस्तक्षेप किया जा रहा है।

इस प्रकार हम देखते हैं कि अवोक का यमं सामाजिक नीति-शास्त्र की एक व्यावहारिक सहिता था। धर्म अववा दर्शन (theology) से उसका कोई मतलव नहीं था। समाट ने अनेक प्रकार से यह व्यवस कर दिया था कि जिन सद्युगों को प्रवा को उद्दिश्य करने उसने प्राहा था, जनका अवद्गर ही उनकी दृष्टि में महतन विषय था। वह ब्रोक पर अधिक और देता है। उनमार्ग पर जाना बड़ा सरल है, किन्तु सभी के लिये और विशेषकर वड़े लोगों के लिए सदाचारी बना रहना बड़ा कठिन है। वह कुस्तित वासनाओं की, जैसे कूरता, निष्टुरता, लोश, पर्मांड और द्वेंग की नित्रदा करता है और सभी की सदीव करता है कि इनके विशोम्त होकर दुक्कों के आल में न पड़े धर्मताक को सभी दोनों में श्रेष्ट मानकर बड़ उसकी प्रशंस करता

है, और मित्रों, सम्बन्धियों तथा पड़ोसियों से भी आग्रह करता है कि वे एक दूसरे से समय-समय पर सका वर्णन किया करें। यह पारस्परिक सहायता है। ऐसा करना साथ है और करणीय है। एक पूरे राष्ट्र का नैतिक उत्थान करना महान कार्य है, वह इसको स्वीकार करता है और चटटान आदेश-लेखों के अन्त में कहता है कि मेरा साम्राज्य बहुत विस्तृत है। बहुत लेख खदवाये गये हैं और भी खुदवाये जायेंगे। विषय की मनोहारिता के कारण एक ही बात को बारबार भी कहा गया है, ताकि लोग उनके अनसार आचरण करें। वह यह भी स्वीकार करता है कि प्रशासकीय निवमों की अपेक्षा नैतिक उपदेशों के द्वारा किया गया विचार-परिवर्तन अविक श्रेष्ठ है। इससे नैतिक उत्थान होता है। सातवे स्तंभ-लेख में वह अपने विश्वास को इस प्रकार व्यक्त करता है, "मैने दो मार्गों से प्रजा की यह धर्म-बृद्धि की है : धम्मनियम (नियमन) से और निकाती (विचारपरिवर्त्तन) से । किन्तु इन दोनों में धर्म-नियम का मूल्य नहीं के बराबर है, किन्तु विचार-परिवर्त्तन से धर्म-बद्धि कहीं अधिक होती है।" इन सभी प्रयत्नों और मार्गों के ऊपर उसका अथक वैयक्तिक उदाहरण था । उसने आमोद-प्रमोद की यात्राएं (बिहार-यात्रा) छोड दीं जिसमें मुगया भी सम्मिलित थी, और उनके स्थान पर धर्मयात्राएँ आरंभ कीं। इन धर्मयात्राओं को वह इस प्रकार समझाता है, "इन यात्राओं में यह होता है : ब्राह्मणों और श्रमणों के दर्शन करना और उनको दान देना: बद्धों के दर्शन करना और उन्हें स्वर्णदान देना, ग्रामीण-जनों के दर्शन और उनको धर्मोपटेज देना और उनसे धार्मिक वार्त्तालाप करना।''<sup>1</sup> वह बारम्बार यह आशा

<sup>1.</sup> देखिल जीक पर बल देने के लिए चट्टानलेख iv, H, F; धर्माचरण की किंद्रनाइयों के लिए चट्टानलेख v B-C, स्तम्भलेख I C उच्चवारों के लिए चट्टानलेख v B-C, स्तम्भलेख V C; राग के कारण पाप, स्तम्भलेख iii, F, धर्मदान की प्रयंता चट्टानलेख v C; राग के कारण पाप, स्तम्भलेख iii, F, धर्मदान की प्रयंता चट्टानलेख viii A-D का परिशिष्ट, योक बनाम मत परिवर्तन स्तं लेल vii JJ-NN, धर्म-धात्राएं, चट्टानलेख viii A-D; पुत्रांगि, चट्टानलेख vii F, VE, VI M और सी, निम्नलिखित अंदा भी रोचक हैं. इस्त्रं लेल vi B जितमें कहा गया है कि धर्मालिपयों का ब्रुदान अशोक के अभियेक के तेरहलें वर्ष से युक्त हुआ, चत्री C में राजा का अपने सम्बत्यायों का ष्यान रखना, स्तल लेल & vii J-L और P में जनता में धर्म के प्रचार के कार्यों का प्रयान, स्तल लेल % vii J-L और P में जनता में धर्म के प्रचार के कार्यों का उच्लेल हैं।

प्रकट करता है कि उसके पुत्र तथा पीत्र उसके मार्गका अनुसरण करेगे और स्रोगों में घर्मका प्रवार करेगे।

तो, इस प्रकार हम देखते हैं कि अधीक एक महान् नरेत था। उसका 
सासनकाल राष्ट्रों के इतिहाम में असामान्य तथा देदीप्याना गुग था जितमें 
आजा को यदि मुल का पूर्ण लाभ नहीं तो कम से कम उनकी एक सकत तो 
अवस्य मिली। उनकी महता इसमें थी कि आर्रम में ही उनते स्पष्ट रूप 
से यह आन लिया कि भानव-जीवन का मूच्य क्या है, और आजीवन इसके 
लिखे कठिल परिश्म करता रहा कि लोगों को जीवन के नितक सदेश, जो 
उसके हारा ब्यनत हुए थे, सुनने के लिखे वागृत करे। उसने वीड घर्म 
लिखे कठि कार्य किले और जहाँ-कहीं बीड परंपरा है, वहां उसकी स्मृति अव 
तक ताओ है। ईसा की तरहीं गती के अनियम चरण में वर्मा के निवामियों 
ने बोच-गया में एक चैरव की पहिचान की थी। यह चैरव उन 84,000 
वैद्यों में से या जिनकों सिरिय-माशोक' ने बुढ अगवान् के निर्वाण के 218 
वर्ष अनतार पिर्मित कराया था।

बया अशोक सम्राट और मिलु दोनों ही था ? बया बौद्ध संव का बहु प्रयान पृढ़ हो गया था और तदनुसार ब्यवहार करता था ? बया यह कहना जिक होगा कि बहु उतना बड़ा धार्मिक सम्राट नहीं था, जितना बड़ा धर्मिक सम्राट नहीं था, जितना बड़ा धर्मेगृढ़ था जितना बड़ा प्रमंगृढ़ था जितना बड़ा प्रमंगृढ़ था जितना बड़ा मुख्य और मार्सात है, किन्तु इसलिय नहीं कि उनमें सार्वजनिक मार्मात का बड़ा मुख्य और महत्व है, किन्तु इसलिय नहीं कि उनमें सार्वजनिक मार्मात अर्थात् धर्मेगृढ़ के सर्व हो बास्तव में ये 'धर्म-लिपियां' है जैसा इन्हें वह स्वयं कहता है। इससे सरेह तहीं कि वीद्ध धर्म प्रहण करने के बाद ही उनमें यह धर्मिक उत्साह आया, वर्गोंक बौद्ध धर्म के नैतिक स्वरूप का, जो संवीय धर्म करता है। तस्पार वर्गोंक बौद्ध धर्म के नैतिक स्वरूप का, जो संवीय धर्म के नितक स्वरूप हो। तस्पार हम की की

एपि इंडि xi, प्० 119

स्मिय : अझोक (3) पृ० 35-36; एलियट, हिन्दूइङम एण्ड बुद्धिङम i, प्० 265

विशेषताओं को देखते हुए हम कह सकते हैं कि ये विशेषताएं बौद्ध धर्म की ही नहीं हैं, अपित किसी भी भारतीय धर्म में मिलेंगी। दूसरी बात यह है कि बौद्ध संघ को चर्च (संघ) नहीं कहा जा सकता है जिसका एक प्रधान घर्माध्यक्ष होता है जिसकी अधीनता में अनेक गुरु होते हैं जो उसकी आजा मानते हैं। बौद्धी संघ एक ऐसा संगठन था जिसमें असंख्य स्वतस्त्र बिहार थे जो समान रूप से केवल तिरस्त-बुद्ध, धम्म और संध-को मानते थे, किन्तू जो "धम्म ' और 'विनय' के अनुसार अपने-अपने जीवन के व्यवहारों को चलाते थे। इसमें किसी संघाधिपति (Head of the Church) की गंजाइश नहीं थी। संघ के नाम अशोक के पत्र (कलकत्ता-वैराट अभिलेख या जिसे भाव आदेगलेख कहते है) में सब का ध्यान सात धर्म-ग्रंथों की ओर आकृष्ट किया गया है। किन्तु उसकी ध्वनि राजाज्ञा की नहीं है। उसमें अत्यन्त आदरयका पदावली का प्रयोग हुआ है। उसका अन्तिम कथन यह है-"भंते, में चाहता हैं कि अनेक भिक्ष और भिक्षणियाँ इन "धम्म"-व्याख्याओं को बारम्बार सुने और मन में घारण करें। इसी प्रकार उपासक और उपा-सिकाएं भी इनका श्रवण करें और मन में घारण करें। भंते ! मैं यह लेख इस-लिए खुदबा रहा है कि लोग मेरा अभिप्राय जानें। उक्त मत उस महाराजा ने धम्म का अध्ययन और संघ की सहायता के लिए मनन करने के उपरान्त व्यक्त किया था। वे मत आदर के योग्य थे और लोगों ने इसी आदर से उनको ग्रहण भी किया होगा। इनसे न शासक का, न धर्मगुरु का अधिकार-भाव सुचित होता है। संबभैद वाले आदेशलेख को राजकीय अधि-कार से युक्त कहे तो अधिक उचित होगा। उसमें स्वष्ट शब्दों में सिविल अधिकारियों को आदेश दिया गया है कि अपन-अपने अधिकार-क्षेत्र में वे भेद उत्पन्न करने वाले भिक्षुओं को संघ से निष्डासित करें, स्वेतवस्त्र घारण करने के लिये उन्हें विवश करें और उन्हें "अवासों" में रखें। परन्तु इस आदेश के लिये संघ का अनुनय प्रतीत होता है, क्योंकि उनको उन अवांछित लोगों के भीतर आजाने से जिनकी सच्बी श्रद्धा संघ के नियमों में नहीं थी. कडिनाइयां होने लगी यीं। बौद्ध-संगीति हो चकी थी और संघ के कार्यों की

हुल्ल पृ० 175

बही, पृ० 163-4 और शुद्धि-पत्र

नई व्यवस्था कर दी गई थी। किन्त उस व्यवस्था का पालन करा सकना संघ के वश की बात नहीं थी। अतः संघ को विवश होकर लौकिक सत्ता की सहायता लेनी पड़ी। उसने सहायता के लिये प्रार्थना की और राज्य से सहायता मिली भी । अशोक ने इन परिस्थितियों में जो सहायता संघ को दी थी उसे वह किसी भी अन्य संगठित निकाय को देता जो बाहरी लोगों से उस प्रकार आकांत होती । अन्त में यह भी कथनीय है कि इस बात का पर्याप्त प्रमाण नहीं है कि अशोक ने पब्बज्जा ले ली थी। लघु चट्टान आदेश-लेख में संघम्उप-ई, पदावली आई है किन्तु उससे उसके भिक्ष-धर्म ग्रहण कर लेने का प्रमाण बड़ा निर्वेल है। अशोक के समय तक "पब्बज्जा" की प्रथा दढ हो चकी होगी। प्राचीन एकतन्त्र के सिद्धान्तों के सम्बन्ध में हमारी जो धारणा है उससे इस परिस्थित का मेल नहीं खाता कि कोई राजा भिक्ष हो जाय और साथ ही राजा के सभी विशेषाधिकारों का भी उपयोग करता रहे । महावंश का कथन है कि अशोक ने लंकाबिपति को भेजे गये अपने संदेश में कहा था कि शाक्य-पुत्र के घम का में उपासक हो गया हाँ। यदि लघु चट्टान आदेश-लेख के अस्पष्ट निर्देश को छोड़ दिया जाय तो दूसरा कोई प्रमाण उसके भिक्ष होने का नहीं है। हाँ, अनेक शतियों के अनन्तर का इत्सिंग का वर्णन जरूर है कि उसने भिक्षु वेश में सम्राट की एक मूर्ति देखी थी। किन्तु उस मूर्ति के दो समाधान हो सकते हैं। संघ में जाकर धम्म का उपदेश सुनने के अवसरों पर भिक्षुओं के प्रति आदर दिखाने के लिये अशोक भिक्षओं का वस्त्र घारण कर छेता रहा होगा, और उसी अवसर की स्मृति को जागत रखने के लिये वह मृति बनाई गई होगी या, अपने शासन-काल के अन्तिम वर्षों में अशोक ने साम्राज्य का त्याग कर यति जीवन को ग्रहण कर लिया था, क्योंकि इस विषय की बुद्ध भगवान की एक भविष्यवाणी का दिव्याबदान<sup>2</sup> के अशोक-वर्तनावदान (xi) प्रकरण में उल्लेख मिलता है।

#### अज्ञोक के उत्तराधिकारी

अंशोक के राज्यकाल के अनन्तर मौर्य साम्राज्य के इतिहास पर एक अभेध अंघकार छा जाता है। केवल एक बात निश्चित है। वह यह है कि जिस

<sup>1.</sup> मा वं o xi, हुल्ला प् o xliv-xlv

<sup>2.</sup> दिव्या० प० 140-1

साम्राज्य की स्थापना चन्द्रपुत्त ने की यी और जिसको उसके पुत्र और पीत्र ने बढ़ाया और पूर्ण ऐद्वर्थ में मुरितित रक्षा था, वह बहुत काल तक नहीं जल सका । तीवर ही एकमान पुत्र है जिसका अद्योक के अभिकेखों में नामोस्लेखा है। किन्तु उसके सम्बन्ध की फिर कोई बार्ता नहीं मिळती है। कराबित को जीवन-काल में ही उसकी मृत्यु हो गई थी। पुराष अबदान तथा जैन बातांए विभिन्न कथाएं कहती है। उत्तरकालीन कश्मीरी कल्हण और तिब्बती तारनाथ ने इस सम्बन्ध के जो बर्गन दिये हुँ वे भी एक दूसरे से भिन्न है। इन परस्यर विरोधी वर्णनों को समिवत करने का कोई सायन नहीं है। केवल यह माना जा सकता है कि अशोक के निधन के उपरान्त उनके बचे हुए कुमारों में साम्राज्य विभवत हो गया, और उपरान्य प्रतिकेश क्षाया पर अशोक के उपरान्त मौं साम्राज्य विभवत हो गया, और उपरान्य सामना के विषय के अशोक के कि विभाव हो। या हमारी जितनी वानकारी है उसके आवार पर अशोक के उपरान्त मौं साम्राज्य का कमागत इतिहास लिखना असम्भव है। हम केवल इतना ही कर सकते हैं कि उपरान्य प्रमाणों में जिन-जिन सासकों का उस्लेख सिलता है उनके नाम और राज-काल यहाँ दे हैं:—

| पुराणां क | अनुसार |
|-----------|--------|
|           |        |

दिच्यावदान के अनुसार 1. कुनाल (इसने राज्य नहीं किया)

कुनाल—8 वर्ष
 कुनाल (इसने राज्य नहीं ।
 वन्ध्यालित (पुत्र-1) 8 वर्ष
 सम्पदि (कुनाल का पुत्र)

3. इन्द्रपालित, दायाद (बन्धुपालित 3. बृहस्पति (सम्पदि का पुत्र) का भाई?)–10 वर्ष

का भाइ:)—10 वर्ष 4. दशोन, नप्ता (बन्धुपालित का 4.

4. वृषसेन (बृहस्पति का पुत्र)

पौत्र)-7 वर्ष 5. दशरथ (दशीन का पुत्र)-8 वर्ष 5. पुरुषधर्मन (वृषसेन का पुत्र)

सम्प्रति (दशरथ का पुत्र) – 9 वर्ष 6. पुष्यमित्र (पुष्यधर्मन का पुत्र)

7. शालिशूक-13 वर्ष

8. देवधर्मन—7 वर्ष

9. शतधनुष (देवधर्मन का पुत्र)-8 वर्ष

10. बहदय — 7 वर्ष

 पुराणों के लिए दे० पाजिटर : डाइनेस्टीज आफ किल एज, पू० 27-30; दिख्या० संपा० कावेल और नील (1886), पू० 430 : तारनाथ : हिस्सो आफ बुढिज्म, अनु० शीफनेर, पु० 48

2. कुछ सूचियों में ही उल्लिखित

# तारनाय के अनुसार

- 1. कुनाल
- 2. विगताशोक
- 3. बीरसेन

यद्यपि सभी पुराण इस विषय में सहमत है कि नौ मीर्य शासकों हो। 37 वसं तक राज्य किया तो भी निस्ती भी पुराण में पूरे व्यारे के साथ अरोक के काल का विस्तार नहीं है। ऐसा प्रतीत होता है कि उकत शासनकाक माम और साम्राज्य के पूर्वी आये भाग का है। इन सभी सुवियों में जितने नाम आये हैं उनमें केवल दशरण के बारे में ही पुरालिपिक प्रमाण उपलब्ध हैं। परस्तु बीड और जंन विवरणों में उसका माम नहीं आता है। अभिषेक के बाद नागाजुंनी पहाहियों में उससे आजीवकों को तीन गुफाओं के हान विये ये जिनका उस्लेख अभिलेखों में आता है। इन अभिलेखों की विवर्ण और संति और संति की साम प्रति और संति की साम प्रति हों। यह अभिलेखों की लिए और संति वर्ण प्रताय पहाहियों में पांच जाने वाले पड़ोस के अयोक के अनिलेखों से मिलती है। येथ नामों का आधार केवल परम्परागत अनुस्तृति है। यह भी कहा जा सकता है कि वो इतिहास में लुप्त हो गया है, उसको अनुस्तृतियां पूरीक्षेत रखती हैं।

सम्पद्दि अथवा सम्प्रति का नाम बीद्ध और जैन साहित्य में प्रस्थात है। दिख्याब्यान के अनुसार वह कुनाल का पुत्र था। मगध राज्य के सिहासन पर उसको मन्त्रियों ने विचित्र स्थित में स्थापित किया था। अशोक ने संय को एक सी करोड़ के दान को प्रतिज्ञा की थी। अपने शासनकाल में वह केवल 96 करोड़ दे पाया था। शेष चार करोड़ के दरले उसने अपना राज्य ही संब को सम्मिन कर दिया। मन्त्रियों ने प्रयत्न करके ये चार करोड़ इकद्दे कर लिये। संघ को बद्ध पन देकर राज्य को बंधक से छुड़ा लिया और प्रप्तिन से संघ ने सहस्त पन देकर राज्य को बंधक से छुड़ा लिया और प्रप्तिन से संघ ने सहस्त या विद्या। में वैन विद्या वोक जनुसार भी सम्प्रति ही अशोक का उत्तर शिक्षाया। मृहम्मिन ने संप्रति को जैन प्रमं की दीक्षा

<sup>1.</sup> ξο το το 1891 το 361

दिव्या०, बही: इसी क्या में पहुले यह कहा गया है कि सम्प्रति और उसके मंत्रियों ने राज्य और प्रजा के हित की दृष्टि से अशोक को संघ को दान करने में वारित किया था।

दी, और दीक्षा के बाद सम्प्रति ने जैन धर्म के लिये वे सभी कार्य किये जो अयोक ने बुद्ध यमें के लिए किये थे। उसने मन्दिर बनवाये, उसने प्रमूत सम्पत्ति दान दी और जैन धर्म का प्रचार दूर अनार्य देशों में भी किया पार्टालपुत को उसकी राजधानी कहा जाता है। परन्तु अन्य बिवरणों में उसकी उज्जैन का शासक कहा गया है। देसकी ही अधिक सम्भावना प्रतीत होती है। यदि अयोक का पीत्र संप्रति उज्जैन में शासन करता था तो उसका दूसरा पीत्र दलाय पार्टालपुत्र का राजा रहा होगा। यह निश्चय करता करता करता हि सार्टी है कि बन्दु-पालित (बायू) और विगतायोक (तारनाय) संप्रति के ही अपर नाम थे या वे सम्प्रति के भाई थे।

हम देख चुके हैं कि कश्मीर का इतिहासकार करुहण अशोक के एक पुत्र जलीक को प्राचीन वार्ताओं के आधार पर उसके बाद कश्मीर का राजा होना बतलाता है। कहा गया है कि जलीक ने म्लेच्छों (मूनानियों?) से अपने राज्य को मुक्त किया और करनीज तक उसका विस्तार किया। वह सैन धर्म का विशिष्ट मंग्सक था।

द्यालिगुरू का नाम बायु पुराण और विष्कृपुराण में ही नहीं, अपितु गार्मी संहिता के 'युग पुराण' खंड में भी उल्लिखित है, जहाँ कहा गया है कि उसने जैन धर्म के प्रचारार्थ बहुत कुछ किया, यहां तक बल-प्रयोग भी।

तारनाथ ने जिस बीरसेन का उल्लेख किया है वह गांधार में राज्य करता प्रदिवीस्त ने इंड पूर 20 में किर से सिवारी से एंडियोस्त ने इंड पूर 20 में किर से मित्रता स्थापित की थी। पीलिबियूस ऐंडियोस्स के सम्बन्ध में कहता है—''काकेशस को पार कर वह आरत में प्रविश्व हुआ और भारतीय महाराजा मुभागमेन से नई सींब कर ली। यही इसने और हाथी प्राप्त किंते, जिससे उसकी सेना में एक से पेचाह स्थाप अपने अपने से स्थाप अपने किंते, जिससे उसकी सेना में एक से पंचार स्थाप अपने अपने से स्थाप अपने अपने से स्थाप अपने अपने से स्थाप अपने अपने से स्थाप से स्थाप अपने से स्थाप अपने से स्थाप अपने से स्थाप अपने से स्थाप से स्याप से स्थाप से स्थाप

बांबे गजे टियसं I, i, प० 14-5

<sup>2.</sup> पुर्व प० 219

<sup>3.</sup> हिस्ट्रीज xi, 39, खंड 4, 302, (लोएव क्लासिकल लाइब्रेरी बनु० डब्स्यू आर० पैटन)

करने के लिए वहीं छोड़ दिया जिसकी बाबत भारतीय नरेश से करार हुआ या।" नि:अदेह यह उस मैत्री का नवनिर्माण था जो सेल्यूक्त के बंधजों और मोर्यों के बीच पहले हो चूकी थी, जबकि दोनों साझाव्यों की स्थापना हुई थी। वेसा उस समय हुआ करता था, यूनानी सासक ने अपनी सेना के लिये हाथियों की याचना और माप्ति की। सुभागसेन मोर्य हो सकता है। 1

दिष्यावदान में पुष्पिम की गणना मोथों में की गई है, वह ठीक नहीं है। अपन सभी बातांकों में बहु यू-मनंत को पहला शासक कहा गया है, जो पहले अनिम मोथे सासक बृह्य का सेनागिति या और बार को स्वयं सत्ताधारी ही गया। बाण ने अपने हुवैबादिक में जहाँ कपटपूर्ण हत्याकों का वर्णन किया है वहाँ उत्तकी उक्ति है—"कपटी सेनापित पुष्पिम ने यह बहाना करके कि महाराजा को समस्त में ना का निरोक्षण कराया जायेगा, अपने प्रतिवादुर्वण (बृद्धित) मोथें स्वामी बृह्दर की हत्या कर दी।" इती प्रकार खिल्मुनुराण में भी कपन है कि, "सेनापित पुष्पिम बृह्दर को निमृत कर देना और राज्य का खतीस क्यों कर शासन करेगा। बृहद्द के बस से मोथें साम्राज्य का भी अन्त हो गया। वह ईसामुब्ध 85 के कपम्यन की पटना है

इसमें संबेह नहीं कि पुष्पित ब्राह्मण था। करिंग के चेत और सात-बाहन, ओ मीर्च साम्राज्य के भिन्न-भिन्न भागों में मीर्चों के उत्तराधिकारी हुए, ब्राह्मण ही थे। ने तर्क किया जाता है कि अगोक की बीटपांधीय और सम्भवत: उसके उत्तराधिकारियों की जैन-श्राधा गीतियों की प्रतिक्रिया स्वरूप

मि०हे०व० रायचौधुरी : पोलिटिकल हिस्ट्री(4) पू० 300-1 : टार्न : वी प्रीक्स इन वैक्ट्रिया एण्ड इंडिया, पु० 130 और 154

<sup>2.</sup> बाण के पाठ में प्रकाद्यंलम् के स्थान पर प्रतिकाद्यंलम् पड़ना (हु० च० बम्बई नि० सा० प्रेम, 1897, पू० 198-9) और उसके आचार पर बड़े-बड़े निकार्य निकालना (दे० स्मिथ-अ० हि० ई० 4, पू० 208) मुझे अनावस्थक जान पड़ता है। वि० प्र० के लिए देखि० पाजिटर पूर्वोद्ध तप्० 31 और 70

हिमय अ० हि० इं० (4) पृ० 204 और टि० 2 है० च० रायचीघरी ने पी० हि० इं० (4) पृ० 294 तथा आगे में हरप्रसाद शास्त्री के कथन की विस्तृत परीक्षा की है।

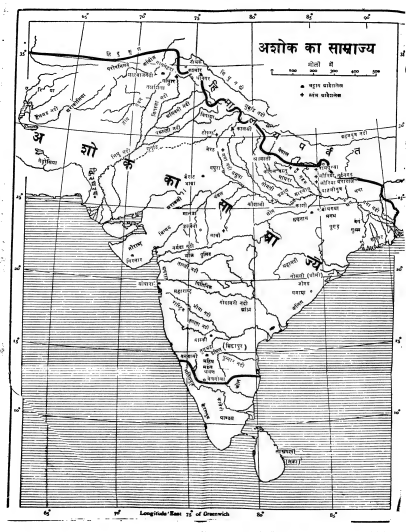
बाह्मणबाद ने बिदोह कर दिया. जिससे भौयों का पतन हो गया। अजोक के शासन-काल का जो वर्णन हमने दिया है उसमें दिखाया है कि अशोक की बौद्ध-नीति संकीणं नहीं थी । उसकी धार्मिक नीति विश्वात्मक सहिष्णता एवं विविध धर्मों में मैत्री स्थापित करने की थी। जो आदर-सम्मान श्रमणों का होता था, वही ब्राह्मणों का भी होता था। इसका तनिक भी प्रमाण नहीं मिलता है कि अशोक में किसी प्रकार की बाह्मण-विरोधी भावना थी। सच बात तो यह है कि हमको इसका ज्ञान नहीं है कि अशोक के शासन के अनन्तर क्या हुआ । यह भी विचारणीय है कि पृष्यमित्र, चैत और सातबाहन अशोक-काल के बहुत बाद के है। यह सम्भव नहीं कि उन्होंने अशोक की बीद्ध-पक्षीय नीति का ब्राह्मणीय मंच से विरोध किया हो। मौर्य साम्राज्य के पतन के दो अन्य कारण भी सझाये जाते हैं। मीर्य साम्राज्य के सबों के अधिकारी अत्याचारी हो गये थे और उधर अशोक की नीति शांति-प्रधान थी । विख्याबदान की गाथाओं में दृष्ट अमात्यों का निर्देश है. किल उसके आधार पर हम यह नहीं कह सकते कि सामान्य रूप से अशोक के साम्राज्य में अत्याचार फैला हुआ था। इस संदर्भ में प्राय: कलिंग अभिलेखों को उदयत किया जाता है, किन्तु उनमें इसके कथन के समर्थन में कोई उक्ति नहीं है। अशोक की नीति शांति की थी, उसने यद्ध की नीति का त्याग कर दिया था, उसका अपने उत्तराधिकारियों के लिये भी यही आदेश था कि वे उसका अनसरण करेंगे-यह सभी ठीक है, परन्त इसमें उसका दिष्टिकोण अव्यावहारिक न था। सब कुछ सीमा के भीतर हो गया था। इनमें मानव-प्रकृति का ध्यान और ज्ञान था, उसकी जटिल स्थितियों एवं वासनाओं को ध्यान में रखा गया था। उसका कोई प्रमाण नहीं है कि उसने सैन्य-शक्त को घराया अयवा सामाज्य की रक्षा-व्यवस्था को कमजोर किया।

जब कोई राज-बंध अपना साम्राज्य स्थापित करता है तो उसकी स्थिरता और सातत्य के हेतु बंध में सुयोग्य शासकों की जमेशा होती है। अशोक प्रत्येक अमें में सहान् था। वह मौयों में ही प्रधान नहीं था, जरन् विवन के योग्यतम शासकों में एक महान् शासक था। स्पट है कि उसके पुत्रों में इतनी योग्यता नहीं थी कि उसके विशाल साध्यान्य को वे सुसंगठित रख सकते। विषदन का खतरा जो स्थर उसके राज्याभिषक के समय मंदरा रहा था, उसकी मृत्यु के अनन्तर चरितार्थ हो गया। और उसका साध्यान्य दितार्थ हो गया। किन्तु भारतवर्ष में साध्यान्यों के उत्थान और पत्रन से बेवल गूगों की अर्थाण सुचित

होती है कि एक यग गया और दूसरा आया। उनसे राष्ट के साँस्कृतिक जीवन पर वह गहरा प्रभाव नहीं पड़ता है जो अन्य देशों में पड़ता है। भारतीय साम्प्राज्यवाद में प्रशासन कभी केन्द्रस्य नहीं रहा । बिना किसी अपवाद के भारत के सभी साम्प्राज्य विभिन्न इकाइयों को एक शिथिल संघ (confederation) मात्र कहते आये हैं, जिनमें प्रायः प्रत्येक राज, नगर या जाति. अपनी स्वतन्त्रता सुरक्षित रखती थी । इनमें एकता का बन्धन सम्प्राट के प्रति निष्ठा के भाव का होना था, यदि उसमें इतनी शनित हो कि वह इन्हें एक रख सके। सम्प्राट कितना भी शक्तिशाली क्यों न हो, उसके स्थानीय शासक या संस्थाएँ पूर्ववत् बनी रहती थी । अतः यहां साम्प्राज्यों के अव्यवस्थित या खिल-भिल्न होने से पुनर्गठन की वह कठोर समस्या नहीं उठती थी जो किसी केन्द्रस्य पद्धति के छिन्न-भिन्न होने से उठती है । समृद्धि के समय में साम्प्राज्य से वंशों का नाम, यश और कीर्ति, राष्ट्रीय जीवन के सभी विभागों में, आस-पास के उन छोटे राज्यों की अपेक्षा अधिक उज्ज्वल होती थी जो देश में सदा ही बड़ी संस्था में होते थे। किन्तु उस साम्प्राज्य के नष्ट हो जाने से राष्ट्रीय जीवन में अब्यवस्था या बर्बरता नहीं आती थी। भारत की प्राचीन संस्कृति भारतीय समाज की कृति थी, भारतीय राज्य की नहीं। साम्राज्य उस संस्कृति को अवश्य अधिक चमका देताथा।

मोर्थ साध्याय्य के पतन के अनन्तर अनेक शनियों तक मोर्थ बंदानों का पा मिलता है, केवल राजवानों के ही आस-पास नहीं, बक्ति देश के सुदूरस्य कोनों में भी । युवाड च्याड ने किसी गूर्णवर्धन का नाम लिया है जो अशोक का उत्तराधिकारी और साध्य का अधिपति था। अहुँतवादी महान् दार्शनिक शंकर का कथन है "पूर्णवर्धन के पश्चाद सार्वभीम सम्राट नहीं हुए।" इसमें सम्भवतः वह इसी गूर्णवर्धन के उत्तराह सार्वभीम सम्राट नहीं हुए।" इसमें सम्भवतः वह इसी गूर्णवर्धन का उत्तरेख कर रहा है। कॉक्ण के मौर्थों की राजवामी पुरी ची जो वस्वई के निकट एलिकंटर श्लीप पर उन दिनों एक समृद्ध नगरी ची। आगे चल्कर छठी शताब्दी में बादाभी के चालुम्बों ने उत्त पर अधिकार कर लिया। राजस्थान के कोटा जिले के कनस्वा अधिकेख में, जो 738-9 ईस्बी का है, किसी 'वयल' का गामोरूकेख हैं। गोविंदराज नाम के एक अस्तर मोर्थ राजवा का नाम लानदेश से प्राप्त स्थारहर्बी शताब्दी कर का अधीनरूष था।'

<sup>1.</sup> वैटर्स II, पृ० 115; शंकर० वर्ण सूर्ण II, 1, 18; बीर्ण गर्ण I, ii,





कुंतल में भी मौर्य शासन की स्मृतियाँ बहुत काल तक बनी रही। कर्णाटक के सातबीं शती के एक अभिलेख में इनकी ओर इशारा है।

पु० 282-4, पुरी की स्थिति के लिए देखि॰ ए० एस॰ गवरे॰ इम्पी॰ इन्स्कि॰ फाम बड़ोदा स्टेट (1943) पु॰ 44-5 देखि॰

# दिवरा भारत ग्रीर श्रीलंका

मैसूर राज्य के ब्रह्मागिरि और सिद्धापुर में अशोक के अभिलेख मिले हैं। स्पष्ट ही ये मौर्य साम्राज्य की दक्षिणी सीमा सचित करते हैं. यद्यपि यह सम्भव है कि ठीक सीमा कुछ उसके दक्षिण में उस रेखा तक रही हो जिसे आविनक मद्रास की अक्षांश रेखा जाती है। दसवीं और ग्यारहवीं शताब्दियों के जो कलाड अभिलेख मैसर राज्य से प्राप्त हए हैं, उनमें उन भागों में नन्दों के शासन की घंघली स्मित सुरक्षित है। परन्त इस परम्परा की पष्टि किसी प्रकट साधन से नहीं होती है सिवाय इसके कि दक्षिण भारत और लंका में सर्वंत्र आहत पुराण सिक्के मिलते हैं। यदि इन्हें उत्तर और दक्षिण भारत के बीच प्राचीन कालीन सम्पर्कका प्रमाण मान लें तो बात इसरी है, पर इस सम्पर्क के भी ब्यौरे अब सदा के लिये लुप्त हो चुके हैं। अपेक्षाकृत काफी बाद की अनेकरूपिणी तथा बहुर्चाचत एक जैन-गाथा भी है, जिसके अनुसार चन्द्रगुप्त ने 'श्रवण बेलगोला' के लिए प्रस्थान किया था, जबिक जैनाचार्य भद्रबाह ने भविष्यवाणी की थी कि बारह वर्ष-व्यापी दुर्भिक्ष पड़ने बाला है। साथ ही यह भी कहा जाता है कि चन्द्रगप्त जैन मिन के रूप में श्रवण बेलगोला में भद्रवाह के पास अनेक वर्षी तक रहा, वहीं 'सल्लेखन' रीति से उसकी मृत्यु हुई थी। यह गाया विश्वसनीय नहीं मालूम होती है। निश्चित रूप से यह नहीं कहा जा सकता कि गाया का चन्द्रगप्त कौन था। एक उत्तरकालीन पल्लव शासन-पत्र में अशोकवर्मा को काँची के प्राचीनतम शासकों में गिनाया गया है। यह विचारणीय है कि यह अशोकवर्मा मौर्य अशोक तो नहीं है।

मीर्य काल में दक्षिण भारत और लंका की स्थिति के बारे में प्रत्यक्षतम सकेत मेगास्थानिज के दक्षिणी राज्यों के उल्लेखों, अशोक के अभिलेखों और प्राकृतिक गुकाओं से मिलने वाले उन छोटेन्छोटे ब्राह्मी अभिलेखों में हैं। गुकाओं में शिलाओं को काट कर बनाये हुए रायनासन समस्त दक्षिण भारत में, और मदुरा और तिन्वेबेळी जिळों में फ्रेंक हुए है। लंका द्वीप में तो वे और भी बड़ी सब्या में सिकते हैं। इन्ही गुकाओं में ये लेख बुंबे हैं। तिमल साहित्य माप्त प्रताप प्राचीनतम भाग उत्तरा प्राचीन तो नहीं है, तथापि उसकी समीचा होगी, प्रीजाबों के उल्लेख मिक्ते हैं। उचित स्थान में उसकी समीचा होगी, प्रीजाबां के उल्लेख मिक्ते हैं। उचित स्थान में उसकी समीचा होगी, प्रीजाबां के उल्लेख मिक्ते हैं। उसिंग भारत पर मीचों के आक्रमण का सिद्धांत प्रतिचादित किया है, जबकि अव्य लेखकों का यह सत है कि तिमल साहित्य में उल्लिखत मीचे कोंक के मीचे हैं। अत्यत, यह भी विचारपीय है कि महाबंधों में लंका की अने कोंकों के सोचे से अोर जिन बाह्यों आंभिलेखों का उत्पार उल्लेख किया गया है, उनसे इनके कित्यय व्योरों की पुष्टि होती है। इन सभी से इस काल के लंका के संबंध में हमारा जान दक्षिण भारत की व्योद्या कही अधिक है।

अशोक के दूसरे और "तेरहवें चट्टान आदेशलेखों में दक्षिणी भारत के राज्यों और लंका का उल्लेख है। दूसरे आदेशलेख की सुची अधिक पूर्ण है। उसमें चोल, पाण्ड्य, सतियपूत, केरलपूत तथा ताम्बपण्यि के नामों का उल्लेख है। ये सभी राज्य अशोक के साम्राज्य से बाहर थे। किन्त अशोक को उनसे ऐसा मैत्री-संबंध था कि उनमें उसने मानवों और पशओं की चिकित्सा का प्रबंध किया और वहां उपयोगी जडी-बटियाँ भिजवायों और उन्हें वहां रोपवाया भी । उन राज्यों के लोगों में धम्म-प्रचार के लिए उसने प्रचारक मण्डलों को भी भेजा । इस प्रकार उक्त पड़ोसी राज्यों की भौतिक एवं नैतिक उन्नति की अशोक की चिंता प्रकट होती है। आज ऐसे विषयों के उल्लेख मात्र से ऐसा समझा जाता है कि ये अतीव उन्नत संस्कृति एवं जीवन-काल के उत्थान के परिचायक हैं। अशोक के आदेशलेखों से कुछ दशक पूर्व तमिल और सिंहली दोनों जातियों की शासन-व्यवस्था सुनिश्चित थी और वे सुशासित राज्यों में रहती थीं। सिंहल द्वीप के व्यापार और पाण्डय राजशासन-व्यवस्था के विषय में मैगास्थनीज कछ सन चका था। उसको यह मालम था कि लंका में भारत से अधिक सोना और बड़े-बड़े मोती पाये जाते हैं। लंका का अधिक भाग जंगलों में ढका था जिनमें वन्य पशु रहते थे । उनमें विशालकाय हायी भी होते थे। पाण्डय राज्य के उसके

के॰ ए॰ नीलकंठ शास्त्री फारेन नोटिसेब, पृ० 41

बर्णन में सत्य और कल्पित क्या का मिश्रण है। वह कहता है कि हिर्देक्लीज की पिछया नाम की एक पृत्ती थी जिसको उसने भारत के दूर दिव्रण का भाग दिया था, जिनमें कुळ 365 ग्राम थे। प्रत्येक मांब बारी-बारी से प्रति दिन अपना कर राजकोण में छाता था। जिसको कर कहा गया है वह कदावित् राजग्रासाद के लिए एक दिन की लाने-पीने की सामग्री थी। मंगास्थनीज के सात या आठ शताब्दियों के बाद का एक ग्रन्थ शिल्यपिकारम् है जिसमें यह लेल है कि मदुरा की राजधानी में खालों के अनेक घराने थे जो राजग्रासाद में नित्य थी पहुंचाया करने थे।

"सितियपुत" नाम को लेकर बहुत विवाद हुआ है और अरिगमान से इसकी पहचान कर काफी बुढिसानी का परिचय दिया गया है," महत्त्व की दुविद से तीन तिकित राज्यों, अबंदि पाण्ड्य, चोक और चेर (केरल) के बाद तत्रदूर (बमंजुरी, सलेमजिला) के अदिगमान राजाओं का ही संमम-कालीन तिमल साहित्य से पर्याप्त वर्णन मिलता है। तिमिल देश के राजनीतिक विभागों के प्राचीनतम उल्लेखों में उनकी गणना बहुत सम्मव है।

तमिल देश की सांस्कृतिक उन्मिति की स्थिति का प्रमाण मेगास्थानी के उद्धरणों और अवांक के अभिलेखों से तो मिलता ही है, किन्तु उनके लिए कुछ अन्य प्रमाण भी हैं। कोटिय इसका उन्लेख करता है कि पाल्युक्तकार मन्तर की खाड़ों के भारतीय प्रदेश में मुक्ता-श्रेत था। यहां के मोती बड़े प्रसिद्ध होते थे और उनका निर्यात किया जाता था। अऔर उसी प्रकार पाण्ड्य की राजधानी मन्द्रार भारत भर में इसी नाम के अपने बारीक सूती करता के एप प्रकार थी। पृथ्वासां में प्राप्त आह्री मिलेख लंका के ऐसे अभिलेखों में कई बातों में समानता रखते हैं। ये अभिलेख तमिल देश के प्रार्थीमतम लेखन्द प्रमाण हैं जिनका किचित् विद्वास से काल निर्दित्त किया जा सकता है। इनकी लिए भट्टिप्रोलू की आह्री से बढ़त मिलती-जुलती है। इनमें कुछ का समय ईसायूर्व दूसरी शती कहा जा सकता है। वे ती कुछ

<sup>1.</sup> xvii. 1. 7

<sup>2.</sup> BSOAS, xii (1948) प्र 136-7 और 146-7

<sup>3.</sup> की अ II 11

ईमा की दूसरी-तीसरी शती के भी हो सकते हैं। यदाप उन अभिलेक्सों की अभी तक पूरी तरह श्वाक्या नहीं हो पाई है, तथापि जितना मालूम हो सकते हैं उतके आशार पर तिमन्दें कहा जा सकता है कि के या तो दान-छेल हैं अबया उन मिलूओं के नाम है जो इन जिलासनों पर सोते ये या उन मुफाओं में रहते थे। दिशल भारत और लंका के इन लेखों और स्मारकों में घनिल्य साइया है। गुप्तुक्ट का तमिल नाम 'कृत्युमक्ट है। यह उन स्थानों में से एक है नहीं ऐसी अभिलिखित पूचाएं है। इनसे यह निकक्ष निकाला गया है कि ये साइया है। बी अपनी साइया है। कि ये साइया है। वा उन साइया है। कि ये साइया है। को सोके होती जा रही है जैसे में स्लार बिल्ट में मालकोंडा में और कोधेबट्ट जिले में अधिक सुद्ध है। है जैसे में स्लार बिल्ट में मालकोंडा में और कोधेबट्ट जिले में अधिक सुद्ध है। एक प्रतिक सुद्ध है। यह उन स्थाप है। विकास में प्रतिक सुद्ध है। है जैसे में स्लार बिले में मालकोंडा में और कोधेबट्ट जिले में अधिक सुद्ध है। एक प्रतिक सुद्ध हो। परस्परा के क्ष्मार जैन-पर्स का दक्षिण में प्रवेश सीवयम के छुछ पूर्व नहीं तो साथ साथ जरूर हुआ होगा।

अतः मह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता है कि उपयुंक्त स्मारक योजों के हैं या जैनों के अवधार नोनों के। किन्तु उनके अब तक के अध्यक्त से पह कहना ही ठीक मालून होता है कि उनकी भागा तमिल का आधा रूप है, जब वह अपना रूप साम कर रही थी, नवाधि उनकी लिपि रिशेषी बाह्मी है। वह वर्णमाला चाली लिपि थी। और इ. ळ. ळ और ल जैसी विशिष्ट दिवस वर्णमाला चाली लिपि थी। और इ. ळ. ळ और ल जैसी विशिष्ट दिवस वर्ममें में चिन्ह बन चुके थे। उनके अप्या विशिष्ट कक्षण में हैं: उनमें स्वर्धिक सर्थनम भी पाये जाते हैं जो विन्हों से व्यक्त किये जाते हैं पहला चिन्ह क्यंत्रन भी पाये जाते हैं जो त्या चिन्ह होता था। इष्टांत के लिए यू को यू +ज से प्रकट करते थे। ये निकास और अप्य विशिष्ट कथाण जिनका यहां विस्तार नहीं कर सकते हैं, बहुत ही दीर्थ काल के प्रयत्नों और परीकाणों के फल रहे होंगे, जो कहें पीड़ियों तक चला होगा।

अभिलेखों की अंतर्वस्तु का अब तक ठीक-ठीक निश्चय नहीं हो पाया है। किन्तु उनके प्रयोगात्मक अध्ययन से अनेक निष्कर्ष निकलते हैं। एक अभिलेख

आं रि० रि० 1937-8, II, 1, सिलवर जुबली बास्यूम, आर्कलाजिकल सोमायटी आफ माउच इंडिया, 1962 ।

<sup>2.</sup> प्रोसी० यर्ड ओरियन्टल कान्क्रेंस, प्० 275

में लंका (ईळ) के एक **कुट्टीबक** का दाता के रूप में उल्लेख है, और दूसरों में कर्षी कार्ति की एक नारी और बिषकों का दाता के रूप में उल्लिखत है। वे सभी लेख छोट हैं, किन्तु उनसे यह प्रमाणित होता है कि वो भिन्नु भिन्नुषियां दिव्य दीवन की सोज में निर्वत्त कों और पहाड़ों में अपने दिन बिताती थीं उनका भरण-पोषण समाज के सभी वर्षों के उपासक करते हैं।

अब हम प्रारम्भिक तमिल साहित्य में आये नन्दवंशीयों तथा मौर्यों के निर्देशों पर विचार करेंगे। उनके नामों के उल्लेख पाँच कविताओं में हैं। उनमें से तीन का रचयिता एक ही व्यक्ति मामलनार है. जिसके कथन सबसे स्पष्ट हैं। दूसरों के दो अन्य रचिवता हैं। संगमयग के कवियों का परस्पर कालकम ठीक-ठीक निश्चित नहीं हो पाया है। समस्त मंगमयगीन तमिल साहित्य ईसा की प्रथम तीन शताब्दियों की कृति है। इस प्रकार इन कविताओं में नन्द और मौर्य राजाओं का उल्लेख समसामयिक नहीं है। वे उल्लेख उन घटनाओं के हैं जिन्हें लोगों ने स्मति या अन्य साधनों द्वारा सरक्षित रखा था, जिनका आज हमें पता नहीं है। मामलनार के अतिरिक्त जो दो कवियों के निर्देश हैं वे उससे अस्पष्ट हैं। यह नहीं कहा जा सकता कि वे ऐतिहासिक मौर्यों का नामोल्लेख करते हैं अथवा किन्हीं पौराणिक पृथ्यों का । किन्तू यह निश्चित है कि उन दोनों में जिन-जिन तथ्यों और पुराणकथाओं का उल्लेख है वे एक ही या समान हैं। उनकी पदावली भी एक ही है। हाँ, यह अवस्य है कि उनमें से एक कळिळ आत्तिरैयनार ने अधिक विवरण दिये हैं और दूसरे-पारंगोरंनार ने अपेक्षाकृत कम ।<sup>2</sup> कळिल आत्तिरैयनार के वर्णन में मोरियर, उनके विजयी भालों, उनके गगनचुम्बी छत्र और उनके व्वजयुक्त रथों के उल्लेख के अनन्तर यह वर्णन आता है कि उनके चमकीली किरणों वाला चक्र पृथ्वी के सीमांत के पर्वत को काटते हुए सर्य चक्र के पार भी चला गया, जो कटे हुए पर्वती दरें में कीलित हो गया। भाष्यकार ने कुछ अपने मन से जोड़कर उपयुक्त वर्णनों का अर्थ निकाला है कि मोरियर ने समस्त भूतल पर शासन किया और जिस पर्वत को उन लोगों ने काटा थावह रजतमेर या जो इस लोक को दूसरे लोक से अलग करता था।

<sup>1.</sup> पुडम 175

<sup>2.</sup> अहम 69

तुर्यं के चक को दरें के पान देवों ने कीलित किया था। उसका यह भी कथन है कि मोरियर चकवाले सम्राट् थे अथना विद्याध्य और नाग थे। यह माध्य ऐतिहासिक 'मोटियर' के इसरे पाठ मोरियर के अधिक अनुकुल है। किला दूसरे पाठ पर अधिक तक देने की आवस्यकता नहीं है। पर्वतों को काटने और चक के आये बढ़ने का वर्णन हमको मामुळनार के मौयों के काटले और में पर्ट क्य से मिछता है। ऐसा प्रतीन होता है कि मादि दूसरे दोनों कि विद्या है। यो उनका ज्ञान पूंचला ही तो उनका ज्ञान पूंचला ही था अरेत उनके काट्यों को अतिमानवीय क्या दे दिया, भारतीय दुगलों मं मुंटिट के आदि से अनेक करमों तक के ऐसे अतिमानवीं के आवस्या चलते हैं।

मामूलनार को नन्दों और मौर्यों का अपेक्षाकृत अधिक ज्ञान था और उसके कथन अधिक संयातथ और विश्वसनीय हैं, यद्यपि उसने भी अपने वर्णनों को अर्थ-पौराणिक रूप दिया है। किन्तु अन्य दोनों के वर्णनों में मौयौँ की पूरा पौराणिक आवरण दे दिया गया है। मामलनार ने नन्दों का वर्णन किया है और उनके अतुल धनराशि का भी, जिसका उन्होंने संग्रह किया था। इस वर्णन का संदर्भ बडा प्रभावपूर्ण है। एक वियोगिनी यवती पुछती है "वह क्या पदार्थ है जिसने मेरे प्रेमी को मेरी सन्दरता से अधिक आकृष्ट कर लिया है ? अनेक करिपन उत्तरों में यह है,<sup>1</sup> क्या पाटलिपुत्र में संचित कोष तो नहीं है, जिसको सुप्रथित और जेता नन्दराजाओं ने, गंगा की जल-राशि में छिपा रखा है?" अन्य स्रोतों से नंदों के बारे में जो ज्ञान है उसकी पुष्टि होती है; इसमें एक नयी वात भी मिलती है कि नंदों ने गंगा की जलराशि में अपना कीय लिया रखा था। इससे आठवीं दाताददी के अरब-यात्रियों के उन कथनों का स्मरण हो आता है जिनमें कहा गया है कि जबग के महाराजा भी कोषों को इसी प्रकार छिपा कर रखते थे। मामलनार ने जहाँ मौयों का नामोल्लेख किया है वहाँ अन्य ऐतिहासिक घटनाओं का यथातय और स्पष्ट संकेत भी है। अहनानुडु के दो अंशों पर हमको विचार करना है। एक का<sup>2</sup> आरम्भ यह कहकर होता है कि यदि उस प्रेमी

<sup>1.</sup> वही, 265

<sup>2.</sup> **बही**, 251

को नन्दों का धन भी मिल जाय तो भी वह वहाँ नहीं रुकेगा । इसके अनन्तर यह वर्णन है कि विजयब्बज वाले कीशरों ने अपने शत्रुओं के विरुद्ध कार्यवाही प्रारम्भ की और उनमें से अनेक को जीत लिया। किन्तु मोहर लोगों ने हार नहीं मानी। तब विशाल सेना वाले मोरियों ने उन पर चढाई कर दी। यहां यह भी वर्णन है कि मोरियारों का स्थचक पर्वत के कटे हुए दरें से गया। संभवतः मौर्यं साम्राज्य और कोशर राज्यों में ऐसी मैत्री थी कि मौर्य सरकार कोज़रों की ओर से उनके शत्रओं से लड़ने को तैयार हो गई। इससे मौर्य साम्राज्य की नीति का एक स्वरूप प्रकट होता है कि मौर्य-सरकार तमिल देश की राजनीति में भी हस्तक्षेप करती थी। उनकी नीति के इस पहल पर अब तक पुराध्यान नहीं दिया गया है। मामलनार का जो अन्तिम उल्लेख है<sup>1</sup> उसमें कुछ और वातें मिलती है । इसके अनसार अब मोरियार दक्षिण की ओर मुड़े तो दुर्वर्ष वहुगर उनकी अग्रिम पंक्ति में थे और जिस पर्वत को रथों को ले जाने के लिए मार्ग बनाने को काटा गया था बह गगनचुम्बी हिमाच्छादित पर्वत था, जो हिमालय रहा होगा । इस कथन से यह प्रकट होता है कि मामलनार में भी मौर्यों के पौराणिक आख्यान की प्रवित्त थी और अन्य दो तमिल कवियों की तो वह शैली ही थी। मामुलनार हम को कुछ वास्तविक घटनायें भी बता देता है। तमिल में वडुगर पद का प्रयोग किसी निश्चित अर्थ में नहीं होता है । इसका शाब्दिक अर्थ तो औदीच्य है, पर दक्षिणपूर्वी डेक्कन के कन्नड़ और तेलुगु लोगों को सुचित करने के लिये सामान्यतया इसका प्रयोग होता था। ये लोग मीयं साम्राज्य में थे। संभव है कि मौयों के दक्षिण के अभियानों में ये छोग उनके आगे-आगे चले हों।

नन्दों का एक अंतिम उल्लेख है, जो मरल और स्पष्ट है। यह कुडु डोगई? में है और इसके अनुसार पाटलियुक में अपार स्वर्णराशि थी। इसमें यह भी कहा गया है कि पाटलियुक के हाथी सोन नदी में नहलाये जाते थे।

यं तमिल यंत्र मौर्यकाल से पाँच शतियों तक बाद के हैं। यदि आधृनिक युग की राजनीतिक शब्दावली में कहें तो इनसे यह प्रकट होता है कि तमिल राज्य मौर्यों के प्रभाव क्षेत्र में थे। यह तो कहा ही गया है कि कम-से-कम

<sup>1.</sup> agl, 281

किवता सं० 75

एक बार तो मौर्यों ने कोशरों की सहायता की ही, जिससे वे अपने विद्रोही सरदार मोहूर को दवा सकें, वडुनर ने उस सैनिक अभियान में सहयोग विया था।

अब योड़ी चर्चा उस पौराणिक घटना की भी होनी चाहिए जिसमें रव से पहिसों को निकालने के लिए पर्वत काटने की बात कही गई है। निस्त्य ही इसमें पकरती समाट की करणना की अनुगु है। चक्रवर्गी के रक्तीं (उपकरण) में बक्र भी है, दिखिकाय में यह चक्र आगे चलता था। इसके अनेक रहस्यमय गूण कहे गये हैं। अशोक को ऐसा ही चक्रवर्गी नरेत कहा जाता था। महाचंदा तथा जप्य मंत्री में उनको चक्रवर्गी ही संबोधित किया गया है। यह विचारणोय है कि उनसे अधिकार में उनके विचारणोय है कि उनसे अधिकार में यह नहीं स्पट है कि चहु रचका चक्र है या साम्राज्य का प्रतीक चक्र । मामुल्तार ने केवल एक बार साफ तौर से उनको रच चक्र ही कहा है। चाहे जो हो उनता चक्र की बातीं ऐतिहासिक नहीं कहां आ सकती है।

दक्षिण भारत की भांति लंका भी मेगास्थनीज और अद्योक के अभिलेखों के उल्लेखों से ही इतिहास के प्रकाश में आती है। किन्तु दोनों में उसका नाम तांबपण्णि आया है, जिसे आगे चलकर युनानी लेखक ने 'तप्रबने' कहकर संबोधित किया है। महावंश के प्रारम्भिक प्रकरणों में बुद्ध की लंका-यात्रा के उपदेश-पूर्ण विवरण हैं। उसमें वहाँ विजय के आगमन और क्वपणा, (अन्यत्र कूबेणि) से उसकी मुठभेड़ तथा पाण्ड्य की एक राजकुमारी से उसके विवाह की कहानी भी है। आयनिक लोजों से यह प्रकट है कि लंका के आदा निवासी बएडड थे, जो जंगलों में आखेट मे अपना निर्वाह करते और प्राकृतिक गफाओं या जंगलों में ही रहते थे। कदाचित मलाबार समद्रतट से पहले पहल कछ लोग वहाँ गये भो अपने को नाग बतलाते थे। इन्होंने ही द्वीप के उत्तरी भाग का नाम नागद्वीप रखा। ये नाग आज के मलावारी नायरों के पूर्वज थे। नाय संस्कृत नाग का ही प्राकृत रूप है। विजय-गाया, सिहली भाषा और आद्य अभिलेखों की ब्राह्मी लिपि - ये तीनों इस बात के स्पष्ट प्रभाण हैं कि समद्र के मार्ग से उत्तरी भारत का प्रभाव लंका में पहुँच गया था और पाण्ड्य राजकुमारी से विजय की विवाहवार्ता से प्रकट होता है कि लंका और दक्षिण भारत में सम्पर्क वढ गया था। यह उस समय के पश्चात हुआ होगा जबकि दोनों ही आर्य-संस्कृति के रंग में रंगे जा चुके थे। लंका की जनस्मृति में अब तक विजय के वहां जाने के पूर्वकाल की बातें सुरक्षित हैं जबकि दक्षिण भारत से

हाथीदांत, मोम, सगंधित द्रव्य, मोती और जवाहरात की खोज में व्यापारी जहाज वहाँ आते थे और कभी-कभी लंहा के समद्र-तटों पर ध्वस्त हो जाते थे। इस प्रामैतिहासिक वार्ता का बहलांश अनमानाश्रित है। अतः घटनाओं के ब्योरों की ऐतिहासिकता का निर्णय नहीं हो सकता है। किन्तु निश्चय ही भारत में जिस समय मौर्य-काल का आरम्भ हुआ उस समय तक लंका के अनेक भागों में अनेक उपनिवेश वस चुके थे और वहां की संस्कृति पर्याप्त रूप से ऊंची हो चुकी थी। उत्तरी मैदान जिसमें अनुराधपूर था, जो लंका की राजधानी थी. दक्षिण-पूर्वी भाग में रोहण तथा दक्षिण-पश्चिमी भाग में कल्याणी, कदाचित उस काल की लंका के तीन बड़े-बड़े विभाग थे। कदाचित आरम्भ में ये स्वतंत्र उपनिवेश थे जिनको भारत से विभिन्न आय-समुदायों ने स्थापित किया था। भारत से समद्र मार्ग द्वारा बाहर गये आयों के में प्रथम उपनिवेश थे। वैदिक काल से ही शरू होने वाली, आर्मी की प्रसार यात्रा की प्रक्रिया का यह एक अंग था। बढ़ती हुई जन-संख्या के भरण-पोपण के लिए कृषि की जाती थी और अधिकतर धान उपजाया जाता था। नदियों में बांध बनाकर और उनने नहरें निकालकर कृत्रिम जल-संचय की विधि व्यवहार में आ चकी थी। वडी-वडी पकी ईंटों से मकान भी बनाये जातेथे।

जिस काल का इतिहास इस पुस्तक का वर्ण्य है, जस काल में सहार्थिय के बनुसार, लंका के इतिहास में चार राजाओं के शासन-काल इस प्रकार सिम्मिलित हैं: पंडुकाम्य (ई० पू० 377 से 307) मृटिसव (ई० पू० 378 से 247), तथा उतित्य (ई० पू० 247 से 247), तथा उतित्य (ई० पू० 207 से 197 तक)। पहले दो राजकालों के कम में संदेह हो सकता है। ऐसा प्रतीत होता है कि जन शासन-कालों को जान बूझकर इसलिए बड़ाया गया है कि विजय को बुद्ध का समलालीन बनाया जा सके। बहुसबा में जो पंडुका-म्य का शासन वीजित है लि पहले अपनी स्वार पाराणिक है। परने इस वर्णनों से सब्द अनुमान होता है कि पंडुकाम्य को अपनी सत्ता स्थापित करने में अंक समे-संबंधियों से युद्ध करना पड़ा था, जो लंका के विभिन्न भागों में राज्य करते

<sup>1.</sup> गीगर, म० वं० (अनु०) प्० xxi

<sup>2.</sup> वही, अध्याय x

थे, और अपने राज्य की राजधानी उसने अनुराधपुर में स्थापित की। यह भी ज्ञात होता है कि उसके शासन-काल में सिंहली संस्कृति की अच्छी उन्नति हुई जिसमें स्थानीय 'वएद' (यक्ख) और भारतीय आर्य-तत्वों का मिश्रगथा। भारतीय संस्कृति वहाँ विजय तथा उसके अनयायियों द्वारा प्रविष्ट हुई थी। राजधानी सुयोजित थी। उसमें जलाशय थे, उद्यान थे, विभिन्न जलसमदायों की अलग-अलग बस्तियां थीं, जिनमें योगों के निवास भी थे। राज-सहायता और संरक्षण पाने वालों में निर्यन्थ, आजीवक, ब्राह्मण और अनेक अन्य मतावलंबी भी थे। मटसिव के राजकाल का वर्णन बहुत संक्षिप्त है, जिसमें कहा गया है कि उसने महामेधवन नामक सन्दर वाटिका लगवाई और परम सुन्दर अनुराधपुर से लंका की सुन्दर भूमि पर शासन किया। उसके दस पुत्र थे, जो एक-दूसरे के कल्याण का ध्यान रखते थे। उनकी दो कन्यायें भी थीं। दूसरा पुत्र देवानांपिय निस्स सभी भाइयों से गुणवान और बद्धिमान था, और अपने पिता के अनन्तर राजसिंहासन पर बैठा। अशोक के राज्य-शासन के बिवरण में हमने तिस्स और अशोक के मैत्री-सम्बन्धों, राजदतों के विनिमय और राजकीय उपायनों के आदान-प्रदान, महिन्द द्वारा लंका में बौद्धधर्म का प्रचार तथा बोधि-वक्ष की एक शाला का लंका ले जाकर आरोपित करने का वर्णन दे दिया है। उसके आगे, यह मानने का पूरा आघार है कि स्थानीय लोगों को समझा-बझाकर वहां संस्कृति का विकास हो रहा था, बड़े-बड़े नगर बढ़ रहे थे, सड़कें बनाई जा रही थी और कृषि की द्रत गति से वृद्धि हो रही थी। लंकाद्वीप की प्राय: सभी पहाड़ियों की गुफाओं में जो वीसियों ब्राह्मी अभिलेख मिलने हैं (जिनका समय ईसापूर्व तीसरी शती का मध्य है अथवा पहली शती का आरम्भ) उनसे यह सिद्ध है कि महिन्द के धर्म-प्रचार के बाद वहां बड़ी संख्या में बौद्ध भिक्ष और भिक्षणियां बनी बीं जो शान्ति से इन्हीं गुफाओं में रहती थीं। किन्तु बौद्ध धर्म की पूजाविधियों के साथ-साथ लंका के आदा मतों, जैसे बएडों की विधियां भी प्रचलित थीं। यह बहुत संभव है कि अनुराषपुर में जो आज ध्वस्त और लंडित दगोव और विहार मिलते हैं वे तिस्स के समय में निर्मित हुए हों<sup>1</sup> अथवा उसके उत्तराधिकारियों के समय में । बीद्ध धर्म के साथ-साथ जो भारतीय शिल्प-कला वहां प्रविष्ट हुई उसी की शैली पर वे निर्मित हुए थे। महिन्द के स्वागत में महारानी अनुला

म० वं ० अध्यास ४४

तथा उसके साथ पाँच सौ अन्य महिलाओं का आना, 1 संघमिता के आगमन के पश्चात उन सभी का बौद्ध धर्म में दीक्षित होना? तथा गफा-लेखों में अन्य स्त्रियों का उल्लेख, यह सभी इस बात को सचित करते हैं कि सिहली समाज में स्त्रियों को बड़ी स्वतंत्रता थी और उनका पर्याप्त प्रभाव था। लंका के सबसे पराने सिक्के भारतीय सिक्कों की तरह थे अर्थात वे 'पराण' अथवा 'शलाक' थे, चांदी और तांबे के और गोल या चौकोनी शक्ल के बने होते थे । उनके आकार छोटे-बडे होते थे, और एक ओर आहत किये होते थे । चांदी और तांबा लंका में नहीं पाया जाता है। यदि सिक्के नहीं, तो उनकी धातुएं तो भारत से ही वहां आयात की जाती होंगी । तिस्स के यठठाल दगोब के व्वंसावशेषों में सन 1884 ई० में लाल का एक सन्दर टकड़ा मिला था जिस पर सिहासन जैसी रत्नजटित कसी पर बैठे हुए एक राजा की मृति खदी हुई है। पार्कर के मत से यह उत्तर भारत की प्राचीन मूर्तिकला और शिल्पकारी का नमुना है जिसका प्रचार युनानी प्रभाव को दिशत करता है। उससे यह भी सिद्ध होता है कि महाबंश में जो तिस्स तथा अशोक के पारस्परिक संपर्क की वार्ता मिलती है, वह ऐतिहासिक तथ्य है। उसका यह भी विचार है कि उक्त बैठी हुई मृति महाराजा अशोक की है।<sup>3</sup>

तिस्स के कोई पुत्र नहीं था। उसके बाद उसका आई उत्तिय राजिसहासन पर बैठा। उसके (उत्तिय के) ही राजकाल में महिन्द तथा संघितता का निर्वाण हुआ, और उनके शवों की बड़े सम्मान के साथ दाह-किया हुई और उनकी स्मृति में स्तुप निर्मित कराये गये।

<sup>1.</sup> agi, xv, 18

<sup>2.</sup> agl, xix 65

<sup>3.</sup> ऐंदि। सीलोन, पृ० 494-8

# उद्योग, व्यापार त्र्रीर मुद्रा

#### प्रस्ताविका

महापदमनन्द ने नन्द वंश की स्थापना की थो । उसकी सबसे बडी सफलता यह थी कि उनने उत्तर भारत की राजनीतिक एकता को पूर्ण किया, जिसमें सिंघ की घाटी तो नहीं, किन्तु मालवा का पठार, कलिंग का समृद्रतट और कदाचित डेक्कन का एक अच्छा भाग सहिम्रास्त्रत था । सहभवतः अपने हीन जन्म के कारण उसे अपने समय के मख्य-मख्य सभी क्षत्रिय राजवंशों को नष्ट कर देने और पुराणों की भाषा में अपने को सार्वभीम राजा बनाने की प्रेरणा मिली । उत्तर भारत के इन छोटे-छोटे राज्यों के एक बहे साम्राज्य में मिल जाने से नि:संदेह इनकी भौतिक उन्नति हुई । उत्तर भारत की भूमि उपजाऊ है, इसका जलवाय अनुकल है, आवागमन के लिये वडी-वडी नदियां हैं, विस्तृत समुद्रतट है। इन प्राकृतिक सुविधाओं के कारण आर्थिक समृद्धि के लिए वहाँ सदा से मुअवसर प्राप्त रहा है। नन्दवंश के केन्द्रप्रधान एवं बलिष्ठ शासन से व्यापार और उद्योगों की विद्व अवस्यंभावी थी। नन्दों का दरबार अत्यन्त वैभवपूर्ण था. जैमाकि उत्तरकालीन परम्पराओं से जात होता है। उनका शासन संगठित था, जो आगे आने वाले मौर्य शासन का अग्रदत बना । दरबार और गासन की आवश्यकताओं के कारण उद्योग और दशापार के प्रयत्नों को बडा उत्साह मिला। नन्द राजाओं को व्यापारिक उन्नति प्रत्यक्ष रूप से अभीष्ट थी, इसका अनुमान काज्ञिका में उल्लिखित इस बात से होता है कि उन्होंने एक मानक माप का आविष्कार किया और उन्होंने पराने चौदी के सिक्कों का मानकीकरण किया जिसका आगे चलकर विचार किया जायेगा।

मिला—मुद्राराक्षस, अंक III, क्लो॰ 37 । यहाँ नंदों को नवनव-तिशतद्वयकोटीश्वर: कहा गया है।

<sup>2.</sup> पाणिनि, ii, 4, 21 पर।

मन्द साम्राज्य की सीमा के पार सिचु नदी की घाटी थी जिसे ईरान के अक्षमती शासकों ने जीत किया था, किन्तु जो इस समय (नर्दकाल में) छोटे छोटे राज्यों और नणों में निभक्त हो गई थी। एक शती पूर्व दुव के जीवनकाल में मध्यदेग जितना असंगठित था बेसे ही यह माग भी राजनीतिक दृष्टि से तो अध्यविश्यन था, किन्तु था अत्यन्त समुद्ध। सिकन्दर के अधिकारियों के क्यांन से ब्रात होता है कि पंजाब में न केवल बड़ी संल्या में समुद्ध तथा जनाकीण नगर थे बरन्द राजदरकारों और गायराज्यों में भी अनुक धम था। सिकन्दर के आक्रमण का प्रभाव ध्वेमकारक था। जिन भागों को उसकी तथा दिविजत किया, उनकी आधिक स्थिति विश्व हु गई। तिकन्दर ने मूनान और भारत के बीच ध्वापार के लिये वो योजनाएँ बनाई थीं, उनमें तल्काल कोई भी सकल्वती नहीं हो गाई

चन्द्रमृत्य मीय द्वारा पश्चिमोत्तर भारत की मुक्ति की घटना या तो अनिम नन्द शासक के पद्मुत होंने के कुछ पूर्व ही या बाद की है। उसके अनत्तर उसकी एक के बाद दूसरी विकयं होती ही गई, जिनके फलस्वकर बहु विवाल मीय साम्राज्य बना जिसकी सीमाय बंगाल की लाड़ी से लेकर अफगानिस्तान के पढ़ारों तक और हिमाल्य से नमंद्रा नदी के पार तक फल मई। विन्हुसार और अशोक की विजयों से वह नवनिर्मित साम्राज्य मुसंगठित और स्थित तो हो ही गया, उसकी दिश्रणी सीमार्ग ताम्राज्य मुसंगठित और स्थित तो हो ही गया, उसकी दिश्रणी सीमार्ग ताम्राज्य में आंतरिक सुरक्षा और बाख आक्रमणों से अमय हो गया। अशोक के सीसाह प्रवार कार्यों से भारतीय संस्कृति के प्रसार का मार्ग प्रस्तुत हो गया और वह सुदूर का और जूगानी राज्यों के छोर तक पहुँच गई। यह अनुमान असंगत नहीं है कि दस अनुकूल स्थितियों के कारण मीय शासनकाल में उद्योग तथा देशी और विश्वी व्यापारों में अन्ततृत्व उन्ति हुई।

#### 2. उद्योग

नन्द और मीर्य कार्लों की जिस प्रभूत औद्योगिक उन्नति का उस्लेख क्रार किया गया है वह कृषि और सनिज सावनों की सम्मनता से ही सम्भव हुई। भारत के इन सावनों की यूनानी लेखकों ने बड़ी प्रशंसा की है। मैगा-स्वनीज के लेखों से उद्धरण देते हुए हायोडोस्स (छं, 35-7) कहता है, "भारत में अनेक विशाल पर्वत हैं, जिन गए प्रशंक प्रकार के कटदार बुखों का प्राच्यें है। वहां अनेक सुनिस्तृत मैदान भी हैं जो बड़े उबंद हैं। वे सभी प्राय: सुन्दर भी हैं, और उन सभी में अनेक निद्यां वहती हैं। एव्यों के उगर जैसे अनेक प्रकार के फल उपजते हैं वैते ही उसके वृद्धां हों, एव्यों के उगर जैसे अनेक प्रकार की धानुतों की सानें हैं, जिनसे सोना, चांदी पर्याप्त मात्रा में अंदे तांवा और लोहां भी, कम पिरमाण में नहीं, निकलता हैं। उनमें टिन और दूसरे पदार्ष भी पाये जाते हैं। भारत की अनेक बड़ी-बड़ी नदियां ऐसी हैं जिनमें विशाल नावें कल सकती हैं।" यूनानियों की देखी आर्थिक उन्नित में यह बात भी सीमिलित थी कि भारतीय विलियों ने अपने पुरतेनी पेशों में असाधारण कीणल की प्राप्ति की। वे अब भी बर्तमान हैं। डायोडोरस के ही गरदों में अनाधारण कीणल की प्राप्ति की। वे अब भी बर्तमान हैं। डायोडोरस के ही गरदों में जनायों इहं सनुआं के ठीक-ठीक नामों के वर्णन मिलते हैं। स्ट्रायों की निवासी दीलां के ठीक-ठीक नामों के वर्णन मिलते हैं। स्ट्रायों की निवासी देखां वहां उन्हां वार्ण हैं हैं।

करकुं का व्यवसाय भारत के प्राचीनतम उद्योगों में हैं। ऋ खेद और अपवंदिर में तंतु और आंदुर शब्द मिलते हैं, जिन्हें ताना बाना कहा जाता है। अपनुसंहिता और अपन अंसों में रातार वें विसन एं न भी मिलते हैं, जो कमता: इस्ती और कर्षे को सूचित करते हैं। कपड़े के उद्योग में रहें के बस्त प्रधान थे। उनकी विश्वी देश में ही बहुत होती थी, जहाँ के लोगों की अनाहि काल से परम्परामत प्रकृति दो मुती बस्त्रों को धारण करने की चली जा रही थी, जिनका उल्लेख आदा बौद यंथों और मुनानी दर्शकों के वर्णनों में मिलता

उपयुक्त वर्णन के अनुसार सोना, चांदी, तांवा और छोहा पर्याप्त मात्रा में और दिन तथा अन्य धातुर्ए अधेबाइत कम मात्रा में भारतीय सानों से ही निकाली जाती थां। कोटिल्प के अपबातक (ii, 13) में सोने अपदित्य कांदी के पांच-पांच प्राप्ति-स्थान बताये गये हैं। इनमें मीड़ की पत्राप्त ही निवित्तर रूप से हो पाई है, अन्य स्थानों की यहचान अभी घेंग हैं।

<sup>2.</sup> बतलाया गया है कि भारतीय कारीगरों ने उब मैसीडोनियमों को स्पंज का इस्तेमाल करते देखा तो महीन मृत और उज में उसकी नकल कर ली। उन्होंने यूनानी ऐयलीटों को स्कैपरो और तेल के प्रवास्कों का इस्तेमाल करते देला तो उसे भी तत्काल बनाना सीख लिया।

देखि० वंदिक इंडेक्स, इनकी प्रविष्टि ।

है। अतः इसमें कोई आश्चर्यनहीं कि मालवों और उनके साथियों ने निजयी सिकन्दर को जो उपहार दिये उनमें बहुत से मूती वस्त्र भी थे । यद्यपि सुती वस्त्र का उद्योग समस्त देश में फैला हुआ था तथापि कतिपय स्थानों के कपड़े काफी प्राचीन काल से प्रसिद्ध थे । वनारस और शिविदेश के वस्त्रों (कासिक्तम या कासिकवत्य और सिवेयक या सिवेययक) की आद्य बौद्ध ग्रंथों में बड़ी प्रशंसा मिलती है। अर्थशास्त्र उनकी बृहत्तर सूची देता है। (पाण्ड्य देश की राजवानी) मधुरा, (पश्चिमी घाट का) अपरांत, काशी, बंग, बत्स (जो कौशांबी प्रदेश में था) तथा महिष में उत्तम सूती कपड़े बनते थे, जिनको कार्पासिक कहा गया है। उसी संदर्भ में अर्थशास्त्र तीन विशिष्ट प्रकार के दकलों का उल्लेख करता है जो बनने के स्थानों और रंगों से पहचाने जाते थे। वे बंग (पूर्व बंगाल) पुंडू (उत्तर बंगाल) तथा सुवर्णकृत्य (कामरूप) में बनते थे । वे क्रमशः इवेत. इयाम तथा सौन्दर्य की किरणों के रंग के (स्यंवर्णम्) होते थे। उक्त ग्रंथ में वही काशी और पुंडू के क्षीम का (छालटी, लिनन) का भी निर्देश है। कौटिस्य ने मगध, पुंडू और सुवर्णकुड्य के वस्त्रों का भी नाम लिया है। आद्य बौद्य साहित्य में 'खोम' (लिनन) का नामोहलेख ₹ 1<sup>3</sup>

ऊपर के विवरण से यह देवा जा सकता है कि बंगाल, कामकृष और काकी उस प्राचीनकाल में भी कपड़ा-उद्योग के प्रसिद्ध केन्द्र थे। इस उद्योग के कीयल की पूर्णता इससे प्रकट होती है कि अध्यासक्ष में दुक्क और सोम के प्रकारों का उनके बनाये जाने की रीति और रंग के अनुसार पेंद किया गया है, प्रयोगी के प्रकारों को मूत और रंग के अनुसार बतलाया गया है।

जब हम अधिक मूल्यबान बस्त्रों का विचार करते हैं तो हमको पाछि के आगमों में रेशमी कपड़ों (कोसेप, कोसेप पाबार) का उल्लेख मिलता है। जातकों में भी डनका निर्देश हैं ! कीटिल्य (ii, 11) ने कोश्रेय का नाम

दे०पीटसॅन की डिक्झनरी में कपास और एरियन की इंडिका, अध्याय xvi।

मिला बंगुत्तरनिकाय, i, 248, विनय पिटक i, 278-280 : जातक iv, 401 vi, 51 आदि ।

दे० पीटर्सन की डिक्शनरी में स्रोम।

वही, संबद्ध प्रविष्टि ।

चीन-पट्ट चीन-भूमिज (चीन के बने चीनी वस्त्र) के साथ लिया है। जहां ये नाम हैं, वहाँ यह भी कहा गया है कि चीन के बने वस्त्रों की देशी रेशमी बन्त्रों से प्रतिबन्धिता थी।

इसके विवरीत ऊनी वस्त्रों की बनाई का उद्योग प्राचीनतर और स्थानीय अर्थात् स्वदेशी था। गंधार के बारीक ऊन की प्रसिद्धि ऋग्वेद के समय में भी थी। ऋग्वेद में ज्ञामल्य नामक एक विशेष ऊनी वस्त्र का भी उल्लेख मिलता है। जातकों में गंबार के ऊनी वस्त्रों की कोटंबर या कोदंबर (जो कदाचित पंजाब का औटुंबर है, जैसा जीन प्री जिल्हरकी का कथन है) के वस्त्रों के साथ बड़ी प्रशंसा की गयी है। कीटिल्य गंघार के विषय में मौन है, किन्तु नेपाल के ऊनी वस्त्रों का नामोल्लेख अवस्य करता है। वे भिगिसी या अपसारक कहे जाते थे (ii 11) । कहते हैं कि वे आठ टकडों को जोड़कर बनते थे और इन पर वर्षा का कोई असर नहीं होता था। ऐसे ऊनी कपड़ों के निर्माण की कला कितनी उन्नति कर गयी थी, वह इससे मालम होता है कि अर्थशास्त्र में भेडों के ऊन के रंगों के आधार पर ऊनी कपड़ों की 3 किस्मों और निर्माण विधि के आधार पर चार किस्मों और आदिमयों और जानवरों के इस्तेमाल को ध्यान में रखकर कम से कम 10 किस्मों का उल्लेख है। उसी प्रसंग में ग्रंथकर्ता ने सर्वोत्कृष्ट ऊन के गुणों का बड़ी सतर्कता से वर्णन किया है। प्रयोग और गण के अनुसार छः प्रकार के अन्य ऊनी वस्त्रों का भी अर्थशास्त्र में उल्लेख है, जो वन्य पश्चओं के बालों से बनते थे।

बस्त्रीयोग के विवरण को समाप्त करने से पहले हम उच्चतर प्रकार के कुछ बस्त्रों का उन्हेल कर देना चाहते हैं, जो उम काल में बनते थे। ज़री के बेल-बूटे बाले कपड़ों का उन्हेल ऋष्वेब में है, जिन्हें पैस्स कहा गया है। समुक्तिहात के अनुसार उन्हें निजयां ही बनानी थीं। बातकों में मुनहरी पपछियों का उल्लेल है जिन्हें राजा धारण करते थे, और मुनहरी मालों का

वैदिक इंडेक्स. संबद प्रविदिट ।

<sup>2.</sup> जातक vi, 500

un ancien people de Penjab; Les Udumbara in J. As
 1926 ñ, To 25-26

<sup>4.</sup> वंदिक इंडेक्स में पेशस ।

भी जो राजकीय हाथियों को पहनाया जाता था। गनद और मौर्य राजाओं के समय में समृद वर्ग के लोग ही प्राय: सुनहुले तारों से कहे हुए बस्त घरण करते थे। इसका स्ट्राबों के कपनों से समर्थन होते हैं। बहु कहता है, (xv, 1,54) "भारतवासी सोने की जरी के कान वा ले करण पाएण करते हैं और ऐसे आभूषण पहनते हैं जिनमें रत्न और मणि-माणिक जड़े होते हैं। उनके सस्त बारोक और रंगीन होते हैं। "2 ऐसे भड़कीले बस्त उत्सवों में विवेषकर पहने जाते थे। भारतवासियों के उत्सवों के बुकुक्षों का वर्णन करते हुए, स्ट्राबों सोने और चांदी से अकंकृत हाथियों को पंतिन्यों का हो नहीं बिल्क पीलवामों का भी वर्णन करता है, जो सोने की वरी के काम वाली पोशाक पहने होते थे। किटयन ने जनता को दर्शन देते समय भारतीय नरेगों की पोशाक के बारों में कहर है हि "थे वारीक मण्डल के वस्त्रों से सुमण्यत

छकड़ी का काम भारत का एक अिंत प्राचीन उद्योग है। ऋष्वेद में बुद्धिस्त्रम् या सन्धु और उनके ओजारों का उल्लेन है। किस समय पालि आगमीं और अन्य प्रत्यों की रचना हुई उस सनय उक काठ-कला की यापींत उनति ही गई थी। उनमें नह्दिक्लोणों का छकड़ी के अनेक कामों में छगे होने का वर्षन है, जिनमें पोजों, गाड़ियों और रयों का निर्माण एवं यंत्रों और भवन का निर्माण भी सम्मिक्त है। मीपेंबाल में यह शिव्स कीश्चल हो पूर्वना की सीमा उक पहुँच चुका या। इसका एक प्रमाण अभी हाल में पटना के साम खुदाई में मिले एहस्पपूर्ण जलड़ी के मंचों के रूप में

l. जातक vi. प० 404: v. 322।

मैक्कंडल का अनुवाद किचित् भिन्न है (देखि॰ एशियंट इंडिया एंत्र विस्काइटक बाह मेगास्मनीज एंड एरियन, कलकता संकरण, पृ० 69) वह यों है इनके कपढ़ों पर सोने और रत्नों का काम किया हुआ था, ये बढ़िया से बढ़िया सलमल एतने थे।

देखि • वैदिक इंडैक्स, संबद्ध प्रविष्टि ।

पीटसंन की डिक्शनरी में बहुदकि, और भी मिला जातक ii, 18 (गृह-निर्माण के लिए); v. 159, vi, 427। (पानी के जहाज के लिए); iv, 207, (गाहियों और रथों के लिए) v, पु॰ 242 (मशीनों के लिए)।

प्राप्त हुआ है। अशोक के समय की जो सुन्दर मूर्तियाँ मिलती हैं उनके माडल स्पष्ट रूप से पूर्वकालिक लकड़ी और हाथी-त्रांत के काम रहे होंगे। ये कलाएँ प्राचीन काल से चली आ रही थी।

अभी हमने भारत के हाथीरांत के शिक्षियों का उल्लेख किया है। इस कला में भारत के कारीगर प्राचीन युग से ही कुशल होते आये हैं। विशेषतः आतकों में अनेक आर्लकारिक एवं उपयोगी बस्तुओं का वर्णन है जो बहुमूल्य हाथी-दांत से बननी थीं। 'एरियन (इंडिक्स, xvi.) के अनुसार हाथीरांत की कान की बारिक्यों उतना श्रीमध्यन भारतियों का एक खरण था।

एक और ऐसा उद्योग है जिसमें भारतनासियों ने प्राचीन, मध्य और अविचीन सभी कालों में विविध्यता प्राप्त की, बहु है संग-तदाशी। जातकों में स्थानाकोहटक कहीं चक्त आगी के उपादानों से भवननिर्माण में जमें मिळते हैं, कहीं वे निमंज स्काटिक रिएज-लंड को भीतर से काटकर पीजा कर रहे हैं, जाति जाति । जे तमन वंग-तराव कैसी अपूर्व कारोगरी करते थे, इसका गमुना अजोक के शासतकाल के आवस्त्रवनक स्वोमों से मिळता है। जेता सिंह टिम्म का क्यत है, "कड़े पत्यरों को सुचिकका (विविध्य) करते की कला ऐसी पूर्वत को बहुँ व गई थी जो ऑपूनिक शिव्यकारों की शक्ति के बाहर की किया हो गई है; कह करते हैं कि इस कला का वर्वय लोग हो गया है।" मौयेकालीन पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार स्विज्ञ हो नहीं के अजोरता माना वरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना बरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमूना वरावर की मुफाओं की दीवाल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमून सिंक होना पाछिल के सार सिंक होना पाछिल का उच्चतम नमून की सिंक की वरक वनका रही है।

मृग और बकरे की खालों का वस्त्र के रूप में प्रयोग ऋग्वेब काल में भी होता था  $^{1}$  चुमुंकार और उसकी अनेक प्रकार की कृतियों का वर्णन प्राथमिक बौद्ध साहित्य में है  $_{1}^{6}$  कोटिल्प के अर्थशास्त्र (ii, 11) से चर्म की अनेक

<sup>1.</sup> ऐनु॰ रिपो॰ आर्क । सर्वे॰ इंडि॰, 1912-13 प्॰ 53

<sup>2.</sup> पीटसंन की डिक्झनरी में बंत, मिला जातक v, 302 (बीधों के दर्पण की हाथीदांत की मूंड के लिए) vi, 223 (हाथीदांत के रथ के लिए)।

<sup>3.</sup> जात**ः** i, 470

<sup>4.</sup> आक्सफोर्ड हिस्ट्री आफ इंडिया, खण्ड I, द्वि० संस्करण, पृ० 113

<sup>5.</sup> वैदिक इंडैक्स में अजिन।

<sup>6.</sup> पीटर्सन की डिक्शनरी में उपाहाना और चम्म: मिला॰ जात ii,

किसमों का पता चणता है जो स्थान, रंग तथा आकारों के बिचार से विभिन्न बतों में रंख जाने थे बड़ी रोचक बात है कि उनकी मुख्य किस्में विभिन्न हिसावस-परेशों से आती थीं। हम पहुले ही एरियन (इंडिक्त, रूप)ं डारा भारतीय पीशाकों के उच्छेल की चर्चा कर चुके हैं। उसके वर्णन में प्रमंपवध बचंकारों के कोशल का भी उच्छेल आ गाया है। वह कहना है, "भारतीय शेग खेत चमड़े के वने जून एहनते हैं, जिनके किनारों की बड़े ग्रत्स से कतरते और इनके सक्ट रंगीदरों होते हैं।"

भारत सदा से अपने ऐसे बृशों के लिए प्रसिद्ध रहा है जिनकी लकड़ी सुगंधित होती है। पालि आगमों और जातकों में चन्दम, अगर और दार आदि अनेक किस्म की सुगंधित लकड़ियों का वर्णन है। कीटिस्य ने पांच महार की मुगंधित लकड़ियों का उल्लेख किया है, चन्दम, अगर, तंस्वपंचिद, भद्रभी तथा काल्प्रेमक (ii, 11)। स्थान, रंग और गंध के विचार से इनके फिर अनेक विभेद किये गंधे हैं। भाष्यकार ने जो इनके आधुनिक नाम दिये हैं उनसे ये कामरूप की लकड़ियां मालूम होशी हैं। अग्य लकड़ियाँ लंका और हिसालय जैसे प्रदेशों से आती थीं।

भारत में बातु का प्रयोग प्रागैतिहासिक काल में सिन्धु पाटी के लोग करते थे, सकत प्रमाण है। वेदिक काल के लोगों को अनेक प्रकार की घातुओं का जान या, जैंसे सोगा (चदर, जातरूप, हिरण्य, सुवर्ण, हिरत) जांदी (उस्ता), लोहां (इष्णायस, द्रमाम), तांवा(लोहितायस, लोह), (सीस) सीसा और दिन (अपु)। सोने और चांदी के आनुष्णां एवं बातु के अनेक सामानो का भी उल्लेख है। वातक में पीतल और कांसे की बातुओं के ही उल्लेख नहीं हैं, अपितु यह भी मिलता है कि बहुमूख बातुओं से अनेक आमृषण बनते और पटिया धातुओं से घरों और खेती के काम में आने वाले उपकरण निर्मित किये जाने थे। 'कोटिल्य (में, 12) ने अनेक प्रकार की कच्ची

<sup>153 (</sup>चमड़े के फंदे के लिए), iii, 79 (एक तल्ले के जूते के लिए); iii, 116 और vi, 431 (चमड़े के बोरे के लिए) आदि।

पीटर्सन की डिक्शनरी, संबद्ध प्रविष्टि ।

<sup>2.</sup> वैदिक इंडेक्स, संबद्ध प्रविष्टि और वहीं, अंग्रेजी अनुवाद में metals and ornaments.

<sup>3.</sup> जातक i, 351, iv, 60, 85, 296 आदि ।

धानुओं जैसे सीना, चांदी, तांबा, मीसा, टिन, लोहा और बैंक तक (जिसकी पहचान नहीं हो सकी है) के विशेष पूर्णों का वर्णन किया है। यही नहीं उसने कच्ची बातु और धानु की चिराओं, धानुओं को गठाकर शुद्ध करने अविद के तकनीकी विवानों का भी उन्हेंग्य किया है। इसी प्रसंग में तांबा, सीसा, टिन, कांबा, पीतल, लोहे तथा अन्य धानुओं से बने बर्सनों एवं अन्य सामानों का निरंश भी है। आने के अनरणों (में, 13, 14) में कीशिय अन्य सामानों का निरंश भी है। आने के अनरणों (में, 13, 14) में कीशिय अन्य सामानों का निरंश भी है। आने के अनरणों (में, 13, 14) में कीशिय अनेक किरम के सोने-वांदी के विवादय पूर्णों का और उसने युद्धीकरण, परीक्षण, उनसे अनेक प्रकार की वस्तुओं के निर्माण की विशेष-विशेष विधियों आदि का विवादण भी देता है। इस आकर्ष उन्हें को यह कहते हुए कि भारत से मत का पूर्ण क्ण से बंदन हो जाता है जो यह कहते हुए कि भारत से सीने-वांदी की खानों की भरमार है, यह भी कह देता है कि, "त्यापि भारतवासी खनि-विद्यान और धानु-पुद्धि-विद्याल के क्षेत्रों में अनावी है और उन्हें अन्त ही सामनों का पता नहीं। इस क्षेत्रों में उनकी विधियां मड़ी आदित ही।"

नन्दों और मीयों के समय को लें, तो इसका पूरा प्रमाण मिलता है कि भारत के घानुक्रीमयों का कोशल जेंचा था। इसके सामने बायोशीरस (में, 36) के इस सम्बन्ध क्यान का अगनी प्रभूत चानुओं से भारतीय दैनिक उपयोग को वस्तुएँ और आभूतण बनाते हैं, विद्योग महल नहीं रह जाता है, वधि स्वयं उसका कथन मेगास्यनीज़ के अमाणों पर आधारित है। इससे भी अधिक महत्व की यह बात है कि मालशों और उनके मित्रों ने सिकन्दर को जो उसहार दिए ये बना से हैं कि देवले लीह (Gerrum candidum) मिमिलिश या। यह देवेत लीह (Gerrum candidum) मिमिलिश या। यह देवेत लीह (प्रवास के किया के किया की कि मिली है, विसके बारा विद्याल के अयोक हर्सन में जो एक तीवे की ठोस कील मिली है, विसके बारा विद्याल कि सारी की कारीमार के कपर जोड़ा गया था, यह मीयेकाल के तांचे की कारीपार का नारीपार का तथा तथा उपम नमना है। "सक्लालीन

मूळ में शुल्ब-धातुझास्त्र-रस-पाक-मणिराग का मैयर ने उपयुक्त अनुवाद किया है। शामशास्त्री का अनुवाद त्रुटिपूण है।

<sup>2.</sup> स्टाबो, xv, 1.31

<sup>3.</sup> न्या कानि o xiii (1873) पा 188

<sup>4.</sup> तांबे की कुंडी के वर्णन और उसके फोटोग्राफ के लिए देखि । पंचानन नियोगी : कापर इन एंझियंट इंडिया, प० 18-20

युनानी विवरणों से भी पता चलता है कि किस प्रकार राजदरबारों में बहुन्यूच्य पातु के कामी का प्रयोग होता था। हम पहले ही स्ट्रांची द्वारा भारतीय उत्सवों के जलुमों के चलंत (२४, 165) का उत्सेख कर चुके हैं। उससे यह विवरण भी आता है कि "अपने यहाँ आये हुए अतिथियों के स्वागत के लिए राजनुत्यों की कतार सीने के वर्ड-बड़े माडों और छह-बहु पूट के बालों और तांचे के मिलासों और प्रवालन-पात्रों को लेकर चलती थी जिन पर मीलम, बैद्धरें एवं भारतीय लाल वह होते थे।" इसी प्रकार कटियम ने चर्चन किया है कि बब भारतीय गरेश जनता को दर्शन देने के किए बाहर निकलते थे तब स्वतः वे सुनहली पालकी में बिराजे होते जिनमें मोती की झालरे होती, और उनके मत्य वांचीने अपरन्दान लेकर चलते थे।"

आभूषणों के बारण करने की प्रथा प्रामीतहासिक काल के सित्यू प्राटी के लोगों में भी थीं । बाजबातीय संहिता तथा तींचरीय ब्राह्मण में जीहरी मिणकर का उन्लेख हैं। 'वेंदिकोतर काल में जातकों के वर्णनों में मोती, स्कटिक तथा अन्य मणियों का उन्लेख आता है। वहां यह भी कहा गया है कि आभूषण के लिए उनको काटने और चिकना करने वाले शिष्यों भी थे। क्षीतिह्य (मं, 11) मुब्तिकक (मंत्रों), मणि, बय्य (होर) और प्रवाल (मूं) में परिचित था। वे देशी और विदेशी दोनों कोटियों के होते थे। इसले अधिक महत्त की बात यह है कि वह उन्हण्ट और अष्कुष्ट मोतियों के लक्षणों को जानता था और उसी प्रकार लगल, नीलम, बंदूर्य, रुकटिक होरों और मूंगों के रंग और गूणों से भी अभित्र था। मिणकारों का कोशल कैसा बढ़ा हुआ था, इसका अनुमान इसके होता है कि किटियन ने पांच प्रवार के मोती के हारों (पिट) का वर्णन किया है। प्रत्येक के फिर विभाग किये हैं। उपसंहार में उसने दिखा है कि कष्टाभारणों की मोती विदर, मुजाओं, पेरों और किटि के मूणवा होने ही प्रकार के होते हैं। नर-वीर मोर्थ कालों में लोगों के आभूषण-प्रेम का पता एक मुनानी लेखक के स्पष्ट निदंश हो मिलता है। 'से प्रवार के मोती के अभूषण-प्रेम का पता एक मुनानी लेखक के स्पष्ट निदंश हो मिलता है। 'से निर्मा का पता एक मुनानी लेखक के स्पष्ट निदंश हो मिलता है। 'से

वैदिक इंडैक्स संबद्ध प्रविद्धि ।

<sup>2.</sup> मिला, जात • i, 351, 479; ii, 6; iv, 60; 85, 296; vi 117-120, 279

<sup>3.</sup> स्ट्राबो xv. 1.

स्थानाभाव के कारण हम उन अनेक अन्य उद्योगों का विवरण न दे सकेंगे जिनका उल्लेख जातक कथाओं में आता है। जातकों के अतिरिक्त अन्य लेखों में भी रंगों, गोंदों, दवाओं, सुगंधों तथा मिट्टी के भांडों के निर्माण का निर्देश है। किन्तु दो शब्द युद्ध के हथियारों और उपकरणों के निर्माणों के विषय में कह देना आवस्यक है। वैदिक काल से ही घात एवं रक्षा के लिए प्रयुक्त घनुष-बाण, तलवार, भाले, ढाल और कवच प्रख्यात हैं। उत्तरकाल में अर्थशास्त्र (ii, 18) में अनेक प्रकार की घातुओं के बने धनुष, बाण, और अनेक भांति की तलवारों, परशु और बल्लमों के नाम मिळते हैं। उसी ग्रंथ में दो प्रकार के यद्ध-यन्त्रों स्थितयंत्राणि एव चल-यंत्राणि का उल्लेख है। स्थितयंत्र दस प्रकार के और चल-यंत्र सत्रह प्रकार के होते थे, जिनके अलग-अलग नाम दिये गये हैं। युनाती लेखों से, जिनका सम्बन्ध नन्द-मौर्य यग से है, अपर के कथनों का समर्थन होता है। एरियन (इंडिका, xvi) के अनुसार भारतीय पैदल-सिपाही धनषवाण, भालों और चौडी तलवारों से ससज्जित होते थे। घुडसवारों के पास दो बल्लमें होती थीं। मालवों और उनके मित्रों ने जो उपहार सिकन्दर को भेंट किये उनमें चार घोडों वाले 1050 रथ (किन्हीं के अन सार केवल 500) तथा 1000 छोटी ढालें थीं।

#### 2. व्यापार

आपिक बीढ़ साहित्व की रचना के काल तक भारतवासियों ने प्रस्थात पर्यो के अन्तर्रहीय व्यापार को खूब बढ़ा लिया था। उन मार्गी पर सूचियानुसार विश्रामन्त्रल से। उनके द्वारा देश के सभी कोने एक दूसरे से सम्बद्ध थे। इन में कुछ मुख्य मार्ग थे:

(1) पूर्व से परिचम—यह मार्ग सबसे महत्व का या जो प्रमुख रूप से निर्दमों के सहारे चलता था । चम्मा से चलकर नावे वाराणती आती थीं, जो इस समय का उद्योग और स्वापार का बहुत बड़ा केन्द्र या। वाराणती से संगा में उत्पर की ओर नावें तहकाति तक और उपर यमुना से कीवांबी तक पहुँचती थीं। वहां से परिचम की ओर सिन्धु और सीचीर (जिसको ओहड़ देखाँसेट में थीं)और या 'ओकीर' कहा गया है) तक स्वरूमार्ग या। सिन्ध उस काल में अच्छी सरक के बोरों के लिए प्रसिद्ध या।

<sup>1.</sup> वैदिक इंडैक्स, अंग्रेजी अनुवाद में war.

- (2) उत्तर से दिलण-पश्चिम-यह मार्ग कौसल की प्रसिद्ध राजधानी श्रावस्ती से गोदावरी के किनारे प्रतिष्ठान तक जाता था, और उल्टी दिशा में उज्जयिनी, विदिशा और कौनांबी होते हुए पुनः श्रावस्ती को पहुँचता था।
- (3) उत्तर से दक्षिण-पूर्व —यह मार्ग श्रावस्ती से राजगृह को जाता था। बीच में कपिळवस्त, वैद्याळी, पाटिळपुत्र तथा नाळंदा के प्रसिद्ध नगर पड़ते थे।
- (4) पिवमोत्तर मार्ग—इसका पाणित ने भी उल्लेख किया है। यह पंजाब से मध्य और पिवसी एशिया के प्रसिद्ध राजमार्गों को मिलाता था।

यह वर्णन भी मिलता है कि व्यापारी काश्मीर और गंचार से विदेश जाते थे, तथा बनारस से उज्जयिनी, मगत्र से सौबीर आदि की यात्रायें भी करते थे। अन्तर्देशीय व्यापार की इस व्यवस्था से कितनी धन-राशि उपलब्ध होती थी, इसका उदाहरण श्रावस्ती का महाश्रेष्ठी अनाथपिडिक है जिसका व्यापार राजगह और काशी तक फैंठा हुआ था। परन्तु व्यापार के मार्ग सदा सुगम न थे। सड़कों पर डाक आ जाया करते थे, विशेषकर जब सड़कें जंगलों से होकर जाती थी। उनसे बचने के लिए व्यापारी बन-रक्षकों की नियुक्ति करते थे। मार्ग रेतीले मैदानों से भी गजरते थे। रात्रि में थल-नियामकों की सहायता से रैगिस्तान पार किये जाते थे। ये थल-नियामक तारों के सहारे सार्थं का मार्ग-प्रदर्शन करते थे। निर्जन स्थलों में अनेक प्रकार के भय होते थे जिनमें कुछ वास्तविक थे और कुछ काल्पनिक भी । सुखा, अकाल, बन्य पश्चीं, डाकओं और राक्षसों, सभी से भय था। कछ मार्ग राजपय अथवा महासम्म के नाम से प्रसिद्ध थे। दूसरे उपपय कहे जाते थे, जो साधारण थे। नदियों के ऊपर पूल नहीं होते थे। घाटों से उन्हें पार करना पडता था। भारतीय ब्यापारी स्थल और समुद्री दोनों मार्गों से ब्यापार करते थे। पालि आगमों में छह-छह महीने की समुद्री-यात्राओं के वर्णन हैं। ये यात्राएं नावों (जहाजों) में होती थीं। जाड़े के दिनों में नावें किनारों पर ले ली जाती थी। 3 जातकों में भारतीय व्यापारियों की जल-यल को पारकर पूर्व एवं पश्चिम के सदर-

<sup>1.</sup> v, 1.17 उत्तरापयेनाहतं च ।

<sup>2.</sup> मिला॰ जात॰ ii, 248, iii, 365, विमानवत्यु टीका 370 आदि।

<sup>3.</sup> मिला सं० नि० iii. पू० 155; वहीं. v. पू० 51; अंगु० नि० iv, प्० 127

देगों तक साहसपूर्य समुद्र-गावाओं की कहानियां सुरक्षित हैं। चम्पा अववा बनारम से रहस्पूर्ण दंग सुर्वण्यूमि पर्यन्त आपारियों की जल्यात्रा की कहानियां जानकों में मिनती हैं। आपुनिक शोधों से यह सिद्ध हुआ है कि "सुर्वण्यूमि" शब्द से सामान्यतः बहादेश, मरूप, प्रायद्वीग तथा मरूप द्वीग-समूह का बोध होता था। ऐते भी वर्णन हैं कि पश्चिमी समुद्रतत्त भरकक्छ से भी ब्यापारी लंका की बंदरगाहों के रास्ते, इन देशों में जाते थे। वास्तव में समुद्री-क्यापार के लिए उस काल में 'कंबा (त्वेबणिया) एक गतब्य था।' हम यह भी पढ़ते हैंक ब्यापारियों का एक साथ बारामसी से वास्ति (वेबीलोन) गया।' जात्कों से समुद्री यात्रा के एक टिलवस्य पहलू का पता चलता है। उनके दिवा-कालों का वर्णन भी मिलता है, जिनकी उड़ान को देवकर नाविक तटों की दिया का अनुमान करते थे।' जीम पहले बटा चुके हैं, वैबीलोनियां और फोनीविया के प्राचीन समुद्री व्यापारी भी दिशा-काकों की सहायता ते नावें के जाते थे।'

कौटिलीय अर्थशास्त्र के विकीणं और प्राप्तीपक निर्देशों से यह पता चलता है कि मीयं-काल में अगर उल्लिखित ब्यापार और अधिक उन्तत हो गया था। राज्य व्यापार को सिक्य ग्रोसाहृत देता था। इसका पता इस बात में सिक्य हो कि कौरिस्थ ने बड़े ब्याग से ब्यापार-मार्गों के निर्माण एवं सुरक्षा का विधान किया है। ब्यापारी बस्तियों की स्थापना को भी उसने जनपद विनिवेश अकरण में प्रमुख स्थान दिया है। सामान्य पयों की चार डंबों की चौड़ाई विहित थी, किन्तु ब्यापारी बस्तियों में आने आंक पयों (संयानीय पय) की चौड़ाई आठ डंबों की रखने का विधान है(1), 4)। जात होना है कि व्यापार के मार्गों पर सरकार विशेष ध्यान देती थी, जिनसे त्रिक्य-व्यापार की मुद्धि में सहायता मिले (vii,12)। कुछ इन्हम्पद है जो इम विषय पर और प्रकाश बालते हैं: त्रक और जल भागे; तृत्रीय एवं मध्य-जलमांगं; हिमाल्य परेसों और रक्षिण के थल-मार्ग। इस अनित्र इन्द्र के हमको बहुमूल्य नावरों तो मिलती है, किन्तु वह विस्तृत नहीं है। दोनों मार्गों ने—उत्तरों तो निलती है, किन्तु वह विस्तृत नहीं है। दोनों मार्गों ने—उत्तरों तो निलती है, किन्तु वह विस्तृत नहीं है। दोनों मार्गों ने—उत्तरों तो निलती है, किन्तु वह विस्तृत नहीं है। दोनों मार्गों ने—उत्तरों तो निलती है

<sup>1.</sup> मि॰ जातक, iv, 15-7; vi, 34; iii, 126

<sup>2.</sup> मि॰ जातक iii, 126-7, 267 ।

देखि० फिक, पूर्वोद्धृत, अंग्रेजी अनुवाद, पृ० 269 ।

और दिश्वणी—गंगा की घाटी के प्रदेशों में आयात होता या ।यवापि आयात के सभी परावाँ का तो नहीं, पर मुख्य-मुख्य परावाँ के नाम दिवे हैं। कीटिय्य ने एक दूसरे आचार (नाम नहीं दिया है) के आधार पर, आयात के बहुमूख्य परावाँ के हाथी, पोड़े, सुम्य के परावाँ, गज-दर्जी, प्रमाशे, सोने और चांदी की बहुलता हिमाच्य के प्रदेशों में कहीं हैं। स्वतः कीटिस्य के मतासुसार, कम्बजों, चमाशें, वोशें को छोड़कर अन्य पदावाँ की जैसे शंतों, हारों माणियों, प्रवालों जीर सोने की बहुलता दिवाण में थी। केटिस्य ने अन्य उत्पादों की भी मुखी ही हैं।। 1-12), जिनमें कृषि और उत्योग सम्बन्धा परावाँ तथा अन्य चतुओं के नाम हैं जो भिनन-भिन्न देशों में पैदा होते हैं। उन नामां से हम भारत के देशी और विदेशी व्यापार की चतुओं पढ़ उत्तके पिर-माण का अनुसान कर सकते हैं। इन व्यापारी बत्यों में अपाल, असम, बनारस, कोकन और पाण्ड्य के बस्यों, चीन के देशमी यस्सों, नेपाल के उत्तरी वस्सों, बेपाल अपार, क्रांस प्रवार के अपार वस्ते और लंका (?) अलकंद तथा विवर्ण (अपी तक पहुचान नहीं हो पाई है) और मिणियों के नाम है।

उत्तर दिये गये सभी विवरण यह सिख करते हैं कि तन्द और सीमें शासकों करवान के साम-साथ भारत के देवी और विदेशी व्यापारों की बड़ी उन्तित हुईं। तिसम्भादी को विदेशियों से मुन्ति तथा उससे भी अधिक सेव्युक्त को पराजित करने से चन्द्रमुक्त मौर्य का अभीच्य पित्रमोत्तर मार्गों पर पूर्ण नियंत्रण हो। गया जिसकी वर्षों हम अपर कर कुंके हैं। चन्द्रमुक्त हो अथवा बिन्दुमार ने दक्षिण को भी भी की लिया या। इससे पित्रमा तथा दक्षिण के बहुमून्य मार्ग भी उनके उपयोगार्थ मुरक्षित हो। गये। इसका महत्व परिक्रमोत्तर मार्ग के बरासर विक्त उपयोगार्थ मुरक्षित हो। गये। इनका महत्व परिक्रमोत्तर मार्ग के बरासर विक्त उपयोगार्थ मार्ग के विजयार के एकमात्र प्रतिद्वानी कांग्रम के स्वापार देश । अयोक की किन्य निवय से वह कांग्रद भी दूर हो। गई। इस प्रकार मीर्य शासन ने जो एक सुमंगठित केन्द्रस्थ सन्ति था, सभी मार्गों को अपने

<sup>1</sup> पाणिनि का सूत्र, vi, 2.13, ब्यापारियों का नाम उन देशों पर रखने का उल्लेख करता है, जहाँ वे जाते थे। काशिका वृत्ति ने इसका यह उदाहरण दिया है:

मद्र-वाणिज, काश्मीर-वणिज और गंधारवाणिज

|                                        | रोम का मील |  |
|----------------------------------------|------------|--|
| प्यूसेलावटिस (पुष्करावती) से सिन्धु-   | 60         |  |
| सिन्धु से हाइडस्पिस (झेलम)-            | 60         |  |
| झैलम से हाइफीसस (व्यास)-               | 270        |  |
| व्यास से हेसिड्स (सतलज)-               | 168        |  |
| सतलज से जोमनीज (यमुना)-                | 168 (sic)  |  |
| यमुना से गंगा-                         | 112        |  |
| गंगा से रोडोफ (इमकी पहचान नहीं हुई है) | -119       |  |

 <sup>ि</sup>रुती के विवरण के संतोष में विवेचन के लिए देखि॰ मैदिकंडल: इंडिया एज़ डिरक्ताइक्ट बाइ मेतास्थनील एंड एरियम, कलकत्ता सं पृ० 130-34। एरियम (इंडिक्स जयाय 111) इराटोस्थेनील का उद्धरण देकर कहता है कि राजयल की नाप schoeni से करते थे। किजी के मतानुतार (एरियम, इंडिक्स इं० जैं० चिन्नीक का अनु० पु० 40। टि०) इराटोस्थनील की schoeni 40 स्टेडिया (करीब 5 मील) के बराबर थी। स्ट्राबी (जयायकी, प्रप्र, 1.11) का कथन है कि राजयच की माप जावश्यक रेखाओं से करते थे। पाठ के किचित्त संयोधन से इसका अर्थ "schoeni के रूप में मंत्री हो मकता है (लीएब की सकारीसकल लाइबेरी संस्था, खंड viii, पू० 17 टि०)।

रोडोफ से कलिनिवेसमा (गहचान नहीं हुई है) - 167 (या 265)
कलिनिवेसमा से गंगा-यमुना के संगम तक- 625 (sic)
संगम से पिलबोध्या 425 (sic)
पिलबोध्या से गंगा का महाना- 638

यह मानने का पर्याप्त आधार है कि जैसे अंतर्देशीय व्यापार को मीयों के मृद्दु शासन से प्रोत्साहन मिलता था, वैसे ही विदेशी व्यापार भी उस सुशासन में लामान्वित होता था। सेन्युकस को खदेड़ने के बाद चन्द्रगुप्त ने बड़ी चतुरता में यनानी राष्ट्रों के संग मैत्री के संबंध जोड़ लिये। उस मैत्री को उसके पुत्र और पीत्र दोनों ने स्थिर रखा । उससे अवश्य ही भारत को पश्चिमी एशिया और मिस्र से व्यापारिक संबंध बढाने में उडी मुविधा हुई होगी। युनान के क्लासिकल साहित्य से यह मनोरंजक बात प्रकट होती है कि भारत और पूर्व-कालीन सैल्यकस बंबीय माम्राज्य का व्यापार स्थल मार्ग और जल मार्ग दोनों से होता था। (स्थल से उत्तरी पथ बैकटीरिया से होकर जाता था और दक्षिणी गेड़ो-मिया, कारमेनिया, पासिस और मुसिआना मे होकर जाता था। समुद्र-मार्ग फारस की खाड़ी के पश्चिमी तट पर बसे हुए "गढ़ा" (garrha) में गुजरता था)। भारत से मिस्र का मार्ग लाल समद्र के किनारे से जाता था। मिस्र के मार्ग की भा ति जो मार्ग फारस की खाडी से होकर जाता था उस पर भी शक्तिशाली अरब वालों का अधिकार था। ये अरव निवासी वहे अच्छे व्यापारी थे। उनका व्यापार बहुत उन्नत था । भारत का पश्चिमी देशों से यह व्यापार कितना मृत्यवान था, इसका अनमान उन बस्तुओं की तालिका से लगाया जा सकता है, जो भारत मिस्र को भेजता था। यनान के क्लासिकल साहित्य के अनुसार उन वस्तुओं में गजदंत, कछुओं की पीठ, मोती, रंग-रंजक, (खासकर नील), जटामासी, तथा अन्य बहमस्य लकडियाँ सम्मिलित थीं। पश्चिमी देशों से इम समद्भ व्यापार के

<sup>1,</sup> संदर्भ के लिए देखि॰ रोस्टोवजेफ, दि सोशल एंड एकानामिक हिस्टी आफ हैलेनिस्टिक बर्ल्ड, प॰ 457

<sup>2.</sup> रोस्टोबबेफ: पूर्वोह्न, पृ० 386-7। भारतियों का पश्चिम से इस ब्यापार में क्तिना हिस्सा या इसके बारे में एक मनोरंजक कहानी पोमिडोनियम ने कही है जिने पहानों ने अपनी अवाषकी (ii. 3.4) में उद्ग में है। इस कहानी के अनुसार अब यूएपेंटीज हितीब मिश्र का राजा

प्रकाश में ही हम अजोह के उन महनीय प्रयत्नों को सुनमता से समझ सकते हैं जिनके द्वारा उपने उन सभी देशों को जो युनानी साझाय के सुदूर भागों तक रूँके हुए ये अपने वामिक तथा मानवा के कार्यों से काभानित करना चाहा। अवोक ने ने निवह में दूनमंडण भेवा था जिने वहां सफला भी मिलो की। यदि यह सच है तो यह भी मानवा होगा कि उसने मुक्काभूमि (बृहत्तर भारत) में भी दूनमण्डल भेवा था जितमें लोण और उत्तर वामिल के। यह सुत्तरंडलों की मिक्काला को स्वार्थ में प्रकार को स्वर्ण को यह सुत्तरंडलों की मिक्काला का अवे भारत और देन देशों के बीच होने वाले दोषेकालीन ज्यापार को ही देना होगा जितकों पहला दे दने की बीच परस्पर जानकारी और सद्भाव था।

#### 🕯 उद्योग और व्यापार का संगठन

शिल्प तथा व्यापार की संस्थायें प्राचीन काल से चली आ रही थीं। शिल्पों के संबंध में हमको जातकों से यह कथा मिलती है कि वे पीड़ी-दर-मीड़ी चलते जाते थे। प्रायः पिता के व्यवसाय को पुत्र उठा छेता था। नगर और प्राप उचींगों के केन्द्र थे। विभिन्न शिल्पों का एक-एक प्रमुख (अध्यक्ष) अथवा अंदि (Elderman)होता था, जो जनका नेता होना था। जैसा फिक ने बहुत बहुले ही कहा था, उपर्युत्त तीनों लक्षण मध्य-युनीन युरोप की शिल्पो-अंशियों जेसे

या तो एक भारतीय अरब मागर के तट पर भटककर सिकन्दरिया पहुंचा। उसने बही पूनानी भाषा मीची और राजदरवार में भारत के तमृद्री मार्ग का पता दिया। इस पर राजा ने ताइजिकस के युडोक्सस के अधीन एक अभियान तक भेजा। यह एक संभवतः मुएगेटीज दितीय के अनित्म काकों में चला या और काफी सामान लाटकर वापस आया या। उसके बाट के राजा के शासन काल में उसी के शतान के अधीन फिर एक दल जाया और उसे भी उतनी ही सफलता मिली। हाल ही में पर्यान्त दुक्त आधारों पर यह मुझाब दिया गया है कि साहित्य में जो मानमून की खोज का श्रेय हिष्पालम की दिया जाता है वस्तुत: उसका अधिकारी यूडोक्सस है, जिनकी मूचना का आधार वह भटका हुआ भारतीय व्यापारी था। इसी सहायता से यूडोक्सस कपनी पहली यात्रा पर निकला था। इस विषय पर रोस्टोजनेक, पूर्वोद्धत वृत्व-पुटी, 927, 929 पिड़िए।

वि सोक्षल आर्मनाइकोशन आफ नार्थ ईस्ट इंडिया इन बुढाल टाइम Die Social Gliederung in Nordostlichen Indian zu Buddhas zeit) का अंग्रेजी अनुवाद प्० 177-83 देखि।

किसी संगठन का इशारा करते हैं। जातकों में ऐसी संस्थाओं को सेणी कहा गया है, और उनकी संख्या अठारह बताई गयी है। इनमें चार के नाम भी दिये गये हैं. काइठकारों की श्रेणी, लहारों की श्रेणी, चर्मकारों की श्रेणी और चित्रकारों की श्रेणी। वहाँ तक व्यापारिक संगठनों का प्रश्न है सत्यवाहों (सार्थवाहों) का जल्लेख है जिनके नेतत्व को मार्गों के विषय में सार्थ (कारवा) मानते थे । मार्थवाहों के अतिरिक्त अलग-अलग उद्योगों के प्रमुख और जेठठ होते थे। यह भी उल्लेख है कि व्यापार-श्रेणियों के झगड़े महासेटिंठ (महा-श्रेष्ठी) निपटाता था। यह महासेटिठ वस्ततः शिल्पियों की श्रेणियों के चौधरियों के अपर बड़ा चौधरी जैसा होता था 1º आदाकालीन धर्मज्ञास्त्र और अर्थशास्त्र में पर्याप्त विकसित अवस्था का वर्णन है। आज जो धर्मशास्त्र उपलब्ध है उनमें गौतम का धर्ममुत्र प्राचीनतम है। उसमें कहा गया है (xi,1) कि व्यापारी तथा किल्पी एवं अन्य कारीगरों को अपने-अपने व्यवसाय के नियम निर्धारित करने का अधिकार है। कौटिल्य (xi, 1) ने अनेक संधों (corporations) का वर्णन किया है, जिनका शासक 'मृख्य' होता था। इनमें एक वर्ग ऐसा था जिसे उसने वार्ताशास्त्रोपजीवी कहा है। वार्ता से तात्पर्य कृषि, पश्पालन और व्यापार से था. जबकि शस्त्र से तात्पर्य यद्ध का था। इस वर्ग के कुछ संघों का नाम उसने दिया है और कुछ का नहीं । कौटिल्य ने अन्यत्र (ii, 7, iii, 1; viii. 4 आदि) श्रीणयों की चर्चा की है जिनके प्रधान मस्य कहलाते थे। इन श्रेणियों का इतना महत्व होता था कि सरकारी रजिस्टर में इनके रीति-रिवाजों का निबन्ध होता था और अन्यया भी ज्ञासन के कार्यों में उनका विशेष हमान रखा जाता था।

जिन औद्योगिक तथा व्यापारिक श्रेषियों और संयों का हमने ऊपर विवरण दिया है, उनका संगठन ऐसा होता या जिसमें अमिकों और उत्पादकों का भेद नहीं होता था। किन्तु साथ-साथ ऐसे संगठमों का नाम भी आता है जिनमें पूर्वीपतियों द्वारा अमिक निद्वित्व पारिक्षमिक पर नियुक्त किये जाने थे। आतकों में दासों (गुलामों) और नौकरों (देस्स) के साथ मनदूरी पर काम करने वाले स्वतन्त्र कामकरों और भूतकों के वर्णन प्रायः

<sup>1.</sup> मिला॰ जातक i, 267, 314, iii, 281; iv, 411; vi, 22।

मिला । राइस डेविड्म : बुद्धिस्ट इंडिया, प० 97 ।

आते हैं। कीटिल्य (iii, 13-14) ने दासों के साथ-साथ स्वतन्त्र प्रजदूरों (कर्मकारों और भूतकों) का न केवळ उस्लेख किया है, असितु उनके कार्य और पारियमिक के विषय में निश्चित नियमों का भी विचान दिया है। मीर्यक्त कोर पारियमिक के विचय में निश्चित नियमों का भी विचान दिया है। मीर्यक्त में स्वतन्त्र न मजदूर और दात समाज के एक महत्वपूर्ण अंग थे, यह इसके भी विद्ध होता है कि अशोक ने अपने धम्म के निकरण में दासों और भूतकों के प्रति सद्ध्यवहार का उस्लेख किया है, जिनको धम्म का अंग वतलाया है (बट्टान आरोसलेख iis, xi आदि)।

#### राज्य की औद्योगिक और व्यापारिक नीति

उद्योग एवं व्यापार के प्रति राज्य की नीति क्या थी, इसका वर्णन किये बिना नन्द-मौर्य युग की आधिक स्थिति का वर्णन अध्रा ही रह ज़ायेगा। आरम्भ करने के लिये हम उस परम्परागत नीति का निर्देश करेंगे जिसकी झलक हमको अर्थशास्त्र में मिलती है। उद्योग और व्यापार को सिक्रिय प्रोत्साहन देना राजा का धर्म था। यह बात अर्थशास्त्र के जनपद-विनिवेश (ii, 1) प्रकरण से प्रकट हो जाती है जिसमें देह त के उपनिवेशीकरण के अनेक उपाय बतलाये हैं। इन उपायों में जंगलों और खानों का समिवत उपयोग: व्यापार के मार्गों का निर्माण और उनकी सुरक्षा का प्रबन्ध, नगर-मण्डियों की स्थापना शामिल है। इस प्रसंग में राजा के लिये यह विधान है कि अपने प्रिय-पात्रों (बल्लभों) अफसरों (कार्मिकों), सीमारक्षकों (अन्तवालों). तस्करों तथा वन्य पश्चव दों से व्यापार मार्गों को निविधन करें। उपायों की यह मुची पर्याप्त शिक्षाप्रद है, क्योंकि इसमें राजा के अधिकारियों के खतरे को चोर और जंगली जानवरों के खतरे के ही स्तर पर रखा गया है। औद्योगिक एवं व्यापारी वर्गों का राजदरबार और राजधानी से कितना निकट का सम्पर्क होता था, इसको जानने के लिए हमको कौटिल्य के दिये गये उन नियमों (ii, 4) को देखना चाहिए जिनको उसने उपर्यंक्त विधान के पश्चात वर्ष-विनिवेश प्रकरण में दिया है। इस विवरण से यह भी दिखाई देता है कि उस काल में विभिन्न शिल्पियों और व्यापारियों के वर्गों का समाज में कैसा

<sup>1.</sup> देखि॰ पीटरसन की डिक्शनरी, संबद्ध प्रविष्टि और फिक: पूर्वोद्धन, पृ 303-4।

स्थान था। उसका निर्देश है कि गंधी, माली, यान्य के व्यापारी और प्रधान विल्पी वित्रियों के साथ राजबहुल से पूर्वी भागों में निवास करें। पत्रवान, मिरा और मीम के विकशी बैक्यों के साथ राजप्रासार से दक्षिण के भागों में रहें। कनी और मूर्ती वस्त्रों के व्यापारी, आयुधिक इत्यादि शुट्टों के साथ पश्चिमी भागों में रहें। कोई, पीनल, ताबे कांसे आदि के जिल्पी तथा जीहरी बाह्यणों के संग उत्तर दिया में रहें।

यही नहीं कि तरकार का उपयुंक्त शिल्पयों और व्यापारियों से निकट का सम्मर्क होता या, वरल् सरकार ने कुछ उद्योग और व्यापार अपने हाथ में र रखे थे। 'इससे अपिक महत्व का विषय यह है कि अप्रैशास्त्र के निर्मात से यह बार-बार कर होता है कि उस काल में यह मान छिया गया था कि राज्य की वास्तिक शक्ति कृषि-कार्यों, सानों तथा ऐसे अन्य साधनों में है। कृषि-योग्य भूमि, सानें और अनेक प्रकार के जंगल, जल-बल-माणों आदि का होना अच्छे देस का छक्षण माना गया है (vi, 1) विदेश-नीनि का विधिष्ट नियम यह वत्यकाया गया है कि राजा बादसुम्य में उस नीति का पालन करे जिससे वह अपने देश में ऐसा न कर सके (vi, 1) वह सक्से देखते हुए हम अच्छी तरह समझ सकते हैं कि अर्थवास्त्र में विदेश नीनि के द्रकरण में सित्र प्रमात और सान्य-प्रयान प्रदेशों, महानार पर अल्प रत्नों वाजी और अल्पसार पर प्रमुत रत्नों की सानों और वलन्य और स्थलप्य की सापेश गुणवना पर इतना गरमीर सत्नेद वसों है और कोटिल्य ने उनके पारस्परिक संतुष्ठन पर स्वां तो हिया है।

उस समय की राज्य की औद्योगिक नीति का दूसरा पहलू यह था कि विल्पियों और व्यापारियों के ऊपर कठोर नियन्त्रण होता था अर्थकास्त्र का एक अधिकरण (iv) है जिसका शीर्षक है कण्टक-शोधनम । इस पुरे अध्याय

<sup>1.</sup> उदाहरणों के लिए देखि॰ कंद्रिब्यूशंस टु वि हिस्ट्री आफ वि हिंदू रेवेन्यू सिस्टम, प्॰ 73, 77, 90-1, 106-8। राजा के पश्चिर में खर्च के बारे में अध्याय  $\mathbf{v}$ , 3 में बेतन की निम्निलिखत दरें दी हैं:

बढ़ई--2000 पण।

कुंशल और अकुंशल कारीगर 120 पण ।

में राज्य में शिल्पियों और व्यापारियों, दैवी महाभयों, प्रच्छन्न आजीवियों आदि से प्रजा के रक्षण के उपायों का वर्णन है। इससे सर्वया मिलती-जलती बात कौटिल्य ने अन्यत्र (iv. 1) कही है, जहाँ उसने व्यापारियों, शिल्पियों तथा कतिपय अन्य वर्गों को वास्तव में चोर ही कहा है। इस वर्ग के शिल्पियों में उसने बनकरों, घोबियों, स्वर्णकारों, ताँबे और अन्य धानओं के काम करने बालों, वैद्यों, नट-नर्त्त कों और कूशीलवों की गणना की है। जनता की सरकार पितृभाव से कडे नियमों के द्वारा इनको बचाया करती थी, इसके अनेक उदाहरण हैं। विभिन्न कोटि के वस्त्रों को बनने के क्रमिक पारिश्रमिक बांध दिये गये थे। यही नहीं, कम तोलों और मापों के लिए जमीने और दतरे किस्म के दण्ड निर्धारित थे । जो धोबी समतल पत्थरों पर या विहित काफों पर कपड़े नहीं घोते थे उनके लिए भी दण्ड का विधान था। उनके लिए मदगर-चिद्धित बस्त्र निर्धारित थे । यदि ये अन्य पोशाकें पहने पाये जाते, तो दण्डित होते थे। ग्राहकों के कपड़े बेचने, कहीं गिरबी रखने अथवा किराये पर चलाने के लिए घोवियों को दण्ड दिया जाता था। यहाँ तक कि घोकर लीटाने में देर करने का भी दण्ड था। विभिन्न प्रकार के कपड़ों के रंगने की मजदूरी की दरें निर्धारित थीं । उसी प्रकार चिकित्सकों को यथासमय रोगों की चिकित्सा न करने के लिए यथा-योग्य टक्ट दिया जाता था ।

व्यापारियों से जनता की मुरक्षा भी ऐसे ही विधि-विधानों से की जाती भी (iv, 2)। अर्थजाहक में जिल्ला है कि पुराने बतन जिनका स्वाधित्व विद्युद्ध हों कुछे बताजर (पण्य स्थान) में संस्थाध्यक्ष (वाजार अधीक्षक) की निगरानी में बेचे या बंधक रखे जायेंगे। मापन्तील की किमयों के लिए याचाका दण्डों का विधान था। निर्धारित सीमा से अधिक लाभ पर माल कंचना दण्ड्य था। देशों बत्नुओं पर पांच प्रविद्यात तथा विदेशी सन्दुओं पर रखे प्रविद्यात के लाभ निर्धार्थ के स्थाप के विद्या के लिपम भी है। यहाँ साफ-साफ कहा गया है कि पुराने बतनों की विश्वक्ष या गिरबी रखने के काम संस्थाध्यक्ष को मुक्ता कि प्रविद्यात कि प्रविद्यात वेथी कीटिय की धारणा व्यापारियों (बेद्देशकों) के प्रति क्या पी, इसका अनुमान इससे लगाया जा सकता है कि बह अपने पूर्व के एक आवार्य (जिसका नाम उसने नहीं दिया है) के मत के विचरतेत यह कहता है कि अन्तपालों की अपेक्षा व्यापारियों का अप्याद है (viii, 4)।

किन्तु इन सबके विपरीत यह भी कहना पहला है कि सरकार इस बात का विशेष ब्यान रखती भी कि शिष्पियों तथा ब्यापारियों के अधिकारों की पूरी-पूरी रखा हो । शिक्त्यों के साधारण बन्तु को चौरों के किया (कीर ने ती प्रचाँक कठोर दण्ड का विद्यान किया है (iv, 10) । अस्पत्र (कीर्ए, 13) उसने इस विषय के ब्योरेशार निषम दिने हैं। यदि मार्ग में सार्थिक (ब्यापारी) का सामान लूट जाय या चोरी हो जाये तो किनना मुजाबजा दिया जायना, सह भी निवस्तानसार निध्वत था।

उद्योग और व्यापार में अंशतः कुछ मामलों में मौर्य शासकों ने परम्परागत नीति का पालन किया। हम देख ही चुके हैं कि एक विशेष वर्ग के पदाधिकारियों के माध्यम से जिनको मेगास्थनीज ने अगोरनोमोर्ड (Agoranomoi) कहा है, मार्गों के निर्माण पर उनका कैसा ध्यान था। उसी मेगास्थनीज के टेखों से यह सिद्ध होता है कि राज्य की ओर से अनेक प्रकार की वस्तुओं को बनाने के औद्योगिक केन्द्र भी स्थातित थे। ऐसे राज-शिलिपयों को उसने 'चौथी जाति" कहा है। इसी वर्ग का उल्लेख करते हुए डायोडोरस (ii, 41) कहता है कि वे शिल्पी करों से ही मक्त नहीं थे अपित उनको राजकोष से वित्त भी मिलती थी। अधिक संयत भाषा में एरियन (इंडिका, xii) कहता है कि दस्तकार और छोटे-छोटे व्यापारी कर देते थे, किन्तू यद्ध के हथियार बनाने वाले, पोत निर्माता और नाविकों से कर नहीं लिया था, वरन् उनको राज से वैतन भी मिलता था। स्पष्ट है कि सरकार ने एक वर्ग ने शिल्पकारों को नियुक्त कर रखा था। वे राज-सेवा में थे। मेगास्थनीज के अन्य उल्लेखों से पता चलता है कि जैसे राजधानी के शिल्पियों और ब्यापारियों पर कठोर नियन्त्रण रहता था वैसे ही ग्राम्य भागों के व्यापारियों और शिल्पकारों के ऊपर भी मौयों की सरकार कड़ा नियंत्रण रखती थी। अगोरनोमोई के कर्तब्यों में भूमि से लगे हुए शिल्पकारों, जैसे लकड़हारों, बढ़इयों, लोहारों और खनिकों का निरीक्षण शामिल था। एक और वर्ग के पदाधिकारी होते थे जिनको "अस्तीनोमोई" (नगर आयुक्त) कहा जाता था। उनकी छह समितियां या परिषदें होती थीं। उनमें से चौथी परिषद का कार्य 'विकय, विनिमय, मापतोल का निरीक्षण और वस्तुओं पर विकय के हित मोहर लगाना था। पौचवीं परिषद का कार्य 'शिल्पियों की वस्तुओं पर मोहर लगाना था,1 नई और पूरानी

स्ट्राबो, xv, 1.50-51 अनु ० लोएव बलासिकल लाइब्रेरी, खंड vii qo 83-84 ।

बस्तुओं को अलग-अलग बेबना थां। हम अन्यव कह चुके हैं। कि मेगास्थनीज़ के अनुतार जो माप-तीओं के अधिकारी थे, बही कीटिया के पीतवाध्यक्ष और संस्थाय्यक हैं, उनकी पहचान का कारण भी हम बहीं बता चुके हैं। हमने मूनानी लेकक के हारा वर्षित 'पोहर' का सम्बन्ध कोटिया की अभिज्ञान मुद्रा से जोड़ा है जो अर्थवास्त्र (ii, 27) में अन्तपाल बाहर से आने बाले व्यापारियों को देता था। एक और उल्लेख मिलता है जिसके हारा यह पिछ होता है कि जिल्ला की हम के दिल पिछ हो हम ये । सुन्नी ते एर, 1, 54 करवा है कि पिछ की यदि किसी के हारा मिलती के हाय या अर्थाक की हानि होती थी तो उनन दोधी को मृत्यु-युष्ट दिया जाता था। यह अन्य नियमों और विभागों से, जिनका कीटिया ने विवस्त दिया है, बिशेष कठोर नियम पी अर्थकारक (iii, 19) में ऐसे अपराधों के लिए धन-युष्ट का विधान पिछता है।

6. मुद्रा-पद्धति

मीयों तथा नन्दों के बहुत पूर्व से ही, देशी मानों के अनुसार, भारत ने अपनी मुद्रा-व्यवस्था बना ली थी । वेदों में निष्क, शतमान और सुवर्ण पद आते हैं। वे कदाचित् विभिन्न निश्चित तोलों के सोने के टुकड़े थे। इनमें निष्क वैदिक युग में भी सम्भवतः सोने का सिक्का था, जैसा कि मनुस्मृति के काल में था 'अल्तेकर' (जिंव न्यूव सोव इंव xv, 1, 12) । अतमान का मान रत्ती या कृष्णल माना जाता है। इस आधार पर इस सिनके की तोल 100 रत्ती मानते हैं। किन्त बाद के ग्रंथकार जैसे पाणिनि, मन और याज्ञवस्क्य शतमान का उल्लेख चांदी के सिक्के के रूप में करते हैं। मन और याज्ञवल्क्य के अनुसार इसकी तोल 320 क्रहणल थी। किन्तु प्राचीन वैदिक साहित्य सोने के सिक्के के रूप में मना की स्थिति से परिचित था। यदि इसका सम्बन्ध बैंबिलोन के मिन से जोड़ देतो यह भारतीय तोल या सिककान होगा। सम्भवतः वैदिक मना का उत्तरकालीन शतमान से कोई सम्बन्ध नहीं है। शरू के युगों में मना सम्भवत: सोने का सिक्का था, किन्तु ई० पू० छठी शती में यह चाँदी का सिक्का था जिसकी तोल 175 ग्रेन या 100 रत्ती थी। वास्देव-शरण अग्रवाल और डा० अल्तेकर मुड़ी छड़ वाले चौदी के सिक्कों की पहचान शतमान से करते हैं और इसके कई मुख्य-वर्गों की भी पहचान करते हैं। 140 ग्रेन काएक दसरे प्रकार का सिक्का **सवर्ण** था जो सोने का था। किन्त निष्का.

<sup>1.</sup> कंट्रिब्यूशंस टु दि हिस्ट्री आफ दि हिंदू रेवेन्यू सिस्टम, पृ० 117

शतमान और मुवर्ण के नमने अभी तक नहीं मिले हैं, इनके बारे में निश्चित रूप से कुछ कह सकना कठिन है। किन्तु उत्तरकालीन ग्रंथों में, जैंगे जातक, पाणिनि के व्याकरण नथा कौटिल्य के अर्थशास्त्र में, निश्चित रूप से सोने, चौदी और तांत्रे के सिक्कों को निष्क और सबर्ण कहते थे जिनका कोई नमुना नहीं मिला । रजन-मुद्राओं को कार्षायण या घरण कहने थे । ताँवे के सिक्कों को भी कार्थापण ही कहा जाताथा और इसके विभिन्न अंग्र भी होते थे। ऋग्वेद में मान तोज की एक इकाई था। शतमान वैदिक शब्द है, जो सी मान का होता था। आगे चलकर मान के स्थान पर कृष्णल हो गया, जो रसी के सदग या। यह कृष्णल गंजा का एक दाना था, जिसके तील से वह छोटा मान बना । वैदिक सुवर्ण के तोल को अर्थशास्त्र, मनुस्मृति तथा याजवल्बय स्मृति में अस्ती गुंजों या रितयों के बरावर माना गया है। मन् स्या याज्ञवल्क्य के अनुमार ताम्र कार्यापण भी अस्सी गंजे या रत्ती के बराबर होता था। अवंशास्त्र के अनुमार रजन वरण अस्पी रत्ती का होता था, किन्त मनुऔर याज्ञवल्क्य के अनुसार यह बतीस रत्ती का होता था । प्रो० अ॰ कि॰ नारायण के मनानुसार ईरान के अखमनी राजाओं के अभिलेखों में कर्ष का तोल की इकाई के रूप में उल्लेख है। एक कर्ष 10 होकेल या 83.3 ग्राम के बराबर था। अखमनी शासन में भारत में भी यह तोल चल

<sup>1.</sup> भारत में मुद्रा की प्राचीनना और इसके विकास के लिए देखिल देवत्त रामकृष्ण भंडारकर : एसिस्ट इंडियन न्यूमसर्भटिक केक्चर, ii. एसत क चकतार्ग एसिस्ट इंडियन न्यूमसर्भटिक केक्चर, ii. एसत क चकतार्ग एसिस्ट इंडियन न्यूमसर्भटिक केक्चर, प्राचीन के विकास के किए से प्राचीन के विकास के किए से प्राचीन के स्वाचीन के स्वचार में इस एक प्राचीन के स्वचार में इस एक प्राचीन के स्वचार के स्वच

भारत में सर्वत्र जो चारि के आहुत सिकंक वाये गये हैं उनको सभी पिछतों ने अर्थजास्त्र और स्मृतियों में उल्लिखत कार्यांग्य, घरण अपवा पुराण स्वीकार किया है। उसमें ने कुछ सिकंक मीर्यं-लाक के पहले के हैं। युट्यंत के लिए उत्तर प्रदेश के लीरी जिंछ के पैला नामक स्थान में पाये गये सिक्कों को लीजिए, जिनका अनुसंबान अभी हाल में हुआ है। वे इसी वर्ष की कीशल राज्य की तब की मुदाय हैं जब कोशल राज्य मत्य में विलीन नहीं हुआ या आज लाहन सिक्कों पर सीथी और जामान्यतया गंच सिक्ट मिलते हैं, किन्तु पैलावाले सिक्कों के सीथी और चार ही चिक्क हैं। सामान्यतया सिक्कों में जहां पांच आरों बाला चक मिलता है यहां इनमें चार आरों बाले चक का चिक्क हैं। इस्ता मान भी नोबीस से तीच राजी का है, किन्तु पिछानतार ये बसीस रत्ती की होने चाहिएँ। अभी हाल ही में श्री परसंदर्श लाल पूल ने महातम्पर्यों

कैटलाग आफ इंडियन क्वायंस इन वि ब्रिटिश म्युजियम, पृ० clxxix.

चक्रवर्त्ती, पूर्वोद्धत, 56-8

इसके संबंध में देखिक दुर्गाप्रसाद: न्यूक सफ्डीक xlvii, पुक 77;
 बाल्स: जक न्यूक सोक इंठ संक मं, पुक 15-26 क्वरचाल्यसीक 1937, पुक 300-303 बाल्म ने पैछा संबद्ध की मुदाओं का जीसन मान 25 रसी दिया है।
 किन्तु देखिक प्यानिंद कीसांबी न्यूक इंठ ऐंठ भें, पुक 56

और जनपदों के सिक्कों में भेद करने की कोशिश की है। उनके मतानसार आहत मुद्राओं में जो स्थानीय मुद्राएं होती हैं वे "प्राय: किसी क्षेत्रविशेष तक ही सीमित रहती हैं। इनकी रचना-पद्धति और (fabric) प्रकार(type) अलग होती है जो अन्यत्र नहीं मिलती। ये दूसरे प्रकार की आहत मुद्राओं के साथ नहीं मिलती। बाही आहत मुदाओं से भी इनका सम्बन्ध सीमित ही है।" उनकी यह भी राय है कि 'जब ई०प० छठी सती के मध्य इन जनपदों का मगध साम्राज्य में विलय हो गया तो इनके सिक्कों की परम्परा भी समाप्त हो गयी।" इसका अपवाद मुड़ी शलाकाओं वाले गांधार के सिक्के ही थे। पैला और गांघार के सिक्कों के अतिरिक्त इन जनपदों के सिक्कों में वे कर्णकी कटोरी की आकृति वाले सिक्कों की भी गणना करते हैं। उनकी दिष्ट से भभुआ के तस्तरीनुमा सिक्के ई० पू० छठी शती के मगध के सिक्के हो सकते हैं (प॰ ला॰ गुप्त ज॰ न्यू॰ सो॰ इं॰ xxiv, पु॰ 134-6) । तक्षशिला की हाल की खुदाई से जो चाँदी के आहत सिक्के मिले हैं उनमें पाँच चिह्न हैं। वे दो वर्ग के और दो कालों के हैं। प्राचीनतर वर्ग के सिक्कों को स्वाभग ईसा पूर्व प्राय: 317 का समय दिया जाता है, क्योंकि उनकी ढेर के बीच में सिकन्दर और उसके भाई फिलिप एरीडियस के चलाये सोने के सिक्के भी मिले हैं, जो टकसाल से सीघे आये हुए मालम पडते हैं। दसरे वर्ग के सिक्कों का समय ईसा पूर्व प्राय: 248 माना जाता है । डायोडोटस के कुछ सिक्के भी उन्हीं में मिले पाये गये हैं जिससे उक्त समय का निर्णय हो पाया है। इन दोनों वर्गों के सिक्कों के मान तो प्रायः बत्तीस रत्ती के बराबर हैं किन्तु उनकी बनावटों और चिहनों में भेद है। पहले वर्ग के (मौर्यकाल के पहले वाले) सिक्के बड़े और पतले ट्कड़े हैं, परन्तु दूसरे वर्ग के (मौर्यकालीन) छोटे और मोटे हैं। पहले वर्ग के (प्राङ्मीय) सिक्कों के सीधी ओर मीयों के चिह्न (पहाड़ी-अर्वचन्द्र और मोर) नहीं है। श्री प० ला० गुप्त के मतानुसार पुराने वर्गकी वे आहत मुदाएँ जिनपर तीसरे चिह्न के रूप में किसी जानवर का चिह्न है ''शाही सिक्कों से पूर्व के स्थानीय राजाओं, राजवंशों या जातियों के सिक्के हैं" और जिन पर पहाड़ी का चिह्न है वे नन्द वंश के सिक्के हैं। (ज॰ न्यू॰ सो॰ II, 136-50, मिला॰ वहीं xi, II, पृ॰ 114-146) किन्तु प्रातत्व की दृष्टि से दानी और अ० कि० नारायण तक्षशिला के दोनों ऐरियों के सिक्कों को मौर्य युग के बाद का मानते हैं। इस प्रकार तक्षशिला के प्रमाण के आधार पर कुछ आहत मुद्राओं को मौर्यों से पहले का मानना अयुक्तिकर

होगा (अहमदहबन दानी, ज॰ व्यू॰ सो॰ इं॰ xvii, ii, पू॰ 27-32; मिला॰ बही xix, ii, 180-81 भी; प॰ ला॰ गू॰ बही xix, i, पू॰ 1-8; अ॰ हिर नारायण बही xix, ii, पू॰ 99-106) । यचि 'पं॰ आहन मुदार्ग मीयें या मीयों तर युग की भी ही सकती हैं, (ज॰ व्यू॰ सो॰ इं॰ xxi, पू॰ 1-8, 114-119, 120-28) श्री मुख्त इन सिक्कों को पांच युगों का वतलाते हैं, प्रथम युग मीयों से पहले का है, इसरा और तीसरा मीयें काल का और चीया शोर पोचचों मोयों तर काल के हैं। पूल पंच मार्च इन्यायां इन दिवांचा प्रदेश नवनें मेंट म्यूजियम (1961)। सभी बिद्वान यह स्वीकार करते हैं कि पहले वर्ग के कुछ सिक्कों का काल ईना-पूचे बीची या पांचची धारी तक है। किल्तु यह भी माना जायेगा कि चारी वाहे काहत सिक्कों के चिह्न और तीलमानों की समस्या अभी तक हल नहीं हो। चाहि है।

<sup>1.</sup> इस प्रकार दुर्गावसाद के मत से (न्यू० स० xlv, फल viii और बही xlvii पू॰ 78-9) कतिपत्र प्राचीन आहत मुद्राएं चुळ के तुरस्त बाद के माचम-साझाउन की हैं। बास्य के मत से (ज वि० डो कि 187 सिंह के तिएय सबसे पुराप्त के कि तिप्त के कि तिप्त सिंह के जिन पर फिर से पुराप्त के कि तिप्त के तिप्त सिंह के जिन पर फिर से पुराप्त के कि तिप्त के तिप्त सिंह के तिप्त के तिप्त सिंह के तिप्त के तिप्त सिंह के तिप्त के विकास के विकास के विकास के विकास के कि तिप्त के विकास के विकास के विकास के तिप्त के विकास के तिप्त के विकास के विकास के तिप्त के विकास के तिप्त के विकास के तिप्त के ति के तिप्त के

<sup>2.</sup> सिक्कों को सीचा आर के नवहीं को वास्तर व्यक्तियान व्यक्तियान के सिक्का किए देविक दूर्गाप्रसाद जब एक सोठ अठ न्यूक सठ अठ (1934) पून 17; बाहता पंच मार्क्ड क्वायंस फाम नक्तिका, पून 18-25: प्रमांनद की गांवी: पूर्वोद्ध्य पून 2 । इनके तीलमान के लिए देविक एक एस हमें 1 विकास पर पहुंचे हैं कि चांदी की आहत मुदाएँ 54 थेन के तोल मात्र की हैं। यह सिक्क पाटे के संघोधित तीलमान का ठीक चोचाई है। यह मन् के 32 रसी (58-36 के न) के मान के आसपास हैं। इस मन् की आस्त्रीचना करते हुए को सीची ने कहा है (क्वाव्यक्त पूज 58-9) कि नित्यु चाटी की तीलमान अणाली प्राचीन तविश्विक संबह पर लागू है। यद्यपि मौप्रेकाल में भी औसत यही रहा तथापि सिक्कों में अंतर काफी बहु गया था। इससे यह लगता है कि यह प्रणाली पिट्ठ की अपर्था अधिक तथा पर लगा है। व्यक्ति मुंदर हम ति की तीलमान अणाली प्राचीन तविश्विक संबह पर लगा है। व्यक्ति मौप्रसाल हम सी की तीलमान अणाली प्राचीन तविश्विक संबह पर लगा है। व्यक्ति मौप्रसाल हमें भी औसत यही रहा तथापि सिक्कों में अंतर काफी बहु गया था। इससे यह लगता है कि यह प्रणाली पिट्ठ की अपर्था अधिक तिव्यक्ति हम हम सी सह लगता है कि यह प्रणाली पिट्ठ की अपर्था अधिक तिव्यक्ति हम सिक्कों में अध्या अधिक तिव्यक्ति हम सिक्कों में अध्या अधिक तिव्यक्ति हम सिक्कों में स्वति साम कि तिव्यक्ति स्वति के सिक्कों में स्वति साम कि तिव्यक्ति सिक्कों सिक्के की अपर्था अधिक तिव्यक्ति हम सिक्कों सिक्के की अधिक सिक्कों सिक्के की अधिक सिक्कों सिक्के की अधिक सिक्कों सिक्के सिक्कों सिक्के सिक्कों सिक्के सिक्कों सिक्के सिक्कों सिक्के सिक्कों सिक्क

ऊपर बणित पूर्वकालीन सिक्कों के साथ-साथ प्रबलित, किन्तु कराजित् उनसे भी पहले कालों के एक वर्ग के सिक्के मिले हैं जो कुछ मुझी हुई चौदी की शालकाएँ हैं। उनके उन्दर्ध भाग में कोई चिह्न नहीं है और सीधी और छह हार्यों बाला चिह्न है। इनकी तोल 165.8 से 173 मेंन तक है। इस्हें 'शालका मुद्रा' कहा जाता है। कुछ बिहान इनकी सी राती बाले शतसान से पहचान करते हैं। ऐसे सिक्कों के अर्थाश और चतुर्थांश, अस्टांश और बोडशांश भी मिलते हैं। मुझी शलका के सिक्के की शतसान और इनके गुणकों की जात आहत पूर्वाओं से पहचान अनुगानाजित ही है। लगभग इतने ही पुराने 'शालों के सिक्कों के आपित-स्थान का कोई प्रमाण नहीं है। व

चाँदी के कुछ छोटे-छोटे सिनके भी मिले हैं जिनकी सीघी और एक चिह्न है और उलटी ओर कोई नहीं। ये सिनके भी उसी काल के हैं जिसके पहले वर्ग के चाँदी के सिनके और मुझे सलाका वाले सिनके जिनका समय ईसा पूर्व 317 कहा गया है क्योंकि ये सिनके तलायिला में इनके साथ ही मिले हैं। ऐसे सिनके तलायिला में ही नहीं, बनिक मध्य प्रदेश के ठठरी नामक स्थान में भी

<sup>1.</sup> जुर्गाश्रमादः मु० स० xlvii प्० 86-7, धर्मानंद कौशांबी इस मत की आलोजपना करते हैं। इसके विपरीत श्री परणदास क्टर्जी ने अपने मृश्रमस्विद्धक डंडा इन पालि किटरेचर (बृंदिस ट्वांडा, प्० 526, दि०) शीर्षक निवंब में मुझाव दिवा है कि मुझी छड़ के सिक्कों का तांलमान 100 रती का क्वां वा न कि 80 रती का। 100 रती वाले क्वां का याझवक्कों पता था। 50 डाक वा वा ठाल अववाल, पूर्वोड्डात और अस्तेकर पूर्वोड्डात हिकोरिजमांच का विचार है कि आहुत मुझाएं अलगनी सिक्कों की ही एक भेद हैं। ये सिल्जोंड के साथ चलती थीं। उनकी वृद्धि मुझी शलाकाएँ यो सिम्बोंड के बरावर हैं। (जेंठ ए० 1912, पूर्व 117-32) किन्तु यह मत स्वीकार्य नहीं हैं। देखिल अल्तेकर, पूर्वोड्डात ए० 6-7

<sup>2.</sup> एलन : कैटलाग आफ दि इंडियन क्वायंस इन दि ब्रिटिश म्युजियम (एंशियट इंडिया) पु॰ xvii-xix, clxi-clxii, 4-10

<sup>3.</sup> वाल्य (पंच मार्क्ड क्वायंस क्राम तक्षशिला, पृ० 3-4) के मतानुसार 2.3 से 2.86 ग्रेन के ये सिक्क चांटी के पण या दो रत्ती के माद्य थे। कौशांबी ने इस मत का खंडन किया है, ये इन्हें अन्तिम तौर पर कार्यापण का बीसवीं भाग

पाये गये हैं।1

एक प्राचीन युनानी लेखक के प्रासंगिक उल्लेख से हमको सिकन्दर के आक्रमणकाल की उत्तर-पश्चिम भारत की मद्रा-पद्धति की सन्दर झलक मिलती है। विवंदस करियस का कथन है कि तक्षशिला-नरेश ने सिकन्दर को जो उपहार दिये थे उनमें तीस टेलेंट तोल के सिग्नेरम आगेंटम (चौदी का सिक्का) था। शायद ये सिक्के प्रयोग में नहीं थे। इनकी तुलना अबुल-फजल और जहाँगीर द्वारा उल्लिखित सोने और चाँदी के 2000 तोले के सिक्कों से की जा सकती है। मनुचि के कथनानुसार सुगल राजा जिन महिलाओं या पुरुषों पर रीझ जाते थे उन्हें भेंट के तौर पर ये सिक्के देने थे। अन्यवा उनकी यातो पहले वर्ग के आहत सिक्कों से पहचान करनी होगी या फिर मड़ी शलाका मद्राओं से, जिनका उल्लेख ऊपर हो चुका है। जैसा आर० बी० ह्वाइट हैड काठीक ही कथन है। इस प्रसंग में उल्लिखित चौदी के सिक्कों से यह सिद्ध होता है कि सिकन्दर के समय में भारत के उपर्यक्त भाग में चाँदी ही मानक धात थी। अशोक के राज-काल के अन्तिम वर्षों की मुद्रा-स्थिति का प्रमाण हमको तक्षशिला में पाये गये दसरे वर्ग की आहत मुद्राओं से मिलता है, जो ईसापुर्व प्राय: 248 की हैं। इन सिक्कों में अनेक बार चाँदी (40.3 प्र० श०) के मुकाबले तौंबे की काफी मिलावट (75.3 प्रतिशत) है। अनेक बार इनकी तोल 54 ग्रेन से भी अधिक है।

उसन काल की गोण ताम्र मुदाओं के सम्बन्ध में कह सकते हैं कि वे वर्णकार या आयताकार डले हुए सिक्के, जिन पर विविद्य शिक्ष, "बहाई और अवंक्ट्र" और दबी हुई एक दूसरे को काटती हुई दो रेखाएं हैं, मौबें शासकों के जनाये भानते हैं। 'किन्तु यह अनुमान ही है। 1925 ई० में भागलपुर में बो आहत मुदाओं

मानते हैं (देखि॰ कौसांबी पू**बांद्वन** पृ०19)दे॰ वा॰ श॰ अप्रवाल, ज॰ न्यू० सो॰ इं॰ xiii, प्०164-68; प० ला॰ गप्त, **वही**, 168-171

देखि० एलनः पूर्वोद्धत, पृ० lxix और फुल० xlvi ।

दि प्री मुसलमान क्वायनेज आफ नार्थ वेस्टर्न इंडिया, पृ० 42

<sup>3.</sup> पटना के पास बुलंदीबाग में अमीन में 15 से 18 फूट नीचे मौर्य स्तर से खोदकर निकाले गये एक मुद्रा-संग्रह तथा सारनाथ में अशोक के स्तंभ के पास अशोक के स्तर से तीचे दो सिक्कों के विवेचन के लिए देखि॰ दुर्गी

का हेर मिला था। और जिनके सीपी ओर मीर्य चिह्न है, (यह अनुमान ही है) सम्मवतः उसी समय के होने चाहियां। अनेक शतियां तक प्रचिकत तथायिला के सिक्कों के कई ऐसे नमूने मिले हैं जिनपर कोई लेख नहीं; ये ज्यों में बने हुए हैं। इनका सम्बन्ध भी मीर्यों से ही ओहना पहुंचा। कुछ वर्षों पूर्व एक एत्यर के टुकड़े पर खुदा हुआ एक खंडित लेख बंगाल के बीपरा जिले में महास्थान के पास उपलब्ध हुआ था जिलका समय प्राय: ई०पू० तीसरी शती है। उस लेख में बार कोड़ी के मूल्य के एक सिक्के मंडक का जललेख है। है

मीथं साम्राज्य का पतन हो जाने पर उनके सिक्के वापस नहीं छिये गये। इंडो-मीक सिक्कों के साथ एक ही स्थान में इनके मिलने से हम इस निष्कर्ष पर पहुँचते हैं कि ये आहत मुद्राएं ईं० पु० इसरी और पहली शती तक चलती

प्रसाद म्यू॰ सस्ति प्रोगां, पृ॰ 62-66 इसके पूर्व एलन ने (पूर्वोद्ध्य पृ॰ luxvii) में बड़ी सावधानी से डले तोवे के सिक्सों के लिए ई॰ पू॰ तीसरी-दूसरी सताब्दी का सुझाव दिया था।

- 1. एलन पूर्वोद्धत, lxxix
- 2. एकन के सतानुसार (पूर्वादुन CXXXIX) तक्षविका के तीने के सिनकों का प्रारम्भ ई० पू॰ तीसरी शताब्दी में हुआ जब यह नगर मोधों के अधीन था। इस ग्रंबका का अंत तब हुआ जब ई०पू॰ दितीय शताब्दी के मध्य में इसे गूनानियों ने बीत किया। विं हिस्सा ने (केट० क्वा॰ इन इंडि० प्यू॰, पू॰ 147) निर्तात स्वतंत्र आधार पर तत्विशिका के अवेले ताने (बाइ) में कसे सिक्कों का प्रारम्भ ई० पू॰ 350 से बाद नहीं हुआ जबकि इहरे साने (बाइ) में कसे सिक्कों का प्रारम्भ ई० पू॰ 350 से बाद नहीं हुआ जबकि इहरे साने (बाइ) में कसे सिक्के आधाराक्षीय और पंटालियन (लग॰ 190-180ई०पू॰) से पहले के हैं।
  - 3. το το xxi, 83-91
- 4. यहां यह बतलाना भी जरूरी है कि बहुत से सिक्कों पर जायसवाल ने (तल बिल उल रिल सील प्रप्त, पूल 279-308) बृहस्पतिमित्र, शतयमैन, सम्प्रति, देववर्मन और गालिखुक जैसे मीथे राजशों के नाम पढ़ने का दावा किया है, इनके पूर्व के बिडामों ने यहाँ भिन्त-भिन्न पाठ दिये हैं।

रहीं। मथुरा के एक अस्तर-स्तम्भ पर, जो हुविष्क के राजकाल के बीसवें वर्ष का है, एक अभिलेख है जिसमें "म्यारह सहस्र पुराणों के दान से एक अक्षयनिथि स्थापित करने का उल्लेख है।" इससे सिद्ध होता है कि मौर्य सिक्के कुपान काल तक चलते रहे। किन्तु साहित्यिक प्रमाणों से यह मान्यता प्रकट होती है कि गुप्त युग तक आहत मुदाएँ चलती ही नहीं थीं बस्कि उनका निर्माण भी होता था।

संदर्भों के लिए मिला जिंग्यू सो इं iv, खंड ! में बाजौर-संग्रह का हागटन द्वारा और दुर्गाप्रसाद साहनी द्वारा आर्कलाजिकल रिमेन्स एंड एक्सकेवेशन्स बैराट (अतिथिक) में बैराट संग्रह का वर्णन ।

एपि॰ इंडि॰ xxi, पृ० 60

सरकार, द०, ज० न्यू० सो० इं xiii, ii, 183-191; बही,
 xxiii, पृ० 297-302 ।

## धर्म

### साहित्यिक पृष्ठभूमि

यह दुर्भाग्य की बात है कि नन्द-मौर्य काल के ऐसे साहित्यिक लेख उपलब्ध नहीं हैं जिनमें निश्चित तिथियों का उल्लेख हो। जो पूरालेख मिलते हैं वे अशोक के समय से आरम्भ होते हैं, और उनमें जनसायारण के धर्मका एकांगी चित्र है। श्रीत तथा गृह्य-सूत्र कदाचित् इसी समय की रचनायों हैं। उनसे लोगों के व्यावहारिक धर्म का चित्र नहीं मिलता है। उनमें परम्परागत ब्राह्मण धर्म के अनुष्ठानों तथा सामाजिक रीतियों का शास्त्रीय विवेचन किया गया है। इनसे ऐसा प्रतीत होता है कि ब्राह्मण धर्म नये प्रचलित बौद्ध तथा जैन धर्मों के आन्दोलनों से अपनी तथा अपने अनेक विशेषाधिकारों की रक्षा करने का प्रयत्न कर रहा है। अर्थशास्त्र आज बहुप्रसिद्ध ग्रंथ है, किन्तु इसकी प्रामाणिकता के सम्बन्ध में सन्देह है। अतः प्रमाण-स्रोत के रूप में इसका महत्व गीण ही है। पाणिनिकृत अष्टाध्यायी इसी समय की रचना है। इसमें तत्कालीन धार्मिक संस्थाओं के बारे में कुछ महत्वपूर्ण उल्लेख हैं, उससे भी अधिक महत्व का विषय यह है कि इसमें महाभारत का उल्लेख है। किन्तु यह नहीं कहा जा सकता है कि वह कौन महाभारत है जिसका यह उल्लेख करता है। यह महाभारत वह नहीं हो सकता जो आज उपलब्ध और प्रचलित है। यह तो काफी परिवर्द्धित है। यह मान भी लें कि उल्लिखित **महाभारत** में पुरानी पांडुवंश की कथा रही होगी, तथापि इससे अधिनिक महाभारत के समयादि पर कोई प्रकाश नहीं पड़ता है। अतः इस महाकात्र्य को नन्द-मीर्य-कालीन धर्म के इतिहास के विषय में जानकारी के स्रोत के रूप में ग्रहण नहीं कर सकते ।

बौद्ध धर्म के आग्र प्रंथों में भी परिश्लोधन और परिवर्द्धन अवश्य हुए हैं, तथापि उनमें अशोक के पूर्व की परम्परा का बहुत मा प्रामाणिक विवरण मुरक्षित है। उनमें उस समय के प्रचलिन और ज्यवहृत धर्म का तथा बौद्ध वर्म 397

धर्म और उसके प्रतिद्वहरी पर्मों के संघरों का एक सीमित चित्र अस्य मिलता है। तथापि इसका यह अर्थ नहीं कि पूरे बीद आगमों को उनके सर्तमान कि सामी के स्वम में हसे लाक के अध्ययन की प्रामाणिक सामी के रूप में इसे हाल के अध्ययन की प्रामाणिक सामी के रूप में इसे हाल किया जा सकता है। बीद परम्परा के अनुसार बीद विष्करों में दो, अर्था दृष्ण पष्टक, जिसमें पांच निकास है और विनयपिदक का संबद राजगृह की संगीति में हुआ था, जो बुद के निर्वाण के परचात् पीप्र ही हुई भी। तीसरे संगीति में अनितम रूप मिला । किन्तु इनको मान केना किंटन है। इस परम्परा में बहुत कुछ जोड़ा हुआ है। अतीक के अरिशलेखों से पना चलता है कि उस समय बीद आगम रूप सहण कर रहा था। उसे पूर्ण विषिदक का स्व सहीं मिल पाया था। अबू के लेख में अर्थोक संक अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा था। अबू के लेख में अर्थोक संक अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संक के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संक के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संक के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संव के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संव के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संव के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के स्वययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के स्वययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के लेख में अर्थोक संव के अध्ययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के स्वययनार्थ अनेक पामिक पंचा वा। सेवू के सेवू केव सेवू सेवू केव सेवू केव सेवू सेवू केव सेवू सेवू केव सेवू सेवू सेवू सेवू सेवू

अद्योक ने धर्म के जिन सात व्याख्यानों का अनुमोदन किया है वे निम्नलिखित हैं:

- विनियसमुकसे (विनयसमुत्कर्ष);
- अलियवसानि (आर्यवंशानि);
- 3. अनागतभयानि ;
- मिनगाथा ;
- मोनेयसुते (मौनेय्यमूत्र);
- उपितसपिसने (उपितस्स प्रश्न) ;
- लाघुलोवादे (राहुलवाद) ।

यह सामान्य विश्वास है कि उपयुंक्त मूत्र विशाल बौद्ध आगमों से मंकिकत किये गये थे। परम्परा के अनुसार वे आतम अशोक के पहले ही प्रंच रूप में आ गये थे। इस मान्यता के अनुसार पहले को छोड़्या जन्म सभी की पहचान हो चुकी है। इस प्रकार अविषयसाणि की पहचान अंगुत्तर II, 27 से, अनावतभवानि की अंगुत्तर, III, 103 मे; मुनिगाचा की सुत्तिचात के मुनियुत्त में; मोनेयसुते की सुत्तिचात के नालकसुत्त में; उपतिस- पितने की मिक्सम के रयविनीत सुत्त(I, 146-51) से और लाघुलोबादे की मिक्सम के राहुलबादसुत्त (1-414) से की गई है ।

अशोक का स्पष्ट कथन है कि उपपूर्वत यंव स्वयं भगवान बुद्ध के बचन है (भगवता बुद्धित भारित)। इनकी धम्मपिरियाय, अर्थात धुर्मवयं है। किन्तु ये पहचाने अन्यार तात्य्यं बी विक्तु ये पहचाने अभी मंदेहास्य ही हैं क्योंकि छाहुकीवाद के अतिरिक्त अगोक के आदेशकेज में किनी यंच के अंतर्थियय का पता नहीं। छाहुकीवाद के बारि में कहा गया है कि इसका सम्बन्ध मृपावाद (मुशाबायं अधिगिच्य), है। बस्तुतः पाणि मज्जिमिकाय और उत्तरी सम्बन्धाम में सुर्मिक सहुक्रवाद मृत्त में राहुक को बेलावनी दी गई है कि झुठ से बचकर रहे। किन्तु अशोक को वह मूत्र किस क्य में मिला था? आज जिस परिवर्धित क्या में है उत्तर्थ यह अशोक को नहीं मिला होगा। उस समय इस सुत्र में सम्भवतः गाया वाला अंश ही रहा होगा। वर्षोक गावा में मूत्र का सारांश ही है।

जिस रूप में अशोक को ये सत्र मिले होंगे उनकी भाषा न संस्कृत थी न पालि। अशोक ने जिस रूप में उन सुत्रों के नाम दिये हैं उनमें मागधी की विशेषताएं ही हैं, (मिला॰ पालि के अरिय के लिए अलिय, राहल के लिए लाघलो दिया है, और शब्दों में पालि के ओकारांत के स्थान पर मागवी का एकारांतरूप है यथा **सुते सुमकसे)** । यदि अशोक ने पूस्तकों के वास्तविक नाम दिये हैं तो यह स्वीकार करना पड़ेगा कि उनकी भाषा मागधी थी। यह अशोकपूर्व मागधी आगम तब सुबद्ध चिपिटक के रूप में नहीं आया था, जैसा पालि परम्परा का विश्वास है। वह अभी रूप ग्रहण कर रहा था। यह घ्यान देने की बात है कि अशोक पिटक या निकास शब्दों का प्रयोग नहीं करता । ये दोनों शब्द अशोक के बाद की शती में बौद्ध स्मारकों में मिलते हैं। इससे यह प्राय: स्पष्ट है कि अशोक के समय में अभी उक्त धार्मिक साहित्य का रूप स्थिर नहीं हुआ था और वौद्ध समाज में उसका वह प्रचार नहीं था, जो बाद में हुआ । किन्तु अशोक के समय में प्राचीन उपदेशों के संग्रह का कार्य आरम्भ हो गयाथा। मगय के संघ ने इसका आरम्भ किया हो अथवा स्वतः अशोक ने ही किया हो । यही कारण था कि अशोक ने इसको आवश्यक समझा कि लोगों को भिक्षओं और उपासकों की-उनको पढ़ने के लिए उत्साहित किया जाय। अतः यह माना जा सकता है कि बौद्ध

धर्म 329

क्षागमों में प्राचीन परम्परागत सिद्धान्तों का समावेश है, तथा इनमें कुछ परम्पराएं प्रामाणिक है।

किन्तु जैन-आगमों के लिए यह नहीं कहा जा सकता है। इनके मुख्यविध्यत संग्रह का प्रयत्न पहली बार छठी दाती देखी में किया गया। व वह संग्रह कुछ तो प्राचीन हस्तरेकों के आधार पर उनका पाठ कर सकते थे। मैन जंग जिस रूप में आज मिलते हैं, निश्चय ही थे पालि आगमों से बाद के हैं। स्वयं ये पालि आगम अशोक के वाद के हैं। एक और तात है। नैसे का दिगम्बर संग्रदाय इत आगमों को महासीर के प्रामाणिक वचन नहीं मानता है। उपयुक्त परिस्थितयों में यह कहा जा सकता है कि यदापि इनमें प्राचीन परम्परास्त मूल मिद्धांत भी सम्मिलित हैं, तथापि इनका उपयोग करते में दिवंच के लिए भी पंजाइल सीमित ही है।

तत्कालीन यूनानी लेखों में, विशेषतः मेगास्थनीज के वर्णनों के बचे हुए अंगों में, मौयंकालीन धार्मिक जीवन के कुछ बहुमूल्य उल्लेख मिलते हैं। इनसे कुछ हद तक बौद्ध प्रंथों की वार्साओं का समर्थन होता है।

उपगुंक्त स्रोतों के आधार पर यह निश्चय के साथ कहा जा सकता है कि नन्द-मीर्थ काल सं उच्च बनों में ब्राह्मण धर्म ही प्रवस्तित था; राजा, सामत्त और सम्पन्न ब्राह्मण-गिरवार उसी को मानते थे। पुरोहित वर्ग के होशों में धर्म-माहित्य की वास्तविक घरोहर थी, और समाज में उसका ऊँचा स्थान था। ब्राह्मणों में एक वर्ग सन्यासियों का था, जो नवे धानिक आवार-विचारों का उपदेश कर रहे थे। उन आचार-विचारों का मूल उपनिषयों में था। इन आचारों की और आम समाज का अधिक ध्यान था, और इन्हें आकर्षित होकर अनेक लोग सन्यास बत में अने लगे। इन्हीं बोबायों के द्वारा मौर्यकाल में अनेक आस्तिक पंच चलाये गये। दन्हीं बेदिक संन्यासियों के समानान्तर जन और बोढ़ धर्मों के आचायं अपने उपदेशों के प्रचार में कर्म हुए थे, वो अनेक विपयों में बैदिक पंचों से मिन्न थे। मोर्थकाल में

#### 2. बाह्मण धर्म

इस समय के बाह्मण वर्म में वैदिक तया गृह्य अनुष्ठानों का प्राधान्य था। मंगास्थनीज़ के विवरण से उक्त कथन की पुष्टि होती है। मेगास्थनीज़ का कथन है (कैंग । , B, डायोडो । III. 63) कि दार्घिनिकों की संख्या यद्यपि कम थी तथापि के समाज में सबसे ऊंचे थे, उनका सबसे अधिक मान था, जीर लोग उन्हीं से यक करवाया करते थे। दार्घिनिकों से मोमस्तनीक का तालप्य दुर्गिहित वर्ग से हैं। अयोक ने जिन्हें देव-यूककों के नाम से उल्लिखित किया है। वे ये ही ये जी पुरीहित के पद से रज्ञ कराया करते थे। उसका मंतव्य सार्वजनिक पामिक आंदोलनों से नहीं था, क्योंकि इनका अभी सामाजिक महस्व नहीं हो पाया था।

बौद्ध ग्रंथों में वैदिक सिद्धान्तों और अनध्यानों के जो उल्लेख मिलते हैं, वे नन्द-मौर्य काल में उनका प्राधान्य सुचित करते हैं। अटटक, वामक, वामदेव, वेस्सामित्त, यमतिमा, अंगिरस, भारद्वाज, वासेट्ठ, कस्सप, भग्ग आदि वैदिक ऋषिगण ब्राह्मणों के पूर्वज और वैदिक मंत्रों के द्रष्टा (मंतानां कत्ता) के नाम से प्रसिद्ध थे। उनमें से कुछ वास्तव में वेद-मंत्रों के रचयिता थे। ऋग्वेद के चौथे मंडल के मंत्रों के कर्ता वामदेव, छठे मंडल के कर्ता भारद्वाज एवं सातवें मंडल के कर्ता वासेटठ (विशिष्ठ) थे। ऐतरेय बाह्मण (vii, 17) और सांख्यायन भौत्र सूत्र (xv, 26) में अट्ठक (अष्टक) ऋषि का उल्लेख विश्वामित्र के एक पुत्र के रूप में हुआ है। शतपथ ब्राह्मण (X-6,5,9: vii-2,1,11) में वामक और भग (भग) आचार्य तथा ऋषि कहे गये हैं। यसतिग (जमदिन) प्रसिद्ध ऋषि-वशिष्ठ के प्रतिद्वंदी थे। तैसिरीय संहिता(iii, 1, 7,3, vii, 1, 4,1) में आंगिरस को प्रसिद्ध आचार्य कहा गया है। बौद्ध-ग्रंथों में यह भी उल्लेख है कि उस समय के ब्राह्मण उपर्युक्त ऋषियों को अपना पुर्वज ही नहीं कहते थे, वरन वे वैदिक मंत्रों का पाठ भी करते थे । ब्राह्मण यज्ञीय साहित्य का गहन अध्ययन और अध्यापन करने वाले थे। वे तीनों वेदों के जानने वाले थे। ऋत्विज अपनी वेदज्ञता और कुलीनता के लिए विख्यात होते थे। कुलीनता से तात्पर्य यह था कि उनके माता-पिता दोनों पक्षों की सात पीढ़ियाँ शुद्ध रक्त वाली थीं। वैदिक पांडित्य का अर्थ तीनों वेदों का ही पूर्ण ज्ञान नहीं, वरन निघंडु (निघंटु), केट्रभ (कर्मकाँड), इतिहास, वैययाकरण (व्याकरण) लोकायत आदि का पुणे ज्ञान भी था, (वैदाना पारगु सनिघंड-केटभानं साक्खरप्यभदानमितिहास-पंचमानं पदको वेययाकरणो-लोकायत महापूरिसलक्खणेषु अनवयो-मज्झिम II, ए० 210; दिश्व 1-प० 128)

बौढ ग्रंथों में एक वर्ग के ब्राह्मणों का उल्लेख मिलना है जिन्हें ब्राह्मण-महाशाल कहा गया है।। उनको राजप्रदत्त भिम की लगान मिला करती धर्म 331

थी। ऐसे ब्राह्मण धनी थे और व्ययसील मझों का अनुस्तान करते थे। इनके अन्तेवासियों की संख्या कराती वड़ी—कमी-कमी 300 से 500 होती। वे देव विविक्तन भागों से इनके पास आते थे। दन्हें ये बेदास्थास कराते थे। वे ब्राह्मणों से भी अधिक प्रतिस्तित होते थे। वे कुछीन ही नहीं होते थे विक्त इन्हें ब्राह्मणों से भी अधिक प्रतिस्तित होते थे वहिक इन्हें ब्रह्मवर्ण (ब्रह्मवर्ण), ब्रह्मवर्णी (ब्रह्मवर्ण), ब्रह्मवर्णी (ब्रह्मवर्ण), ब्रह्मवर्णी (ब्रह्मवर्ण), ब्रह्मवर्णी भी कहा गया है। कुछ ऐसे ब्रह्मवर्णों के नाम भी उत्तत प्रयों में मिलते हैं, जैसे चिक, ताक्खा, पोनवरसाति, आनुस्तानी, टोटेंदर, कुटवंद आदि।

बौद साहित्य में वेदों का नाम और उनकी दाखा-संक्या भी उत्किखित मिलती है। पालि पुस्तकों (शिया ), 237) में अद्यरीय, तित्तीरिय, छन्दोका बहुरिज (बहु बुच) का निरंश है। जो बौद साहित्य संस्कृत में है समें येदिक विषयों का अधिक उन्लेख है। शार्बु जक्कणीबदान (शियाव क्रायर्थ) में वेदिक साहित्य का विवाद वर्षन है। इसके अतिरिक्त ऋषेद की इक्कीय शालाओं, यबुवंद की सी शासाओं तथा सामवेद की आठ सहस्र (कदाचित एक सहस्र) शालाओं का उन्लेख है। यही परम्परा प्राचीन है, वर्षोक पत्रति के महाभाष्य में भी इसका उन्लेख है। पर, 10, 11)— 'प्यवता अव्ययुद्धालाः सहस्रवस्ता सामवेद एक बिका उन्लेख है। यही परम्परा दसी यंत्र में मृत्य-मृत्य शालाओं के नाम भी थिये गये हैं।

पार्कि आगमों में कतिपय बेदिक यजों के भी नाम दिये गये हैं, यथा; अदबनेय, नरसेव, सम्मापात, वावनेयुन, तथा निरम्मक्य (स्तुन, पृ० 299) । इनका उल्लेख संस्कृत के बीढ पंथों में भी है, यहां उल्हें वाक्षेप, अस्वभेय, पुरुवसेन, सम्प्राप्तास, निरायम् और समाप्राप्रस्म वहा गया है। निसमेंद्र वे श्रीत कर्म थे। इनके सम्प्रदान से पुरोहिसों को लाग भी होता था। गृह्य क्यों के अनुष्ठानों से विशेष लाभ नहीं होता था। उनका उल्लेख सोमयबीं, वेसे अदस्मेय, वाजपेय तथा पुरुपमेष के साथ होता है। अतः ये भी कराचित सोमयब ही थे, विनमें प्रस्त व्यव होता था।

किन्तु इन कर्मानुष्ठानों का एक कुरूप पक्ष भी होता था। उनसे वो बड़े स्राभ होते थे उनके कारण कुछ पुरोहित कोभी हो जाने थे। बड़े-बड़े यशों में बहुसंख्यक पत्रुवों का वर होता या और बहुत से बुद काटकर पिरास काते थे, बो मौब बालों के होते थे। इस क्रमार श्रीसण्यल पुरुषों हारा यशों के अनुष्ठान से मिन्न श्रेणी के स्रोगों के स्तर अंतिरिक्त कर जैसा लग जाता था। अतः बौद्ध यंथों में ऐसे कर्मानुष्ठानों पर जो आरोप किये गये हैं, उन पर अविस्वास करना कठिन है। यज्ञों के प्रति बौद्ध दृष्टि का ज्ञान उनके बाह्मणथिम्मकसत्र (सत्त-निपात, प० 50) से भळीमांति हो जाता है।

"शांचीन ऋषि तपस्वी (तपस्वितनो) ये। वे आहम-निग्रह का अम्यास करते थे, और पंचेंदिय-मुखां से दूर रहते थे। उनका धन पढ़ाओं, स्वर्ण अववा अन्य राशियों में नहीं या। वे विद्या और यमं के धनी होने थे। मक्तों डारा डार पर रख दिये गये भोजनों से वे अगना निवांह करते थे, और धनी-मानी व्यक्ति श्रद्धा से वो आहम-अयूग और वस्त्र उन्हें दे देने वे उसी पर वे निवांह करते थे। न कोई उनकी हानि करता था न उनके अगर किसी का नियन्त्रण हीता था। यम्प उनकी रक्षा करता था। उनके अगर किसी का विद्या वस्त्र नहीं होता था। यमं एवं ज्ञान की कोज में वे अपने जीवन के अव्हालीय वर्ष बहुमवर्ष में विताने वे। विवाह के अनन्तर भी वे संयम का जीवन व्यतीन करते थे। वे तपस्य, सरस्त्र स्वा, प्रेम तथा झमा का बड़ा बादर करते थे। वे चावळ स्वयूग, वस्त्र, पी अथवा तेळ हे, जिनकों वे मिसा हारा संचित करते थे, यश करते थे। कभी वे यज्ञों में गो-वय नहीं करते थे।

"उनकी आकृति सीम्य तथा मुलमंडल शूळ और उज्जवल होता था। वे अपनी तपस्या में लीन रहते थे। फिन्तु कालांतर में उनकी राजसी वानों का लोन हो गया। वे राजसी वानों से युक्त रखों की कामना करने लगे। ऐसे लामों की कामना तो वे महाराजा ओक्काकु (१६वाकु) के पाता गये और उससे अवस्थेन, पुष्टबमें में मानामात, तथा बावनेय्या यजों के अनुष्ठात का अनुरोध किया। उससे दिक्या में उनकी घन, दारा, रख, खोड़े, गीच, सैयूया तथा बरलों की प्रांति हुई। अविकाधिक लोन के वशीभूत वे पुत्तः उसके पाता यो और यज्ञों के अनुष्ठात का अनुरोध किया। उससे दिक्या में उसके प्रांत्य प्रांत्य की प्रांत्य पुत्र प्रांत्य के स्वांत्र की सांत्र हुई। अविकाधिक तथा, यान्य एवं पूर्ति के समान मी भी चन है और इसीलिए गीचें भी बिल के सोग्य हैं। गी-थां के कारण बढ़्या और उन्ह देव, यहां तक कि अपूर और राक्त मा कुछ हो गये, और उन व्याधियों की कई गृती वृद्धि कर दी, जो आरम्भ में क्षेत्र तीन ही धी-काम, भूल और दारिया। उन्होंने व्याधियों की संख्या अट्ठाने कर दी और इसके उसर लोगों में और घरों में कलड़ उसन कर दिया, तथा विभिन्त वार्तों में दुरावार और अपने की मृद्धि कर दी। गी

मज्ज्ञिम निकाय (1-पु॰ 342-44) में यज्ञ के अनुष्ठान का वास्तविक चित्र है। इसमें यह दिखाने का प्रयत्न किया गया है कि एकं प्रकार का पुग्गल (पुरुष) होता है जो आत्म-क्लेशपूर्ण कठोर तपस्या का अभ्यास करता है, और आत्मकोषन के हेतु पशुओं का वध करता है और अन्य प्राणियों को भी क्लेश पहुँचाता है। "ऐसे पूदगल वर्ग में राजा, धनी-मानी क्षत्रिय जिसका शिर अभिषेक हआ है (**मदधावसित्तो**), तथा श्रीसम्पन्न ब्राह्मण (ब्राह्मणो महासालो) है। वह नगर के बाहर यज्ञ-मंडप (संस्थागार) बनवाता है, अपना माथा और दाढ़ी मड़ा लेता है, मृगचर्म घारण कर लेता है, अपने शरीर की सरसों के तेल से मालिश कर लेता है, और अपनी पटरानी और ब्राह्मण पुरोहित के साथ यज्ञ-मंडप में प्रवेश करता है, और साथ का ब्राह्मण पुरोहित मगर्श्वंग से अपना शरीर रगडता जाता है। तब वह अपने लिए भूमि पर एक शैयासन बना लेता है और गी का दथ पीकर रहता है। रानी और ब्राह्मण भी द्य काही आहार करते हैं। गौ के द्घ का एक अंश यज्ञाग्नि में जाता है और एक अंश बखड़े के लिए छोड़ दिया जाता है । तब वह आदेश करता है : अमक संख्या के सांड़ों, अमुक संख्या के बछड़ों, अमुक संख्या के बछियों, अमक संख्या के बकरों तथा अमुक संख्या के भेड़ों का यज्ञार्थ वध किया जाय। फिर यज्ञ युप के लिए इतने वृक्ष काटे जायें और वहीं के लिए इतनी कुशा खोदी जाय । उसके भृत्य, दूत, कार्यवाहक, अश्रुपूरित नेत्रों से अथवा रुदन करते हुए सभी तैयारियां करते हैं । उन्हें भय बना रहता है कि कठोर दण्ड न मिलने लगे। उस भय के कारण उनके अश्रु गिरते हैं या वे रोदन भी करते हैं।" श्रीत मुटिकाओं के लेखों से ऊपर दिये गये वर्णन की पुष्टि होती है। उनसे यह स्पष्ट हो जाता है कि पालि उद्वरण में जो चित्र दिया गया है वह वास्तविक है और उन दिनों के यज्ञ अनुष्ठान ऐसे ही होते थे।

किन्तु वैदिक धर्म का यह स्वरूप केवल राजाओं और अभिजातवर्ग, धनी ब्राह्मणों और अन्य धनीमानी उच्च व्यक्तियों तक ही सीमित था, जैसाहम उत्पर लिख आये हैं। इनके साथ-साथ वैदिक धर्म का बीदिक पहलू भी चा जिसकी शक्ति अमृत्य थी। एक बड़ा वर्ग उपनिषदों के आदर्शों से प्रभावित या और इनको अपने जीवन में उतारने का प्रयत्न करता था।

तत्कालीन यूनानी लेखकों ने भारत के आश्रमवासी ब्राह्मण दार्शनिकों

का वर्णन किया है। उनका कथन है कि आध्यम-जीवन अय्यन्त सरल और कड़ोर था। नगरों के सामने उन यार्थनिकों की कुटिया एक धिर हुए क्षेत्र में होती थी। वे बड़ी सरलता से रहते थे। घास और मृणवर्ग की उनकी बेंग्यूया होती थी। वे मांसाहार नहीं करते थे, और बहाचर्य का पालज करते थे। उनका जीवन गहन अध्ययन और अध्यापन में व्यतीत होता था। मेगास्वनीज़ ने भी मंत्रीत्म (बिक्रम) की कथा दी है उससे हमको उस युग के ब्राह्मण ऋषियों के औवन का वास्तिबक वित्र मिलता है। कथा इस प्रकार है। जब सिकन्दर भारत में थाती मंत्रीत्म गामक ऋषि की प्रशंसा से आकुष्ट हो उसने उन्ह बुलाने के लिए एक दूत भेजा और कहलाया कि वह उनको बहुत पुरस्कार देना चाहता है, किन्तु मृत्यू-युव्य म्य दिलाने पर भी मंत्रीत्म ने निमंत्रण स्वीकार नहीं दिया और निम्निजित उत्तर भेज दिया:

"ईश्वर सर्वोच्च सम्राट है। वह उददण्डतावश अन्याय नहीं करता है। वह ज्योति, शांति, जीवन, जल, मानव-शरीर तथा आत्मा का सूजन करता है, और जब मृत्यु द्वारा वे बन्धनमुक्त हो जाते हैं तब उनको अपने में मिला लेता है। उसमें कोई अशभ कामना नहीं होती है। मेरा पूजनीय वही देव है। वह वध से घणा करता है और कभी यद्ध की प्रेरणा नहीं करता है।...यह जान को कि सिकन्दर जो दे रहा है और जो देने की प्रतिज्ञा करता है वह सभी मेरे लिए निरर्थक है। जो वस्तुयें मेरे लिए मूल्यवान हैं और जिनको में उपयोगी और सारवान समझता है वे ये पत्तियां हैं जो, मेरा घर हैं, ये खिले हुए पौधे जो मसको आहार देते हैं। यह जल मेरा पेय है, जो बस्तुएँ बड़े यत्न से संचित की जाती हैं वे संचयकर्ता का विनाश करती हैं। उनसे दुख और पीड़ा उत्पन्न होती है, जो प्राय: प्रत्येक प्राणधारी को बोझ बने हए हैं । मै जंगल की पत्तियों पर सोता हैं, और कोई पदार्थ ऐसा नहीं है जिसकी मझे रक्षा करनी पड़े। मैं शान्ति से सोता है। सिकन्दर मेरा सिर काट सकता है पर मेरी आत्मा अमर है। मेरा सिर चपचाप यहाँ रहेगा, परन्तु आत्मा अपने बनाने वाले के पास चली जायेगी। शरीर की, फटे-पूराने कपड़े की तरह भूमि पर छोड़कर, जहां से वह उत्पन्न हुआ था आत्मा होकर फिर में परमात्मा से जा मिल्रेंगा।" (देखि० मेगास्थनीज क्रेंग0 LV; और फ्रेंग0 XLI, XLIV, XLV.

इसमें संदेह नहीं कि यह विवरण सत्याधित है, क्योंकि अनेक बौद्ध ग्रंथों

में प्राय: ऐसे ब्राह्मणों का वर्णन मिळता है। बृद्ध सच्चे और सुठे ब्राह्मणों को जानते थे, और सच्चों की वे बढ़ाई करते थे। सद्बाह्मण पीच धम्मों का पाठन करते थे: वे थे सत्य (सच्चम्), तप (तपम्), ब्रह्मचर्य-(ब्रह्मचर्यम्), अध्ययन (अब्बेनम्) और त्याग (चागम्)। इन्हीं बमी के द्वारा ब्रह्मसहस्थाना अर्थात् ब्रह्मजोक की प्राप्ति होती है (मिज्यम ii-199; सुसनिपात, पुठ 79)।

दन वर्णनों से यह स्पष्ट है कि मन्दमीय काल में बैदिक प्रमंकांड और जपनियद के विचाद दोनों ही देश के पामिक जीवन में जीवित शिक्त यो राजाओं, अभिजातों और श्री सम्पन्न आहाणों का यक्षों की उपादेवता में विवास वा और पुरोहितों की सहायता से वे यक्षा करते थे और उन्हें दक्षिणा देते थे। इन पुरोहितों का एक अलग वर्ग या और ये वैदिक ज्ञान के रक्षक थे। अनेक पुरोहित दक्षिणा के लोभ से ही ब्हारिक बनते थे और यज्ञ उनकी जीविका के साथन बना कुंवे थे। किन्तु इसरे आहाण इन लाभों के लोभ में नहीं पड़ते थे। वे विरुद्धों ते वे तथ्या का जीवन विदातों थे। वे वे विरुद्धों से दूर वनों में निवास करते थे और अपनी तथस्या से ब्रुह्म हो साथमा में लीन रहते थे।

### 3. श्रमण आन्दोलन

तपस्वियों की सामान्य संज्ञा श्रमण थी। यद्यपि बाद में बौद्धों ने इस नाम पर एकाधिकार कर लिया, तथापि श्रवण वर्ष की उत्पत्ति ब्राह्मणों के ही कोड में हुई थी। नन्द-मीर्य युग में श्रमण वर्ष ने एक विशिष्ट रूप घारण कर जिया। उपनिषदों में ऋदिवजों और तपस्वियों के श्रीतिस्का बहुाचारियों और यिवयों का उत्लेख है। यसंशास्त्रों में पहली बार एक आश्रम का वर्णन आता है जिसे खेलानस या बानप्रस्थ कहा गया है (भीतम III, 2; आपस्त्रें है। III, 9, 21, 1; ब्राह्मल एंग, 2) वार आश्रमों में यह तीसरा आश्रम है। पह्लिक के लिए यह विधान है कि बळती उम्म में वह परवार अपने पुत्र पर छोड़कर वानप्रस्थ हो रहे अर्थात् वन में चला जाय। इस आश्रम में वह यित की भीति रहता है वृद्यों की छाल पहनता है, वन में कन्यमूल लाकर रहता है। श्रमणों की उत्पत्ति दलती है वर्षों के जाव्यात्रिक खिता में समय व्यवीत करता है। श्रमणों की उत्पत्ति दलती वेलानस आश्रम से हुई है।

यूनानी लेखकों ने श्रमणों के जो वर्णन किये हैं वे इनसे मिलते-जुलते हैं। यूनानी इन्हें सरमनीज अथवा स्नमनैं कह कर सम्बोधित करते थे। उनमें से बनवामियों (hylobioi) का सबसे अधिक आदर होता था। उनके सम्बन्ध में यह कहा गया है, "बे बंगाओं में रहते हैं। उनका आहार वृक्षों के पत्ते और क्या फल हैं, और वृक्ष की छाल के वने कपड़े पहनते हैं।" (मेगास्थ कींक XLI, 60) वे ब्रह्मचर्च का पालन करते थे और मदिरा का पान नहीं करते थे। उनका इतना सम्मान था कि राजा भी दूरों को उनके पास भेज कर परनाओं के कारण शुख्यांते थे और देशी कुणा की याचना करते थे। ये बनवासी वहीं होते थे विजन्धी बंखानय आध्यम में गणना होती थी।

बिख्छ बर्ममुन (पूर्वोद्दन) में वातप्रस्थों के अतिरिस्त एक वर्ग के अन्य तपिवयों का परिखालक के ताम से उन्हेंक हैं। बीद पुरस्कों में कहा गया है कि वे प्रमाण करते वाके आवाधे से, जो अवायर-शास्त्र, तलकाम, प्रकृति-विद्या एवं रहस्यवाद के विद्येषण होते थे। आज्यमवासी वातप्रस्थों से इनकी विद्येषणा यह थी कि ये चारिका के दम्योंन लोगों में धर्म और दर्शन का उपदेश किया करते थे। आज बीद धर्मों में उनका बारम्यार उन्हेंक काया है और उनके विद्योग निवास-व्यानों का मी, जो परिस्थालक आराम कहें जाते थे। ये आराम नगरों के उपान्त में, विद्येषण उनके किये ही होते थे। नगरों और गांवों के निवासी इनके सभास्वानों के स्प में कोतूह्स्वसालायें निर्मात करते थे। (विद्या III, ए० 36; दिख्यवदान, प० 143)।

ऐसा प्रतीत होता है कि यूनानी लेखकों ने उनकी गणना "सरमनीज" और वार्तिनकों के वर्ग में की है । एक स्थल पर कुछ वार्तिनकों का उस्लेख करते हुए मेगारबनीज कहता है—"मारत की सामान्य जनता को इससे बड़ा लाभ पहुँचता है। वर्षारम के अवसरों पर एकक लोगों को ये वर्ष में आने वाली भीतियों की चेतावनी देते हैं, असे अनावृष्टि अचवा अतिवृष्टि की, अनुकृत वायू, व्यावियों तथा श्रोतानमों के लाभ की अन्य बातों की भी पूर्व मूचना वेते हैं।" (फैना 1, 40) विकित्सक भी श्रमणों में से ही हुआ करते थे। मेगारमनीज्ञ का लेख है कि वे मानव-श्रकृति के अध्यवन में क्लो रहते हैं और उनका स्वभाव बड़ा सरल होता है। व चावक या जो का आहार करते थे यो उनको मिशा में या उनसे जिनके यहाँ वे अतिब होकर ठहरते से, सिलता था। अन्य श्रमणों की मोति ये भी तपस्या का अभ्याम करते थे।

यूनानी विवरणों तथा बौढ ग्रंथों दोनों से यह मालूम होता है कि श्रमणों में दैवज्ञ, मंत्रयोगी तथा श्राढिकया विशारद भी होते थे, जिनकी भिक्षावृत्ति थी। वे गाँवों और नगरों में भिक्षाटन करते थे। मेगास्थनीज़ से पता चलता है कि श्रमणों के कुछ वनों में महिलायें भी थी। बीड प्रंथों में भिक्षणियों का भी उल्लेख हैं। उनको परिव्याजिका कहा गया है। उनके एक विशेष वर्ग को मोलिकदा विरक्षाजिका कहा गया है, जो पिरव्याजिकों के संग ही भ्रमण कर सकती थीं (मिगास्थनीज, ईंग० XLI, 60; मिलाम, I, Q 305; संयुत्त, III, Q0 238-240)।

इसमें संदेह नहीं है कि श्रमणों और परिवाजकों के आश्रम सभी वर्षों और जातियों के जिए लुके हुए थे। परन्तु इनका कोई प्रमाण नहीं है कि उत्तर आश्रम में आ जाने पर वे अपनी-अपनी जातियों के मेदों को मिरा के और अपने वर्ण के कामार्शिक कर्तव्यों से मुक्त हो जाते थे। एक बार एक ब्राह्मण ने बुद्ध को श्रमण होने के लिए उनना नहीं धिक्कारा जितना अपनी जाति को छोड़कर वृषल (बसलसूत सु. नि., पू॰ 21) हो जाने के लिए। बीढ ग्रंथों में धार्मिक आवायर-व्यवहार के अनुसार श्रमणों के चार मेंद किये यथे हैं। मम्पिननो —जिनको मार्ग का अन्त मिरु गया था, और जो निर्वाण प्राप्त कर जुले थे; सम्पदेशको —जो उच्चतम ध्येय के मार्ग को दिखादी हैं; सम्पे जोबति—जो मार्ग के अनुसार जीवन बिताते थे; और सम्पद्धशी—जो अहंकारी, वाचाल, असंप्रमी हैं और यद्यि साध्येश में रहते हैं तथापि वे आवार्य परस्या के यस को बिवाहते हैं (बुंबसुत, सुत निर्वाल, प॰।6)।

श्रमणों और परिवाजकों के वर्गों से मिलने-जुलने नुख बामिक संग्रराय थे जो बुद्ध के समसामिक किसी न कियो प्रमिद्ध आवार्य को अपना शास्ता वतलाते ये और विशेष धामिक मतों को मानते थे । ये वीजिक (वाबसीका तिस्त्रया), आजीकिक, और नितप्छ (मिला प्रीम्तक्रमुत, सुत निपात, V—381) । बुद्ध के समय के प्रतिद्ध तीषिक उपदेशक पूरण कस्सार, पुत्रथ कच्चायन, अजित केश-कंबल, संजय, केल्ट्रियपुत सक्सति सोसाल तथा निपष्ट, नातपुत थे । कि धामिक संप्रदार्थ की उत्तर मोसाल तथा निपष्ट नातपुत थे । कि धामिक संप्रदार्थ की उत्तर आबार्यों ने स्थापना की उत्तरें से केवल अन्तिम दो नन्द-मौर्य काल तक जीवित थे । मालूम होता है कि सबल नेता के अभाव में शोष चार जिनके नाम पहले आये हैं सामान्य श्रमण वर्ग में मिल गये । मक्सति मोसाल के संप्रदार्थ को बाजीविक तथा निपष्ट नातपुत के संप्रदार्थ को निपाल (भिर्म ) कहते थे ।

## 4. आजीविक तथा निग्रन्य संप्रदाय

यद्यपि ये रोनों यामिक आन्दोलन युद्ध के समय में जन्म प्रहुण कर चुके से, तथापि मोसेकाल तक उनकी केसी प्रगति थी, इतका जिक्क्टीक जान नहीं है। गोसाल इस सप्रदाय का संस्थापक था। मक्कलि गोसाल नाम का ही एक कंग है जो इस संप्रदाय का नाम मालूम होता है। इसका संस्कृतस्य मस्करी है। गाविनि ने अपने एक नुत्र में (vi. 1, 154) मस्करियों की गणना परिवाजकों में की है, जो एक बांस का डंडा (मस्कर) लिये मुमा करते थे। इसी कारण उनका दूसरा नाम एकटण्डी भी था। उनत नुत्र यूप भाष्य करते हुए पतंजित ने अपने महास्थाय्य में उनके देवबाद का उस्लेख किया है। बौद्ध और बैन प्रयोग भी उनहें देवबादों कहा मध्या है। वे हेतुवाद को नहीं मानते थे। कमी के फलालून को भी स्वीकार नहीं करते थे, न वे किसी परम यार्थिश धिन्त को ही मानने थे। उनका कथन था कि देव के जनुनार अधवा विश्व वर्ष में कोई होता है उसकी स्थिति के अनुनार व्यक्ति एक या सुबरे प्रकार के स्वमाद का वन बाता है (सामञ्ज क्षत्नमुत डायला) आफ् बुढ़ 11, पुर 71, विसमें मुख्य बीद और बेन इयी का संबद है।

मालून पहला है कि अधोक के समय में आजीविकों को पर्याप्त महत्व प्राप्त या, क्योंकि उसने बीडों और आजीवकों के साथ-साथ निर्मयों का नामील्डेल किया है और यह भी कहा है कि उनकी देख-रेख और हित-साथन के हुन महामाओं को आदिवाद देखा गया है (तम आदेशके थां)। अपने अभियेक के बारहवें वर्ष में अशोक ने बराबर की पहाड़ियों में आजीविकों के जिये दो गुकाओं का दान किया था। इस संप्रदाय का महत्व संदूष्ण मीर्ष काल तक बना रहा, क्योंकि अशोक के एक पीज दसाय में भी नामार्जुन पहाड़ियों में कुछ एकाओं का दान आजीविकों के लिए दिया था।

जैमा हम देल आबे है, आजीविक-संप्रदाय ध्वमणों का ही एक भाग या। आगे चलकर आबीविकों ने विधिष्टता प्राप्त कर ली, परन्तु उनमें अमणों की मूल परम्परायं बनी रहीं। आजीविकों में ब्राह्मण तथा अबाह्मण सभी जीतियों के साथु सम्मिलित थे। तथापि उनमें ब्राह्मण और अबाह्मण के आधार पर दो भिन्त-भिन्त समुदाय नहीं बने।

निर्मृत्य भी थमण ही थे और इनका आजीवकों से घनिष्ठ सम्बन्ध था। उत्तरकालीन जैनमत इसी प्राचीन संप्रदाय में निकला हुआ कहा जाता है। इसने निर्मृत्यों के ऊपर अनेक परम्पराओं का आरोप कर दिया है। तथापि

नन्द-मीर्य काल में निर्मास्य संप्रदाय की कोई विशेष स्याति न थी। बौद्ध ग्रंथों से ज्ञात होता है कि निर्यन्थ संप्रदाय के संस्थापक महावीर थे जिनको "नातपूत्त" भी कहते हैं (ज्ञातक पुत्र)। ये श्रमण ही थे और निर्ग्रन्थ संप्रदाय का होने के कारण ही निगंठ नातपुत्र के नाम में ख्यान थे। नातपत्त के अनुयायियों ने साँसारिक बन्धन तोड़ दिये थे। दूसरा अर्थ निर्प्रन्थ का "वस्त्रत्यागी" भी है। पहले अर्थ में वे अनागारिक विना घर के परित्राजक और दूसरे अर्थ में नग्न साथ कहे जाते थे। ये वे ही थे जिनको बौद्ध ग्रंथों में अचेलक कहा गया है। मेगास्थनीज का एक वर्णन है जिसकी ठीक प्रमाणिकता नो नहीं है, परन्त जिसमें कहा गया है कि एक वर्ग के दार्शनिक थे जो आजीवन नम्न रहते थे और कहने थे कि ईश्वर ने आत्मा के लिए दारीर का आवरण बनाया है। वे न माँस का आहार करते थे न पनवान्न का। वे पथ्ती पर गिरे हुए फलों को खाकर रहते थे (फ्रैंग॰ LIV) । इस वर्णन की अनेक बातें उन वर्णनों से मिलती हैं जो निर्मन्थों के बारे में बौद्ध ग्रंथों में मिलती हैं। दोनों सिद्धान्तों में बहुत समानता है। वे आत्मा के अस्तित्व को मानते थे। वे किसी जीव का वश नहीं करते थे यहाँ तक कि वे वनस्पतियों में भी जीवन मानते थे और उन्हें नष्ट नहीं करते थे। वे नग्न साधु थे। अतः जिनको मेगास्थनीज ने नग्न साधु कहा है वे निर्धन्थी ही मालुम होते हैं। हाँ, मेगास्थनीज उन्हें अमण नहीं, बल्कि ब्राह्मण कहता है। ब्राह्मण नाम कदाचित उसने इसलिए दिया कि निर्मृत्यों साथ आचार की शुद्धता और धार्मिक विश्वासों में ब्याह्मण दार्शनिकों के अधिक निकट थे। ये परिव्राजक साधुओं से अपने को अलग मानते थे, जो प्रायः निम्न जातियों के होते थे।

बौद्ध ग्रंबों को छोड़कर, जम समय के अन्य ग्रंबों में निर्मयों के नामोलेख्य कम मिसते हैं। सानवे त्संभल्ख में अशोक ने उनका उल्लेख, बौद्ध और आजीविकों के संग यह कहने के लिए किया है कि उसके धर्म-महामात्र निर्मयों के कह्याण-साथन में भी रत हैं।

परन्तु उत्तरकालीन जैन पुस्तकों में जो परमारा पायी जाती है नह उस संप्रदाय का अधिक कमबद्ध निवरण उपस्थित करती है। ईसापूर्ण बौधी शती में निर्यन्य संप्रदाय मागध में ही सीमिता था। कालकम के अनुसार स्वयंभव, यशोभव, संमृतिबिजय, तथा अदबाहु दम संप्रदाय के प्रयान हुए। अदबाहु चरदापुत्त मीर्य का समसायिक था और उपनि सम्मार को निर्यन्य संप्रदाय में दीक्षित किया था। भद्रबाहु विस समय संप्रदाय का प्रधान था,

मगघ में एक भयानक दूभिक्ष पड़ा। सायुओं का भिक्षा पाना कठिन हो गया । तब भद्रबाह ने संप्रदाय के एक भाग को लेकर मगय छोड़कर चले जाने का निरुचय किया। नन्द-सम्राट के मन्त्री शकटाल के पुत्र स्थलभद्र को मग्य के निर्यन्थों का आचार्य बनाया गया । भद्रबाह अपने अनयायियों को लेकर दक्षिण चले गये और मैसर के श्रवण बेलगोला में रहने लगे। यह भी कहा जाता है कि उसी समय चन्द्रगुप्त ने भी राजसिंहासन छोड़ दिया और अपने गर के साथ श्रवण बेलगोला चला गया जहां निर्ग्रन्थ धर्म की रीति के अनुसार अनशन के द्वारा उसने अपना शरीर छोड़ा। स्थुलभद्र को भय हुआ कि प्राचीन परंपरा कहीं लुप्त न हो जाय अतः उसने निर्फ्रन्थों की पाटलिपुत्र में एक संगीति बलाई, जिसमें ग्यारह अंगों तथा चौदह पूर्वों का प्रवचन हुआ और उनका पाठ निश्चित किया गया । दुर्भिक्ष के समाप्त होने पर, बारह वर्ष बाद भद्रबाह मगध वापस आ गये । उनके संग उसके कछ अनुयायी भी आये। उन्होंने देखा कि पाटलिपुत्र की संगीति में जो ग्रंथ संग्रहीत हुए हैं, उनमें धर्म की प्रामाणिक परंपरा का पालन नहीं है। अत: उन्होंने जनको असत कहकर अस्वीकार कर दिया । यहां के निर्म्रन्थ अब वस्त्र धारण करने लगे थे। भद्रबाह ने उनको महावीर के मुल उपदेशों के विपरीत आचरण करने वाला घोषित किया। भद्रवाह के इस विरोध से संप्रदाय में तरंत फट नहीं पड़ी। स्यूलभद्र के अनन्तर भगघ के निग्नंन्थों का प्रधान महागिरि हुआ। और वह मौर्य काल के अंत तक बना रहा । उसी के समय में अशोक का पौत्र संप्रति. जो मौर्य साम्राज्य का उत्तराधिकारी भी था, निर्प्रन्थ मत में आ गया, और अपने पितामह की भांति उसने अपने वर्स के प्रचारार्थ अनेक प्रयत्न किये।

निर्धन्य संज्ञदाय में वो गण और शालायें ईसापूर्व चीपी और तीसरी शिलियों में उद्मृत हुई उनकी मुची कल्यमुम्न (अनुवाद सेंठ बृठ ई० क्रां, पृत् 288) में दो गर्द है। उसके अनुसार भदबाहु के एक शिष्य गोरास ने गोदास-गण की स्थापना की, जो चार शालाओं में विश्वन्त हो गया: ताम्र्राजिप्तक, कोडिक्योंच, पृत्रवर्षनीय तथा दासी खर्चटक । इनमें से पहले तीन बंगाल में प्रसिद्ध स्थान है। इससे यह माना आं कलता है कि ईसापूर्व तीसरी शती के प्रार्थम में निर्धन्य संज्ञदाय बंगाल में इतना फैल गया था कि उसकी स्थानीय शालायें भी थीं। कल्यमुक में यह भी कहा गया है कि महागिरि के आठ शिष्य थे जिनमें से दी जनतर और बिलस्सह—ने एक गण की स्थापना की विश्वक्ष के जिनमें से दी जनतर और बिलस्सह—ने एक गण की स्थापना की धर्म 341

आवश्यक सूत्र की नियुं ितत में एक और परंपरा लिखित है कि नियंत्र संप्रदाय में अनेक बार में सहुए। भेद के नेताओं के दार्शनिक गत महाबीर के उपिट्ट मतों से भिन्न थे। ईसापूर्व वीधी और तीसरी शित्रों में इस क्षत्र के तीन भेद हुए थे। पहले भेद के नेता आपाइसेन थे, उन्होंने स्वाह्यक के सिद्धांतों की असंभाव्य सीमा तक पहुंचा दिया और उनका मत वा कि केवस्प्राप्त पतियों और देवताओं में कोई अंतर नहीं हों. है। इसरे के नेता अपवस्थित थे, जो स्विणकवाद को स्वीकार नहीं करते थे। तीसरे नेता गंग थे जिनकी यह पास्ता थी कि दो वेदनों का यगपद प्रहण संभव है।

परंतु उपर्युक्त परंपराओं का अन्य साधनों से समर्थन नहीं होता है। हां, श्रवण बेलगोला के दो लेखों में भद्रबाह और चन्द्रगप्त का उल्लेख अवश्य है, परंतु वे लेख ईसा की दसवीं शती के हैं। अशोक ने अपने पितामह के घम में कोई अभिरुचि नहीं दिखायी। उसने केवल यह आदेश दे रखा या कि घर्म-महामात्र जैसे आजीविकों तथा मतावलंबियों का ध्यान रखते हैं वैसे निर्मन्यों का भी रखें। यह स्मरण रखना चाहिए कि अशोक और उसके पौत्र ने आजीविकों के लिए गृहावासों का दान किया, परंतु निर्ध्रनथियों के लिए ऐसे दानादि नहीं किये। निर्मन्थ संप्रदाय के बगाल में प्रचलित होने के विषय में दिव्यावदान में यह लेख है कि निर्यन्य (उत्तरी बंगाल के) पुंडवर्षन स्थान में अशोक के समय में थे, दिव्या० के अनसार वे परिवाजक मात्र थे वहां उनके किसी संघ का उल्लेख नहीं । भेदों के विषय में ध्यान देने योग्य वात यह है कि मान्य जैन दर्शन में, उक्त भेदों के नेताओं के दार्शनिक मतों की छाप नहीं मिलती है, जिनको परंपरा के अनुसार उन्होंने चलाया था। जिस क्षणिकवाद का अस्विमित्र ने विरोध किया था, वह जैन वर्म का नहीं, बौद्ध घर्म का सिद्धांत था। इन परिस्थितियों से यह नहीं संभव प्रतीत होता है कि उपर्यक्त परंपरा ऐतिहासिक है।

अतः प्रतीत होता है कि आजीविक तथा निर्मृत्य संप्रदाय मगय के छोटे-छोटे समुदाय थे। अभी ये उतने शक्तिशाली न ये, जैसा बौद्ध चर्म या कि वे राज्य से संरक्षण का दावा पेदा कर सकते। उनमें भी आजीविकों की अपेक्षा निर्मृत्य समुदाय और छोटा या। परंतु जैसे-तेंसे यह आजीविकों के बाद तक बना रहा और कालांतर में इसने जपेशाकुत अधिक प्रसिद्ध भी पायो।

# 5. बीद्ध धर्म

आरंभ में बौद्ध धर्म श्रमण आंदोलन का ही एक अंग था, परंतु ईसा<sup>उन</sup>

चीथी यती में बढ़कर वह अलग और ऐसा शक्तिशाली धमं हो गया जिसमें अधिक प्रसार की क्षमता थी। परनु अशोक के पहले इसका कितना प्रसार हो गया था, इसका कोई निश्चित ज्ञान नहीं है, इसका केवल अनुमान किया जा ककता है। असोक-काल के पूर्व इसकी मिलिबियां कोसल और मानव में ही मीमित थी। साथ ही यह भी नंभव मालूम होता है कि पश्चिम में मधुरा और उज्जेनी में छोट़े-भोटे बोद्ध-संघ स्थापित हो गये थे। परवार के अनुसार इसरों बौद्ध संगीत बैशाली में बुद्ध-निर्वाण के सौ वर्ष पश्चात हुई थी। उसके लिए पाय्यूप मिशुओं तथा दूरस्थ अवंती, कोशाबी, मांकास्थ और कनीच तक के संघों को जामित्रत किया गया था। पाथ्यूप का अभिप्राय पश्चिमी मिशुओं से हैं जिनमें संभवतः मयुरा का संघ भी शामिशित था। असोक संबंधी गाशाओं में नटसर के बिहार को, जो मथुरा के पास उन्मुंट पहाड़ी पर था, बहुत बड़ी मांग्वता प्रास्त थी। इसका कारण यह था कि सम्राट के गृह च्यापृत्त और उपगुत्त के भी आवार्य शाचाम शोगें उसी बिहार के निवासी थे। इस गाथा से तो आत होता ही है कि बाँद जगत में मथुरा अलोक के पहले हो एक महत्य का स्थात हो। गया था।

बौद धर्म के इतिहाम की उस समय की दो अित महत्ववूर्ण घटनाएं धीं हो सीनित्यां अवांतु हुसरों और तीसरी बौद संगीतियां। पर-पराशों के अनुसार हुसरों संगीति बुद्ध-निवांण के भी वर्ष अनन्तर पैशाठी में बैठी थी। कहते हैं कि विनय के संबंध में हुछ भेद उलाना ही। गये थे। उसका निर्णय करने के लिए उक्त सभा की गयी थी। बेशाठी के भिश्चेओं ने दस नियमों को, जो नये थे, स्वीकार कर लिया था: (1) सीनों में नमक रखना; (2) मध्यादृत में सूर्य के दो अंगुल डल जाने के बाद पिश्यात (भोजन) करना; (3) किसी गांव में आकर ताजा भोजन करना; (4) एक ही बिहार में रहकर 'ज्योसय' वत अल्या-करना करना; (5) अनूर्ण प्रातिमोक्ष-पाठ की व्यवस्था (6) (बिना धार्म) पूर्वाचारों को मानना; (7) विससे मक्सन नहीं निकला है उस दूस की पीना; (1) इस्ती ताड़ी का प्रयोग; (10) सीने-बांदी को प्रशान रता।

उपर्युक्त निषमों को दूसरे भिन्नु नहीं मानते थे। अतः बंशाली में संगीति बुलायी गयी। दीर्घ विषयर-विमाशं के बाद उस सभा ने आठ स्वितर मिन्नुओं की एक समिति नियुक्त की, जिनमें से चार पूर्व के और चार पहिचम के थे। चार पूर्वी सदस्यों में बंदाली के बेर सस्यकामी ये जिनके विषय में सह प्रसिद्धि बी कि उस समय से 120 वर्ष पूर्व उन्होंने उपसंपदा बहुण की भी और पदिचमी स्विदिरों में एक मधुरा के संस्कृत छाण्यास थे, जो ज़्दाजित वहीं खे जिन्हें उपपूष्ण का आचार्य कहा गया है। वैद्याओं के निशुओं के दस नियम अस्बीकृत हुए, उन्हें बिनय के विपरीत ठहराया गया। किर समीति के एक खुळे अधिवेशन में बिनय का गाठ हुआ। जो मिलू संघ से निकाल दिये गये ये उन्होंने भी एक सभा की, जिसकों महासंगीति कहा गया। कदाजित इसके सदस्यों की संख्या बृहतर थी और उनकों महासंगीतिक कहा जांत लगा।

अगर जो विवस्ण दिया गया है वह विश्वसतीय है। परंतु कालकम के
निर्णय में कठिनाई उत्तरना होनी है। परपार के अनुसार वह मंगीति अदोक
अयवा शिशुनान के पुत्र कालागोक के समय में हुई थी। परंतु इनिहास में कालायोक का नामोस्टेख नहीं है। पुराणों में शिशुनान के पुत्रों की नामावली में
कालवर्ण नाम आता है। कहा जाता है कि यही काकवर्ण कालाशोक हो सकता
है। परंतु इसके दिए बलिस्ट आवार नहीं है। पालि और संस्कृत दोनों प्रकार
के बीद साहिस्य में कहा जाता है कि अयोक निर्माण के एक सी वर्ष परमाद
हुआ और बीद्धवर्म की शरण में आने से पूर्व बहु पाप कमों में रत था।
उस समय तक वह खंडासोक अथवा कामासोक था। परंतु पर्मपरियत्तन के बाद
यह प्रमाशिक हो गया। जात होना है कि परंतर में जिस अयोक का दिवीय
संगित के प्रसंग में उत्हेज है यह वही अयोक है। संगीति में मम्मिटल मिशुमें
में से कुछ तो अयोक के समकलिन ये और कुछ उनके पूर्व गीई के थे।

डिकीय संपीति का जो विकरण उपलब्ध है उसमें अतिरंजना है। यह बाताविक विक स्ट्रीं उपरिक्षत करता है। तथापि इसका आधार ऐतिहासिक प्रतीत होता है। बैदाली में एक विक्ता संपीति अवस्य हुई थी और इसका कारण मी संमवत: स्थानीय भिक्षु-मंडली की स्वेच्छापारिता थी। परस्तु वह संपीति ठीक कब हुई, इसका गिर्णय निक्यम ने नहीं किया जा सकता। यह संभव मही कि बह अपोक के राजकाल के आर्राभक वर्षों में हुई हो। इस संपीति में बौद्ध संख में मेंद्र उसला हुआ, जिससे सहासंधिक संप्रयास का उद्भव हुआ।

तीसरी संगीति का विवरण और भी प्रमपूर्ण है। वह पाटिलपुत्र में हुई भी और आम संगीति नहीं थी। उनमें केवल धेरवादी (स्थविर मिक्स) मात्र समितित हुए थे। लंका की अनुभृति के अनुगार अयोक के राज्याभियेक के अठाइ वर्ष परचान् यह सभा बंठी थी। परंचु चलाट के अभिलेखों में इसका निर्देश नहीं है। क्योंकि यह पेरवादियों की सभा थी, इसलिए इसमें महासांधिक नहीं बुलाये गये थे। इसका सिहली विवरण इस प्रकार है।

निर्वाण के 2:56 वर्ष परचात् साठ सहस्र मिस्तु अशोकाराम में रहते थे । इनमें अनेक संवदायों बाले कपाय बस्त्र चारण कर जिन-सिद्धांत को प्रस्ट कर रहे थे तब मोमाणित्रुव ने संगीति बुलाई, जिसमें एक सहस्र मिक्षु समिमितत हुए । असत् निद्धान्यों को मर्दित तथा निर्वण्य लोगों को पराजित कर, उसते सद्धमं का उदार किया तथा असियम्म चारत्र कवाबस्यु को समक्षाया । महेन्द्र ने जो बाद में पर्यदूत बने, तिस्त ले पांच निकायों, अभियम्म की सात पुस्तकों एवं ममस्त विश्वय की शिक्षा पायों।"

इस विवरण में सांप्रदायिक पक्षपात की गंध है। इसमें थेरबाद अथवा विभव्यवाद की मौलिकता तथा श्रेष्ठता को स्थापित करने का प्रयत्न किया गया है। इससे उन्त संगीति एकपनीय दिवायी देती है। उनकी ऐतिहासिकता तो मानी जा सकती है, परन्तु क्षावरण्य का संग्रह होना संवेहारमक है, क्योंकि उसके छिए यह गानना पड़ेगा कि पालि के सभी शस्त्र और विनय, पांच निकाय और इसरी छहा अभिषम्म पुस्तक पहले से बनेमान थीं।

इस काल के बौद्ध संघ का इतिहास सर्वचा निर्विष्ण नहीं है। विस्तार के साम-साथ संघ की एकता क्षोण होती जा रही थी। इसका एक कारण यह भी या कि सभी दूरस्य संघों में ठीक ढंग का संघर्क नहीं था। स्थानीय प्रभाव के कारण जनके आचार नये-नये कर वारण करने लगे और नये-नये मानों पर चलने लगे। इन प्रवृत्तियों से अनेक बौद्ध संप्रदायों की उत्पत्ति हो गयी जैसा पहले ही हम देख चुके हैं, बंगालों के संघ ने, अशोक के पहले ही या उसके कुत-पर्म की दौद्धा यहन करने से पूर्व अपना एक पंच बना लिया था। अशोक की संस्वकृत में गांविष्णुत्र के संघ ने, जो अपने को सद्धामी कहते थे, अपना फिर से संगठन किया और संब में कुट की प्रवृत्ति को रोकने का यत्न किया। कदाचित् उन्हों के प्रभाव से अशोक की को अनुनोध किया हिक कोई व्यक्ति संघ है एकता को नयर न करने पाये। सारामाय के संभन्नेक में पाटिलपुत्र के अधिकारियों से यह देखने सारामाय के संभन्नेक में पाटिलपुत्र के अधिकारियों के यह न करने पाये। सारामाय के संभन्नेक में पाटिलपुत्र के अधिकारियों के लिए यह लादेश हुत हो सारामाय के संभन्नेक में पाटिलपुत्र के अधिकारियों के लिए यह लादेश खुरा है:

"कोई भी संघ में भेद नहीं कर सकता है। जो भिक्ष अथवा भिक्षणी संघ में भेद करें उसकी ब्वेत वस्त्र पहनाकर अनावास में वास कराया जाय"।

कौशांबी के महामात्रों को भी यही आदेश दिया गया था। अभिलेख के सांची वाले पाठ में आदेश की भाषा कुछ भिन्न हैं: ''जब तक मेरे पुत्र और प्रपौत्रों का राज्य है" और आचंद्रसूर्य भिक्षु तया भिक्षुणियों के संघ में एकता रहेगी।"

भिशु अववा भिश्रुणी को स्वेत वस्त्र धारण करने के लिए बाधित क्याँ तथा अनावास में रखने का अर्थ उनको संघ से बहिस्कृत करना था। निकर में संघमें-अगराज के लिए वहीं रुख (संघादिवंदी) बिहित है। अगोक का उद्देश राजाझा निकालकर विनय के नियम की विश्वादित नहीं था। संघ में विषयत की भयावह स्थित रही, होगी। उस उच्छु खलता को रोकने तथा संघ भी एकता की रखा के लिए यह उपाय करने पड़े। परंपरा से अशोक की उनस आयंका का समर्थन होता है। कहते हैं कि निर्माण की तीसरी सताच्यी में थेरबाद में सर्वास्त्रिता, महिसासक, घमंग्युलक आदि अनेक संप्रदासों का उद्भव हुआ। महासाधिकों में भी जो पहले से ही अलग ही चुके थे अनेक घड़े हो। ग्रेष्ठ थे।

इस समय के बौद्ध धमं के इतिहास की सबसे बड़ी घटना अधीक का धर्म-परिवर्तन थी। इस सम्बन्ध में अनेक कथायें हैं। वे अतिरिक्ति तो अवस्य हैं, तथापि उनसे अयोक के बौद्ध जीवन का मुसंबद्ध चित्र मिल बाता है। उनसे अवस्थितियों की अनेक बातों का अशोक के अभिलेखों से समर्थन होता है, विमका विवरण अशोक के शासन की समीक्षा के प्रसंग में पहुणे ही दिया जा चका है।

अयोक के संरक्षण से उन्नके जीवन काल में ही बौद पर्म के प्रसार में साम्राज्य के भीतर और बाहरों देशों में गिलसेंह नहीं महायता मिली होंगे। म अभिलेखों से पता चलता है कि इस प्रसार के कार्य का नेतृत्व उसी ने किया या। अपने साम्राज्य के सभी भागों में उसने चम्मविवयक आदेश पुमवा विषे थे, और उन आदेशों को प्रधान पत्तों पर, चट्टानों और रक्वर के लंभों पर बुदवा दिया, जिससे उनकी प्रवा उन्हें देख सके। हम देख चुके हैं कि उसने अपने अधिकारियों को आदिष्ट कर दिया था कि बोलों को मभी सुविधाय दें तथा धम्म का अनुसरण करने के हेतु उत्साहित करें। जब वह कहना है कि मेने साम्राज्य के भीतर और बाहर धम्मविवय पाई, तब उनका आधाय यह है कि उसने वर्म प्रमार के हित अधिकारियों को देश में आदिष्ट किया और

लंका की इतिहास कथाओं में इसके लिए पहल का श्रेय तिस्स मोग्गलिपुत्त

को दिया गया है। शिलालेकों में अक्षोक यम् प्रचारक मण्डली की योजना को अपनी सूज बनलाता है। जिसने भी इस कार्य का आरम्भ किया हो, तिस्स मोम्मणिश्रुत ने, जसा १८म्पराओं का कहना है, अथवा अक्षोक ने स्वयं ही संख मंत्रीरत होकर, यह सहल ही माना जायेगा कि, सम्राट् के सहयोग से मगव के बौद संख का तीसरी संगीति के द्वारा, नवगठन हुआ और उसके अनंतर बौद यम को दूर देशों में ले जाने के प्रयत्न किये गये। विदेशों में प्रचारक मंडलियों को पहले प्रयत्नों में कवाचित बड़ी सफलता नहीं मिली, परन्तु साम्राज्य के मीसर उनकी सफलता विशाल थी। लेख तथा अशोक के बाद के बौद स्मारकों से इसकी स्पाट कप से पण्डि होती है।

# 6. भिवत आन्दोलन

भी नवे भिन्त आन्दोलन आगे चल कर साधारण लोगों के धर्म बने उनका आरम्भ इसी काल में हुआ था। बीद धर्म के आध्य धर्मों में इन आन्दोलनों का निर्देश नहीं है। उससे यह मबट होता है कि उन दिनों उनको प्रतिष्ठित धर्म का रूप नहीं मिल पाता था। जिस बाह्मण धर्म का हन भी में उल्लेख है वह वैदिक धर्माचार था। इससे यह मिद्ध होता है कि बुद्ध धर्म के प्रतिष्ठित होने के बाद ही उपर्युक्त भिन्त-सम्प्राय का प्रारम्भ हुआ। बीद्ध धर्म में अब मिन मानना प्रविष्ट होने लगी थी। बुद्ध अब पूजा की वस्तु वन चुके थे। लोग उनकी धातुओं और चिन्हों की पूजा करने लगे थे। इस रूप में बीद धर्म जनसाधारण को अपनी और आक्षित करने लगा था जिन्हें धर्मी-माभी व्यक्तियों और उनके अनिच्छुक सहायको द्वारा किये जाने वाल कादाचित्क

भिनत आग्दोलन के अस्तित्व का पहला प्रमाण हमको पाणिनि के व्यावरण में मिलता है। iv— 5,98 बाले मुत्र में पाणिनि का कवन है कि "तुन" प्रश्य बायुदेव तथा अर्जुन के नामों में पूज्यभाव मूचित करने के लिए लगता है (वासुदेवाजू नाम्यां बुन्)। इससे बायुदेवक तथा आर्जुनक का अर्थ कमाः बादुदेव के भक्त और अर्जुन के कात हैं। इस सूच पर भाष्य करते हुए पतंजील ने कहा है कि "यहाँ नामों से उन अभिग बीरों का बोध नहीं हो। है। हमान स्वत्य स्व

वासुदेव तथा अर्जुन की भन्ति का प्रचार था। अब यह माना जाता है कि पाणिनि महाभारत की कथा ने परिचित था। पाचिनि महाभारत के बीरों का ही नहीं, अपितु स्वयं महाभारत का भी उल्लेख करता है। महाकाव्य पाण्डवों की कथा थी। इनमें वासुदेव और अर्जुन को देवबत् चित्रित किया गया होगा।

वानुरेंद अववा कृष्ण का उस्लेख युनानियों द्वारा हेरकलीव नाम से किया गया है। मेनास्थनीव (किंग xli) कहता है: प्यंतन के लोगों में हिर्देकलीक ती पूत्रा होती थी, क्विंपन: सोरसेनाई द्वारा। यह एक भारतीय जाति है, जिनकी अर्थानता में मेथोरा (मयुरा) और 'क्लिमोबोरा' (कृष्णपुर?) नगर थे, और जिनकी एक ऐसी बड़ी नदो 'जोबरेज' (यमुना) यी जिसमें मार्जे कल सकती थीं। वह नदो उस जािन के राज्य से होकर बहती है। किंदियस भी कहता है कि 'पोरस की सेना के सामने, जब वह सिकन्दर से लड़ने जा रहा था, हिर्देक्शीव की मंति ले जाई जा रही थीं।"

ईमा पूर्व की दूसरी राती के पुरालेखों से पूरा पता चलता है कि मारतीयों में ही वासूदेव की मिल का प्रचार नहीं था, बरत् कुछ विदेशी भी जो भारत में बता गये थे, वामूदेव की मिल करते थे। प्रसिद्ध वेषतनपर के लेख से मालूम होता है कि यूनानी महागजा (एटियाल सिडल का दूत हीलओडोरास ने (अभिनेख में हेलिओडोरा) विदिधा में, देवों के देव वासूदेव के सम्मान में, गठड-तमंभ का निर्माण कराया था। लगभग उभी त्यान पर और अपनी समय मालूमें हैलिओडोरा ने प्रशास के मिल के स्वाप्त के मिल के सामन एक सम्मान में, गठड-तमंभ का निर्माण कराया था। लगभग उभी त्यान पर और एको समय मालूमें के कि सामने एक गठड-समंभ बनवाया। घसून्दी अभिनेल में एक पत्यर की दीवार को मागवत संसर्थण तथा वासूदेव की मुता की दीवार कहा गया है। नानाधाट के गृहामिलेल में भी पूज्य देवों में संकर्षण और वासूदेव का उल्लेख हुआ है।

अतः यह मानना उचित है कि बामुदेव की मिचन उस समय से कम से कम सी वर्ष पूर्व आरम्भ हो गईहोभी जिसने उसके मनतों ने देश के दूर के स्थानों में उसका प्रचार कर दिया था। पाणिति के समय में बामुदेव बीरदेव (hero god) ही थे। परन्तु इस समय में उनको देवताओं का देव माना जाने लगा था जैसा हैजिओडोरम के भाव से प्रकट होता है। इस देव-भावना के विकास में पर्याप्त नमय कगा होगा।

संकर्षण भक्ति के विषय में यह कहना कठिन है कि पूर्व काल में वासुदेव

भित्त के साथ-साथ इसका प्रारम्भ हुआ। संकर्षण वासुदेव के बहु भाई थे और वृष्णि जाति के थे। परन्तु महाभारत में उनका महत्व नहीं रिखाया गया है, जो वासुदेव का। उनको एक वीर के रूप में चित्रित किया गया है, जो अपने परात्रम को बहुत कम दिखाता है। उनका ध्यान सदा मदिरा पर रहता है। अर्थवात्म स्व महत्त्व कम दिखाता है। उनका ध्यान सदा मदिरा पर रहता है। अर्थवात्म से संकर्षण के भक्तों का उल्लेख है। कहा गया है कि, "गुटचपरों को साधुओं के बेड धारण कर सिर मूड़ा कर अथवा जदा की येणी बनाकर मगवान संकर्षण का भक्त बताकर, पेय में मदन रस मिलाकर (भारों को का समया चाहिए) और प्याने को भाग ले जाना चाहिए' (अनुवाद, पृ० 465)। इस उद्धरण से यह संदेह हो सकता है कि संकर्षण-भित्त बालों अथवा आभीरों में प्रचित्र वी। परन्तु ईसा पूर्व दूसरी वाती का जो लेख ऊपर उल्लिखत है उससे इस मन्देह के लिए कोई स्थान नहीं रह जाता है। उसमें वासुदेव सा संवर्षण का उल्लेख है और ऊमें वारी के भी पुज्य बतलामें गये हैं।

उस समय के यूनानी छेखकों ने हिर्रेक्डीच के साथ "डायोगिसस" का भी नाम खिया है और उसे भी देव कहा है। मेगास्थनीज़ का कबत है कि आक्साइक्रेकाई अपने को डायोगिसस के बंधज चढाठाते थे, "क्वॉकि उनके देश में अब्देश देश में निकलते हैं और उनके जुल्क में वह ऐत्वयं से निकलते हैं और उनका सम्राट जब यूत्र के लिए जाता है या जब उसकी सवारी निकलती हैं तो गीरव से डोल बजते जाते हैं।" (फ्रॅंग० xlvi)। उत्ती का यह भी क्या है हो लोगों से स्वार्थ के लिए जाता है या पर रहते वे और उनमें ऐसी रीजियाँ प्रचलित याँ जो गूजने नाले पहाड़ियों पर रहते वे और उनमें ऐसी रीजियाँ प्रचलित याँ जो गूजने नालि राहियों में याई जाती है। वे मलमली के कपड़े पहनते थे और पान्नी बोधने थे, मुगंबी पार्थ का प्रयोग करते थे और वसकील रंगों के बहब बारण करते थे (फ्रॅंग० xli)। इायोगिसस भिवत के रागरंग के लक्षण संकर्षण मितन का स्वरण करते हैं।

अशोक ने वायंडों का उल्लेख मार्मिक सम्प्रदाय के अर्थ में किया है। उनमें ब्राह्मण, श्रमण तथा अन्य मतावरुकी भी थे। परन्तु यह नहीं स्पष्ट होता है कि उनमें उपयुक्तन से मक्त भी थे या नहीं। नीवें चट्टान-लेख हीता है कि उनमें उपयुक्तन से मक्त भी थे या नहीं। नीवें चट्टान-लेख में अशोक ने अनेक प्रकार के मंगकों का उल्लेख किया है जितकों लोग बीमारी, दिवाह, जन्म अयदा यात्रारंभ के समय शुभ-छाभ के हेतु करते थे। वे व मार्मिक अन्युक्तन कहीं थे हम देव चूके हैं कि बीद प्रभ का उपदेश देने के लिए अशोक ने किरीप्य प्रमाभ मंगकों का प्रवार रहा ही। हमने पौरस की वीदेवर सम्प्रदायों में भी ऐसे मंगकों का प्रवार रहा ही। हमने पौरस की ਬਸੰ 349

सेना में आगे हिर्रेक्लीज की मूर्ति रखने के कटियस के उल्लेख की बर्चा की है। पतंजिल के महाभाष्य में एक अद्भुत चर्चा आई है कि सोने की प्राप्ति के लिए मौर्य अर्चाएं (प्रतिमाएं) स्थापित कराते थे। इनसे स्पष्ट हो जाता है कि मौर्यकाल में पूजा के लिए मूर्तियाँ स्थापित होती थाँ। किन्तु एक धृदक सीमा के भीतर ही संभवतः आम जनता में इनका प्रचार था। वैदिक धर्म के अभिजात वर्गीय अत्यायी इन्हों तुच्छ विष्ट से ही देखते थे।

#### अध्याय 10

# माषा श्रीर साहित्य

#### I भाषा

देता पूर्व छठी धनी के आरम्भ होते-होते बुद्ध के आधिभीव के कुछ पूर्व ही पंचार से पूर्व मारत में विदेह और चंचा तक आमं वाणी का समार ही चुका या । भारतीय आधी की ममस्त निवास-पृष्ठि में, जो माहताचर्यों में विभन्न थी, यह मामान्य भाषा थी । गंचा की तल्ह्ही के दिवण, मध्य-भारत के रहाई। और बन्य भागों में निन्देंह आगंच औन द्राविद्य भाषाओं का प्रचार या। दसी प्रकार वंगाल-अमम और उड़ीसा में, आयं विस्तयों के उत्तरी गांगेय क्षेत्रों में और पंचाव में और विषये रूप में गांगेय क्षेत्रों में छोटे-बड़े मूमान ऐसे में विनक्षों बोजी आयंतर थी परन्तु बहां भी अनायंत्राणी का तेजी से हाम होने लगा था। इंप्टांत के लिए जातकों के वर्णनों को तिश्चिय । उनमें अनेक चंडाल-गांशों का उत्केश सकता है जिनमें चंडाल-बोलियां बोजी जाती थीं। एक वार्णी है, जिनमें अनुसार एक चंडाल छल से बाह्यण बनकर एक बहागोज में समित्रित हो गया था। गर्म सीर मूह में पहते ही वह अपनी बोली में मित्रिती-विजी' विस्ता उठा, जिससे उत्की वारतीवहरूता पकड़ी थायी।

भाषा १६।

जानने में सहायक कही जा गकती है। बाह्यण, सूत्र, यास्क, पाणित, कात्यायन, पत्रजीक, कीटिल्ब, जास्त्यायन, कराबिल, भारत और सर्वोपित सहाभारत और रासायण—ये मभी समग्रतः जववा जाधिक रूप से (जैसे दोनों महाकाव्य) नव्य तथा योगी की कि पत्रजायों हैं। पुरालेखों की ओर आरों तो जाह्यी के कुछ प्राचीनतम अभिलेख हैं जो संख्या में गिनेचुने ही हैं; कुछ प्रिक्तों और मुद्दों पर लेख हैं जिनसे कुछ मोयों से पहले के हैं और सोय जानों के अपलेख हैं। मोयों के अपलेख हुछ सवियों के अभिलेखों है। मोयों के अपलेख हुछ सवियों के अभिलेखों है। मोयों के अपलेख है।

नन्द-मौर्य काल में आर्य वाणी देश की सामान्य वाणी थी। हां स्थान-स्थान की बोलियों में कुछ विभिन्नताएँ भी थीं। परन्तु प्रधान रूप से पंजाब से लेकर बिहार की पूर्वी सीमा तक, जहां आयों की बस्ती थी और जहां उनके अनेक राज्य थे. इसी भाषा का प्रचार था। ये ही प्रदेश आर्यवाणी के वास्त-विक निवास-भि हए। इसी प्रदेश में आयं तथा अनायं जगत का समन्वय हो रहा था, और यहीं से आर्य भाषा दक्षिण की ओर फैल रही थी। यह प्रसार मख्य रूप से पश्चिम की ओर से राजस्थान, मालवा और सिन्ध के रास्ते हो रहा था । गजरात में पहले ही यह भाषा प्रतिष्ठित हो चकी थी। जिसको आज महाराष्ट्र कहा जाता है संभवतः वहां आर्य-भाषी लोगों के उपनिवेश स्थापित हो चुके थे । इस उपनिवेश की सीमा उत्तरी महाराष्ट्र से गोदावरी नदी तक विस्तत थी। जिन भागों को पूर्वी मध्यप्रदेश और छोटा नागपूर कहते हैं, उनमें जंगल थे, और उन जंगलों में अनायों की कुछ पिछडी जातियां थीं, जिनमें आज के कोल (मंडा) तथा द्रविड जातियों. जैसे गोंड, ओरांब, तथा मलेरों के पूर्वज थे। उन्होंने आर्य भाषा के प्रवेश और प्रचार का विरोध किया। परन्तु वह विरोध अल्पकालिक सिद्ध हुआ । ईसापर्व तीसरी शती में अशोक की कलिंग (आधनिक उडीसा) विजय से इस क्षेत्र में भी आर्यभाषा के प्रवेश का मार्ग खल गया या तथापि उसे पूर्वी भारत में स्थापित होने में कुछ समय लगा, विशेषतः बंगाल और तब जडीसा में। कलिंग देश में आयंभाषा के इस प्रचार में एक तो उत्तर प्रदेश के पूर्वी भाग-कोसल के प्रवाह का और उधर बंगाल से चले हुए प्रवाह का मिला-जला प्रभाव पडा। पहले प्रवाह का मार्ग महाकोसल अर्थात पूर्वी मध्य प्रदेश से था। इस प्रकार ई० पू० प्रथम सहस्राव्दी के उत्तराई से दक्षिण भारत में उत्तर भारतीय आर्य भाषा के प्रसार का मख्य मार्ग सदा

पश्चिम से ही रहा है, मध्यदेश से राजस्थान और मालवा के रास्ते। बाद में जब उत्तर भारत के मुसलमानों की विजय के साथ दक्षिण में हिन्दी पहुँची तो उसका भी वही मार्गथा, पूर्वमुगल काल में और मुगल काल में भी।

बाह्मण-ग्रंथों से ज्ञात होता है कि बृद्ध से एक या दो शताब्दी पूर्व उत्तरी आर्य-भूमि में निम्नांकित दस राज्य थे : गंधार, केकय, मद्र, उशीनर, मस्स्य कुरू, पंचाल, काशी, कोसल तथा विदेह । ईसापूर्व सातवीं शती में आर्यभाषी जगत में ये ही राज्य सम्मिलित थे। ये तीन वर्गों में विभक्त थे: उदीच्य अथवा उत्तरी, (जिसमें गंधार अथवा पश्चिमोत्तर प्रान्त का उत्तरी भाग, कदाचित् उससे लगा आधुनिक अफगानिस्तान का पूर्वी भाग भी; केकय अथवा पंजाब का पश्चिमोत्तर भाग जो गंधार से पूर्व में था, और जिसमें सिन्ध सागर दोआव, जीप और रेचना दोआब तथा दोनों मद्र-उत्तर मद्र जो सम्भवतः कश्मीर में था. और दक्षिण-मद्र जो पंजाब का मध्य और उत्तरी भाग था और जिनमें रेचना और बारी दोशाब भी थे. सम्मिलित थे): मध्यदेशीय (जिसके उत्तर-पश्चिम में उशीनर जो आज का पूर्वोत्तर पंजाब (अब हरियाणा) था, उत्तर प्रदेश का पश्चिमीत्तर भाग, मत्स्य अथवा पूर्वोत्तर राजस्थान, कुरु तथा पंचाल जो उत्तर प्रदेश का पश्चिमी भाग था) तथा प्राच्य अर्थात् पूर्वी (जिसमें कोसल अर्थात् अवध, काशी अर्थात् उत्तर प्रदेश का पूर्वी भाग और विदेह अर्थात् बिहार का उत्तरी भाग था) । इस आर्यभूमि में अन्य राज्य भी त्वरित गति से स्थापित हुए, यथा शास्त्र जो मत्स्य से सम्बद्ध था, मगध और अंग जो गंगा के दक्षिण में बिहार में थे। ऐसा प्रतीत होता है कि आयंभिम के उपयंक्त तीन विभाग अर्थात उदीच्य, मध्य प्रदेश और प्राच्य स्थानीय बोलियों के आधार पर किये गये थे। मोटेतौरसे ये सिन्घ और गंगा की घाटियों के तीन विभाग थे जो आज भी हैं अर्थात् पँजाब, पछाहा और पुरव, मोटे तौर पर भाषा की दिष्ट से ये हिन्दकी या लहंदा अथवा पश्चिमी और पूर्वी पंजाबी का भभाग; पश्चिमी हिन्दीका क्षेत्र और पूरव का भूभाग जिसमें कोसली या पूर्वी हिन्दी तथा बिहारी के क्षेत्र हैं। ईसापुर्व 500 में उत्तर या पश्चिमोत्तर मध्यदेश तथा पूर्वी—ये आर्यबोलियों के क्षेत्र थे। इनमें कदाचित् एक चौथा भी जोड़ना होगा, जो **दाक्षिणात्य** अथवा दक्षिणी है। बोली की दृष्टि से सम्भवतः उस प्राचीन युग में यह क्षेत्र मध्यदेश से बहुत भिन्न नहीं या जहां से आर्य भाषा का प्रसार राजस्थान और मालवा के रास्ते पहले गुजरात में और बाद को विन्ध्य पहाड़ियों के पार के प्रदेशों में हो रहा था।

भाषा 353

ब्राह्मण-साहित्य के समय में मध्यदेशीय लोगों का उदीच्य प्रदेश की भाषा के विषय में जो विचार था यह कीषीतिक बाह्मण (vii, 6) में इस प्रकार व्यक्त किया गया है : तस्माद्दीच्यां प्रजाततरा वागद्यते-उदंची एव यंति बाचं शिक्षितुम; यो वा तत आगच्छति, तस्य वा शुश्रवन्ते-- "अतः उत्तर में विवेक में वाणी का उच्चारण होता है--वाणी मीखने के लिये लोग उत्तर में जाते हैं और जो वहां से यहां आना है उसकी वाणी सभी सुनना चाहते हैं।" इस प्रकार अन्य भागों के लोग आर्यभाषा के उस रूप को श्रेष्ठ और शद्ध मानते थे जो उत्तरपश्चिम में बोली जाती थी। ब्राह्मणग्रंथों के विकीण तथा नातिविश्रुत निर्देशों से ऐसा लगता है कि पूर्वी प्रदेश में आर्यभाषा परि-वर्तित अथवा विकृत हो रही थी। वहां के निवासी बात्य थे। वे वैदिक आचारों का पालन नहीं करते थे । वे अदीक्षित थे, तथापि दीक्षितों अर्थात् वैदिक आचार-व्यवहार का पालन करने वालों की ही भाषा बोलते थे। वे अदृहक्त वाक्यों को दृहक्त कहने थे। (अदृहक्त-वाक्यं दृहक्तम् आहु: अवीक्षिता दीक्षित-वाचं वदन्ति ।) पूर्व के बात्यों की भाषा के सम्बन्ध की इस उक्ति से यह ध्वनि निकलती है कि मध्यभारती आर्य अर्थीत् प्राकृत भाषा का वहां आरम्भ हो गवा था। वहां के लोगों की प्राचीन आर्यवाणी के संयुक्त व्यांजनों के उच्चारण में कठिनाई होती थी, जिससे उनके यहां बड़े पैमाने पर व्यंजन समीकरण और मूर्धन्यीकरण कर लिया गयाथा। दाक्षिणात्य अथवा दक्षिण-प्रदेश में वड़ी संख्या में आर्य-भाषियों के रहने का कोई उल्लेख ब्राह्मण-प्रंथों में नहीं है। दक्षिण वोली या भाषा की विशेषता का भी कोई निर्देश नहीं है।

यह मानने में कोई कठिनाई नहीं है कि बुढ़ के समय तक प्राचीन भारती आर्य भाषा से, वो उत्त्येद में मिकती है, बोल-वाल की आर्य-भाष में पर्यात परिवर्तन हो चुके थे और उसकी तीन विशिष्ट बोळियां विश्वाद हो चुकी थे और तिस्वाद हो मध्येदीय बोर तीसरी पूर्वी थी। इसमें पूर्वी तो नव्य भारती आर्य या प्राकृत अवस्था में काफी दूर तक आ गयी थी। परन्तु पश्चिमोत्तरी इस मामले में काफी अनुदार थी। बहु आर्यवाणी में मनसे बुढ़-अदूपिन मानी जाती थी। यह भी बहुत सम्भव मालूम होता है कि उदीच्य में आर्यों की सचने समुग में आर्यों की सबेद बड़ी वस्तियां यों। उन वईं। अनस्या के कारण उनकी भाषा की विश्वद्वता की अविक रक्षा हो मकी। वहां से ज्यों-ज्यों वे पूर्व की ओर

अनायों के बीच बड़ने जाते थे त्यों-त्यों उनकी संख्या बहां के अनायों के अनुपान में कम होती जाती थी जिसका फूळ यह हुआ कि अल्यसब्यक आर्यों की भाषा पर बहुम्मब्यक अनायों की बाणी का प्रभाव उत्तरोत्तर बहुता गया। आर्य-भाषा में जिस गति से पूरव में विकास हुआ उस गति से परिवर्गोत्तर भाषा में नहीं ही पाया।

साहिरियक निर्देशों एवं उल्लेखों के आधार पर हमने जिस स्थिति का ऊपर वर्णन किया है, उनकी ईमापुर्व चौथी और तीमरी शताब्दियों के अभि-लेखों से पृष्टि होनी है। हां, इस बीच कुछ नयी बातें भी हो गयी थीं। प्राचीनतम बाह्मी अभिलेखों से, जिनमें अशोक के लेख भी सन्निविष्ट हैं. आर्य-प्रदेशों की भाषासम्बन्धी स्थिति का साफ चित्र मिल जाता है। अशोक के अभिलेख तीन विभिन्न स्थानीय बोलियों में हैं। इन्हें ठीक ही भारत का भाषाविषयक प्रथम सर्वेक्षण कहा जाता है। अझोक के लेखों में हमें तीन प्राकृतों के दर्शन होते हैं. (1) उत्तर-पश्चिमी प्राकृत अथवा पश्चिमोत्तरी आर्य-भाषा जिसका दृष्टांत मानसेहरा और शाहबाजगढ़ी के आदेशलेखों में है। इसका आधार पूर्वतर काल की उदीच्य बोली है। ई० पू० तीसरी गती में भी इनकी ध्वनिरीतियों से यह स्पष्ट है कि प्राचीन भारती-आर्य आदर्श से इसमें बहुत कम अन्तर पड़ा था, और इस प्रकार इसकी प्रशंसा में जो पूर्वतर ब्राह्मणों के प्रणेता ने यह कहा है कि यह प्रजाततर वाणी है, सर्वथा सत्य सिद्ध होता है। इससे यह कहा जा सकता है कि भाषा के क्षेत्र में उत्तरी और उत्तरी-पश्चिमी पंजाब ई० पू० तीसरी शती तक परि-रक्षणवादी था । हम कह सकते हैं कि यह अभी प्राय: प्राचीन भारती-आर्य अवस्था में थी (कम से कम ध्वनिशास्त्रीय दृष्टि से इसमें अनेक मंयक्त व्यंजनों की तथा झ, व और स की तीनों ऊष्म व्यक्तियाँ वर्तमान थी) इसके विपरीत पूर्वी वाणी में सर्वाधिक अन्तर आ गया था।

(2) प्राकृत का एक पूर्वी रूप है, जो अशोक के पूर्वी अभिलेखों में और अन्यन भी मिलता है। प्राचीन भारती-आर्थ आदशों से इस भारती-आर्थ कोली में बहुत परिवर्गन हो गया था। अपि च, इसकी कतियद ध्वन्यासमक निर्माटक एका प्रयोग, पू का नहीं) और रूप भी है (जैसे, अकारात पु क्लिंग मोडाओं में अन्त के स्थान पर ओ न होकर ए का प्रयोग) जो अन्य प्राकृतों में नहीं मिलता ऐसा सम्भव है कि यही पूर्वी प्राकृत पाटिल्युव में अशोक के सावदरकार की भाषा थी। अशोक के आदेश

संभवतः पहले इसी प्राकृत में पाटलियुत्र में लिखे गये। फिर अन्य प्रान्तों में प्रमुख स्थानों पर पत्थर पर खदवाकर इनका प्रचार करने के लिए भेजे गये। जब इन स्थानों की बोली राजभाषा में इतनी भिन्न होती कि वहां आसानी से समझ में न आ सके, जैसे उत्तर-पश्चिम में (मानसेहरा और शाहबाजगढ़ी) और दक्षिण पश्चिम (गिरनार) में, तो इन आदेशों का वहाँ की बोली में रूपान्तर कर दिया जाता था। किन्तु यह रूपान्तर सावधानी से नहीं अपिन लस्टम-पस्टम ही हुआ है। अतः दरवार की बोली के अनेक रूप उत्तर-पश्चिम और दक्षिण-पश्चिम की बोलियों में भी घम गये है। जिस स्थान की प्राकृत पूर्वी दरवारी-प्राकृत से ऐसी भिन्न नहीं थी कि वहां वह दरवारी भाषा समझी न जा सके, वहां उक्त पूर्वी भाषा का वैसे ही प्रयोग होता था जैसे पूर्वी भागों में। इस प्रकार राजस्थान, पश्चिमी उ० प्र० (कालसी) और मध्य उ० प्र० (प्रयाग) में पूर्वी प्राकृत का प्रयोग उसी भांति हुआ है जैसे पूर्वी उ० प्र०, बनारस (सारनाथ) और बिहार (लौरिया. रुम्मिनवेई, बराबर पहाड़ी) में । कहीं-कहीं कुछ विशेषताएं अवस्य दीख पड़ती हैं, जैसे कालसी में । परम्तु इसका कारण क्या था, यह बतलाना कठिन है। ऐसा प्रतीन होना है कि बिहार और बनारस की दरबारी बोली पर्वी प्राकृत का प्रयोग वैसे ही होता था जैसे हिन्दी का (जो पश्चिमी उत्तर प्रदेश की पश्चिमी हिन्द काएक रूप है) पूर्वी उत्तर प्रदेश और बिहार में होता है। सामान्यतया मध्यदेश की ही भाषा का पूर्वी भागों में प्रयोग होता आया है. परन्तु मगध के राजनैतिक महत्व के कारण, जो मौर्य-साम्राज्य का मुळ स्थान था, अशोक के अभिलेखों में मध्य देश की राजभाषा के रूप में पर्वी भाषा की प्रथम एवं अन्तिम बार प्रतिष्ठा दिखाई देती है।

आर्य-भूमि में सुदूर के प्रान्तों में भी, जहां द्विक तथा सम्भवतः कोळ (मुंडा) भाषायं बोजी जानी थीं, आदेश दूबी राजभाषा (पूर्वी भाषा) में विज्ञात होते थे, जैसे कॉलंग प्रदेश के घींजी और जीगढ़ में, जहां द्विकड़ (प्राचीन तेलुगु और प्राचीन कन्नड़) तथा कोळ दोनों भाषायं बोली जाती थीं; और सिद्धपुर, मास्की तथा येरंगुड़ि में जहां की भाषा भी जनती ही दिविक (प्राचीन कन्नड) थीं।

कोसल, काशी, विदेह और मगध के उच्चवर्गीय लोगों को भागा भी निस्तन्देह यही पूर्वी भागा थी। भगवान बूड की, जो अपने को कोसल लिल्स कहते ये और महाबीर की भी यही भागा थी। अशोक की और चन्द्रगुप्त तथा नन्द राजाओं की भी यही भाषा थी। जैसा कि सिख्बों लेबी तथा हैर्नरिक लूडमं ने मिद्ध कर दिया है, इसी पूर्वी प्राकृत में, न कि पालि में प्राचीनतम बौद्ध आगमों की रचना हुई थी। अभी मगय में पालि आगमों का प्रचार— कम-से-कम पर्याप्त प्रचार नहीं हुआ था। जब अधोक बौद्ध-मंत्रों को उद्धत करता है तो वह इसी पूर्व प्राकृत के संस्करण से उद्धरण देता है, न कि पालि संस्करण में।

ईसापूर्व चौथी धताब्दी के अभिलेकीय प्रमाणों से जात होता है कि इस पूर्वी प्राञ्चत का मत्त्र में एका स्थानीय रूपांतर हो गया था जिसमें इसकी दो ध्वितमों का उस प्राञ्चत अथवा परितिष्ठत प्राच्य भाषा की ध्वितमों में भिन्न उच्चारण हो गया। इस माणां प्राञ्चत में परितिष्ठित दंख सू का तालव्य ज्ञू के रूप में उच्चारण होता था। (प्राचीन भारती-आर्थ का शृ, य, स्) और संभवतः तालव्य स्वर में विकास हुआ। प्राच्य प्राञ्चत का तालव्य वर्ष में विकास हुआ। प्राच्य प्राञ्चत का सह विविद्य माणवी रूप संभवतः माणव की सावारण जनता में ही प्रचित्त था। उनमें भी उभे वर्गी के नहीं थे श्रू का उच्चारण अधिका अथवा प्रामीणता का रुक्षण माना जाता था। इसका प्रमाण यह है कि उस समय के बाद के नाटकों में ब्रां खाली बीली का प्रयोग केवल निम्न पात्रों में ही रिक्वाया गया है।

(3) अशोक के समय की तीसरी प्राक्टन दक्षिण-परिचम की है जो सुराष्ट्र या गुजराज प्रायंवीय (पिराना?) में मिली है। यह प्राक्टन कहाँ सुप्रति-ध्वत है। यदि ईसापूर्य तीसरी शती की गुजरान को आहेज सम्यदेश आहुत से सुर्वेश अहाज से प्रति-प्राक्टत से निकली हुई थी, तो हमें अशोक के पिरानार के आदेशलेल में मध्य-देशीय प्राक्टत के ही एक रूप के दर्शन होते हैं जो मयुरा-क्षेत्र की शुद्ध मध्य-देशीय प्राक्टत का सॉक्किन्त परिवर्शनत रूप है। इस प्रकार मध्यदेश के केन्द्र की बोली को मध्यदेश से बहुत दूर मान्यता मिली है, क्योंकि हम यह देश ही चुके हैं कि मध्यदेश में ओ इसकी मुख्य सीमा के सीतर प्राच्य भाषा ही, जो राजमाया थी, आभिन्दों के लिए प्रयुक्त होती थी।

तो नन्द और मोर्य कार्लो में आर्यभूमि की बोलवाल की भाषाओं की मोटे तीर पर ऐसी स्थिति थी। अक्षोक के पूर्व ही प्राच्य प्राकृत को, बौद तथा जैन अगमों के इसमें रूपान्तर हो, साहित्यक रूप मिल जुका था। अतः अद्योक ने अपने अभिन्देखों के लिए उसी का प्रयोग किया। उत्तर-पश्चिम तथा दक्षिण-पश्चिम की प्राकृतों को जनता

भाषा 357

की सुविधा के लिए एक छट के रूप में हुआ जहाँ की जनता को पाटलिपुत्र की दरबारी भाषा के समझने में कुछ कठिनाई होती थी। हम को मालुम है कि पहले-पहल युनानी लोग उदीच्य अर्थात उत्तरी-पश्चिमी प्राकृत के क्षेत्र में ही बसे। यह वही प्राकृत थी जिसका प्रयोग अशोक ने मानसेहरा और शाहबाजगढ़ी के लेखों में किया है। इस पश्चिमोत्तरी प्राकृत में कतिपय पुरागत या प्राचीन भारती आर्य-भाषा के अनेक रूप वर्त्तमान थे। इसका . प्रमाण न केवल ब्राह्मण-साहित्य और अशोक के अभिलेखों से मिलता है, अपित बनानी विवरणों में आये भारतीय नामों में भी मिलता है जो उन्होंने स्थानीय लोगों से सुनकर लिखवाये होंगे। सैन्द्राकोटटोस, सैन्द्रफगोस, प्रसिओई, इरोन्नबोअस. वालमनेस. आंनोरकोरास. अमित्रोखटीस अथवा अमित्रोखदीस तथा पालियोधा ये सभी कमगः छन्द्रकप्त (चन्द्रगप्त का पश्चिमोत्तरी रूप जिसमें गुकेस्थात पर कहो गया है जो दस्द अथवा पश्चिमोत्तर की पैशाची प्राकृत की विशेषता थी) चन्द्रभागा, प्राच्य, हिरण्यवाह, ब्राह्मण, उत्तरकुर, अमित्रधात तथा पडलिपुत्र = पाटलिपुत्र के लिए पाल्लिबुत्र के पश्चि-मोत्तरी रूप के युनानी रूपान्तर थे। पश्चिमोत्तर प्रदेशों में प्र, त्र, क्र, ब्र, प्र संयुक्ताक्षरा में र का समीकरण नहीं होता था जैसा मानसेहरा, शाहवाजगढ़ी तथा बाद के उत्तर-पश्चिमी लेखों से अंशतः प्रकट होता है।

अशोक-कालीन बोलियों तथा परवर्ती भारती-आर्य के रूपों के पारस्परिक सम्बन्ध हम अन्तिम रूप में निम्नलिखिन उंग से प्रकट करते हैं :

- (1) उत्तर-पश्चिमी बोळी—इसमें हिन्दी, लहुंदा अथवा पश्चिमी पंत्रांती, पूर्वी पंत्रांती (जितके अगर मध्यदेग की भाषा का पर्याप्त प्रभाव पड़ा है) और मिनवी भाषायं निकली हैं। यही उत्तर-पश्चिमी बोळी भारतीय प्रवासियों के संग चीनी वुक्तिनात में भी चली गई, जिसके दक्षिण भागों में यह अनेक राताहित्यों तक नहीं की राजभाषा वनी रहीं।
- (2) मध्यदेशीय बोली: अगोक के लेखों में इसका प्रयोग नहीं मिलता है, परन्तु गिरतार की बोली हो मध्यदेशीय बोली का ही एक रूप कहा जा मकता है। इससे परिवर्गी हिन्दी (जिस पर अंगत: उत्तर-परिवर्गी हिन्दी का प्रमाय दिलाई देता है), तथा राजस्थानी, गुजराती का जन्म हुआ।

हमको इसका कोई ज्ञान नहीं है कि दकन में कोई आयंवाणी प्रचित्त थीयानहीं। परन्तुऐसा मालूम होता है कि आर्यबोलियौ, अधिकांझ में सौरसेनी क्षेत्र से गुजरात और वरदातट (वर्हाड या बरार) से महाराष्ट्र में फील रही थीं।

(3) पूर्वी बोली: अपने परिनिष्टित रूप में यह पहले पूर्वी उत्तर प्रदेश (अवय इत्यादि) और विद्वार में प्रचलित थी। उनके भी दो इप हो गये: एक पूर्वी प्राच्य, अर्थात् मागयी कही जाती थी, और दूमरो परिचमी प्रच्य, अर्थोत् अर्द्वानाथी कही जाती थी। अर्द्धमागथी पर मध्यदेगीय प्राकृत का बड़ा प्रभाव पड़ा और अन्त में यही कोसली अथवा पूर्वी हिन्दी बोलियों (अवधी, वर्षणी, इत्तरीसगढ़ी) में बदल गई। मागयी का प्रमार बंगाल, असम तथा उड़ीसा में हुआ, और उसी से मोजपुरी, मगदी-मैं ब्लि, बंगला-असमिया और जीडिया का जम्म हुआ।

नन्द और मीर्यंकालीन लेखों से यह नहीं मिद्ध होता है कि आर्य-भाषा का प्रमार दिमालय-परियों में हुआ था। कराचिन् दरदी भाषी आर्य (वस तथा अन्य ऐसी जातियां) मध्य हिमालय के क्षेत्र में (जो जाज परिचमी पहाड़ी और पूर्वी पहाड़ी के क्षेत्र है) प्रविष्ट होने लगे थे। बाद में उनकी दरदी सम योली में मध्यदेश की भारती-आर्थ का रंग गढ़रा हो गया।

जहाँ तक नन्द-मीर्यकालीन साहित्यिक भारती-आर्य-भाषा का सम्बन्ध है सबसे पहले लौकिक संस्कृत आती है, जो नंदों से पहले ही ब्राह्मण धर्म एवं ब्राह्मणोन्मल समाज की भाषा के रूप में प्रतिष्ठित हो चकी थी। आरम्भ में वह ब्राह्मण-संप्रदायों तक ही सीमित थी। भाषा के रूप में ईसा पूर्व पांचवी शताब्दी में जब पाणिनि उदीच्य प्रदेश में हुए तो यह भाषा उनकी निवास भिम में बोलचाल की संस्कृत के काफी नजदीक आ चकी थी। इसके लिए उन्होंने इसको लोकिक नाम दिया है, अर्थात इसको वह जनमाधारण की भाषा कहते हैं। इसके विपरीत पुरानी वैदिक संस्कृत या बैदिक वाणी को उन्होंने छांदम अथवा छंदस अर्थात काव्य की भाषा कहा है। दूसरे शब्दों में वह "पूरागत भाषा" थी। लौकिक संस्कृत की रचना में केवल उदीच्य लोगों का ही हाथ न या, जैसे आधूनिक साहित्यिक हिन्दी, अथवा दिल्लीकी हिन्दस्तानी, अर्थात उच्च हिन्दी या उदं केवल दिल्ली, आगरा और मेरठ के उच्च हिन्दी या उर्द के लेखकों की ही कति नहीं है. वहिक इसकी रूप-सच्चा में लाहीर. लखनऊ, हैदराबाद मथरा, इलाहाबाद और बनारम के लेखकों का भी हाथ है। इसके निर्माण में मध्यदेश, प्राच्य प्रदेश और दाक्षिणात्य प्रदेश के शिष्टों अर्थात विद्वानों अथवा ब्राह्मणों ने भी योग दिया

भाषा 359

था, भीरे-भीरे मध्यदेश से संस्कृत का प्रीनष्ट सम्बन्ध हो गया क्योंकि यहाँ के ब्राह्मणों ने अर्थ तथा अनायं दोनों जातियों की संस्कृतियों का समन्वय कर हिन्दू-संस्कृति और हिन्दू धर्म को जन्म दिया। अपने पुरागत स्वष्क्य और क्यों की सुरागत को कारण इन्ते की है। यह विश्व और क्यों की सुरागत को कारण इन्ते की है। यह पिक्या आरम्भ हुई।
मीर्थ काल के अन्त से ही यह पिक्या आरम्भ हुई।

ईसापूर्व छठी और पांचवों जताब्वियों में जब महाबोर और बुद्ध ने पूर्वी प्राकृत में अपने उदरेश दिशे तब से वह शामिक मंस्कृति का एक महत्वपूर्व माध्यम बन पहें प्रवादिय हा वाचीन प्रपानी-आपं-भाषा का ही विकमित अथवा विकृत रूप था, तवापि नद और मीर्थ कालों में बीड और जैन दोनों प्रयों और स्वार अथवा माम्राज्य की सरकारी भाषा के रूप में इसकी प्रधानना हो गयी। परन्तु मीर्स साम्राज्य के पनन के माध-साथ इसकी इस प्रधानता का भी अन्त हो गया।

हीनयान बीडों के थेरवादी सम्प्रदाय की साहित्यिक भाषा के रूप में पालि की स्याति है। नद-मौर्यकालों में चाहे पालि का जन्म हो भी चुका हो, तो भी इसकी प्रमुखता नहीं थी। युद्ध ने यह कहकर कि सभी जातियां अपनी-अपनी भाषाओं में मेरे उपदेश को धारण करे, विश्व की सभी भाषाओं को प्रतिषठा प्रदान कर दी। उनकी यह घोषणा भाषाओं के लिए महानु अधिकार-पत्र है। बुद्धदेव की इस घोषणा से विभिन्न भाषाओं मे अनुवाद कार्य को बड़ा प्रोत्साहन मिला होगा। यह सिद्ध करने के लिए अमाण हैं कि बुद्ध के उपदेश पहले पूर्वी प्राकृत में लिखे गये थे। यह भाषा माम्राज्य की राजभाषा भी थी, .. तथापि यह केंद्र वाणी नहीं थीं। इसका प्रचार केवल साम्राज्य के पर्वीभागों में था। इसका रूप भी आर्थभूमि के अन्य प्राकृत रूपों की अपेक्षा अधिक विकृत हो गयाथा। इस रूप में शेष भारत में यह पर्याप्त **बो**धगस्य **न थी**। मध्यप्रदेश आर्यावर्त्त का केंद्र था। उस स्थान की भाषा को उडीच्य लोग भी वैमे ही समझ लेते थे जैसे प्राच्य और दाक्षिणात्य । यह मध्यदेशीय प्राकत शौरसेनी-अपभंग (जिसका प्रचार लगभग 600 से 1200 ईस्बी तक था), और ब्रजभाषा (जो 1500 से 1700 ईस्बी में प्रचलित थी) तथा आयुनिक खड़ी बोली हिन्दी या हिन्दस्तानी की पूर्व रूप थी। बुद्ध के उपदेशों का मध्यदेश की उस भाषा में अनुवाद हुआ जो मथुरा (और मथुरा से लेकर मालवा और उज्जैन की) भाषा थी। बद्ध के निर्वाण के बाद बौद्ध आगमों के जो रूपांतर हुए कम-से-कम उसके एक संस्करण के कर्ताओं में मथुरा के उनके कृतिपय

विषय भी थे। इस प्रकार उनका अनुवाद उत्तर-गरिवम प्राकृत में भी हुआ खेता मध्य एविया से प्राप्त, इस भागा के अपूर्ण लोहों से आत होता है। एम्स्रिय स्वारत को भोजपूरी बीलों में उपदेश किये और पदों की रचना की। परंतु उनकी रचना में भोजपूरी बीलों में उपदेश किये और पदों की रचना की। परंतु उनकी रचना में विद्यमी हिन्दी, यजभागा और दिल्ली की सड़ी बीलों का मिश्र रूप मिलता है जिसमें अवशी (पूर्वी हिन्दी) के प्रचुर रूप तथा हुछ गिनचून भोजपुरी रूप भी मुल्लेख के रूप में है। गंका की अनुश्वित्यों में अलता है जिसमें अवशी (पूर्वी हिन्दी) के प्रचुर रूप तथा हुछ गिनचून भोजपुरी रूप भी मुल्लेख के रूप में है। गंका की अनुश्वित्यों में स्वत्या है। अति अवशिक के पूर्व महेन्द्र का जनम और पाठन-पोग्य उज्जेन में हुआ मा, जहां उसकी निवहाल भी और बही पाल आगमों को लंका ले गया। संभावना मही है कि उतने बीद आगमों का अध्ययन उनके पूर्वी रूप में नहीं किया, जैसा अशोक ने किया था, अपितु उनमें हन्हें मध्यदेश की प्राकृत (पालि)में, ओ उज्जैन में पुललित थी, पढ़ा था।

पािल की समानता त्राच्य प्राहन के क्यांनर मागयी और अयंमागधी से नहीं, यिक्क वारिसेनी से है, जो मध्यदेश की भागा थी, जैसी यह हमें पदच्ची प्राहृत के रूप में मिलती है। भागा यंजानिक दृष्टि से पािल को हम रप्तची प्राहृत के रूप में मिलती है। भागा यंजानिक दृष्टि से पािल को हम रप्तची प्राहृत का साहियिक रूप कह सकते हैं जो देश के ठीक पहले की किन्स करने को मध्य होगा। यह पाटिल्यूज और ताझिलिण के रास्ते लंका यो थी। और बहां से फिर बुद्धधीप के चेरबाद के साथ उत्तर भारत में लीटी थी। इस बीच देशा के समय अतर भारत में लीटी थी। इस बीच देशा के समय अतर भारत में लीटी थी। इस बीच देशा के समय के आमयास शोरंगजी प्राहृत के रूप मी, जी मध्य भारतीय आयंभाषा का सबसे महत्वपूर्ण और परिष्हृत रूप था, यह भाषा मुक्त स्थानिक स्थान से स्थान से साथ जी अवश्वाच के उस नाटक की थी जिसके हुळ टुकड़े मध्य एतिया में मिले हैं जो इस भाषा के प्रमाण के स्थान कर प्राहण हैं। करावित्त सुदक के मुच्छतिहर्क में भी इसी भाषा के दर्शन होते हैं। मारत ने ईसा की प्राथमिक शताब्दियों में कभी इसे स्थान कर साथ स्थान से इसी स्थान कर साम होते होते हैं। मारत ने ईसा की प्राथमिक शताब्दियों में कभी इसे स्थान स्

नंदों और मौर्सो के युग में जो धर्मप्रचारक अथवा विकितीपु सैनिक भारत ने बाहर गये थे, उनके साथ आर्थभाषा भी विदेशों में गयी थी। ईस्पूर नीमरी भागी में मिन्यसांग में लादिम्बा के प्रवासियों ने कोतन (संस्कृत कुस्तन) का नगर बसाथा। बातन के प्रदेश में भारतीयों की संस्था काफी भाषा 361

थी और वे प्रवल भी थे। यद्यपि आसपास के ईरानी और तिस्वती-वर्मी भाषाभाषियों के बीच उनका अलग अस्तित्व तो न रह पाया, तथापि अपने साथ जिस उत्तर-पश्चिम प्राकृत को वे वहां लेगये थे वह (जिस पर स्थानीय भाषाओं का बड़ा प्रभाव पड़ा) राजभाषा के रूप में सभी सरकारी दस्तावेजों में प्रयक्त होती थी। अखमनी राजाओं की सेनाओं तथा जर्कसीज की सेनाओं में भी भारतीय सिपाही थे । गौगमेला अथवा अवेंला की लड़ाई में जिसमें सिकंदर ने अंतिम अखमनी सम्राट दारा को सदा के लिए उखाड फींका था. भारतीय सैनिक बड़ी बहादुरी से लड़े थे। यनानियों से भारतीयों का संपर्क **ईरानी साम्रा**ज्य के माध्यम से ही हुआ था। यह घटना ई०पू० <sup>5</sup>00 के आसपास की होगी, जब आयोनीज (आयोनियन, लघु एशिया के युनानी, जिनका ही सबसे अधिक ज्ञान भारतीयों को था) शब्द अपने पराने रूप अर्थात आईबोनीज Iawones या Iavones) यवन के रूप में भारत पहुंचा । जब पाईरस और रोमनिवासियों की ई॰ पु॰ तीसरी जाती में लड़ाई हुई तो पाईरस की सेना में भारतीय हाथी और उनके महावत भी सम्मिलित थे। इसी प्रकार कार्येज की सेना के इटली के प्रयाण में जिसके नेता हस्द्रवाल और हनीवाल थे, भारतीय महाबतों ने बड़ा नाम कमाया था । युनानी दस्तावेजों में कम से कम एक बार, एक भारतीय दार्शनिक का उल्लेख है जिससे सुकरात का वार्तालाप हुआ था। यह ई० पू० चौथी शती के पहले की घटना है। अखमनी और सिकन्दर और उसके उत्तराधिकारियों के साम्राज्यों के माध्यम से भारतीय और युनानी विचारों और संस्कृतियों का मेल-मिलाप हुआ और भारतीय भाषाओं में (जिनमें लाकिक संस्कृत भी शामिल है) अनेक ईरानी (फारसी) तथा यूनानी शब्दों का प्रवेश तथा (दण्टांत के लिए मद्रा, दिपि अथवा लिपि, निपस्त= लिखित. असबारि, क्षत्रप कार्षांपण में कर्ष, तच्ट-तस्त, पूस्त इत्यादि तथा युनानी द्रख्ये से द्रम्म, सुरिक्स या सीरिक्स से सुरंग, सेमिडलिस से समिदा, खलीन और ज्योतिष शब्द भी जो वाद में आये।) इसी प्रकार पश्चिम की भाषाओं में विशेषकर यनानी में भी संस्कृत के अनेक शब्द जा मिले। ईसा पुर्व चौथी शती से ही चीन के साथ भारत का संपर्क हो गया होगा। यह संपर्क चीन और भारत के बीच होने वाले व्यापार के कारण था जो असम और दक्षिणी-पश्चिमी चीन (युन्नान) के मार्गों से होता था। संभवतः ईसा के पहले ही चीनी भाषा के कुछ शब्द भारतीर भाषाओं में आ गये (उदाहरणार्थ, चीन नाम ही, कीचक -एक प्रकार का वांस, मुसार- एक रत्न आदि) भारत

में ईरानी बें लियों वाठे और यूनानी भाषी कुल लीग भी थे। अद्योक के अभिरुक्तों की यंग्री ररानी राजभाषा का, वो की आब्ध अभिरुक्तों में मिली है, प्रभाव प्रकट होता है। उस काल में भारती-आपं, द्विवड, आनंस्य आदि देशी भाषाएं, और ईरानी और यूनानी वेंगी विदेशी भाषाए गाव-माथ प्रचलित भी । इससे भारती आपंभाषा में उत प्रवृत्ति का उदय हुआ जिसे मंने अनुवाद समात्र कहा है। इसमें दो भाषाओं के एकार्यों व सतानार्यों आव्हों से मिरुकर एक अध्य वता है (उराह- ईरानी क्ल्बें-चन की एक इकाई और कमार्य आपंभाष मूल के भारती-आयं शब्द पत्र चोषे के आवार पर गणना से मंत्कृत कार्याच्या पालि कहाचण-एक सिक्का बना; आपंभा सात, साद शालि= चोड़ा और अजात मूल अनार्य पुत्र, होख जिससे खोट पोड़ा बना है, मिरुकर संस्कृत शब्द शास्त्रिजें चनीहा बना, आदिआदि)

जिस काल की यहां चर्चा हो रही है उसमें भारती-आर्य, द्रविड़ और आग्नेय भाषाओं का समन्वय हो रहाया। ब्राह्मणों के नेतत्व में जनता के विभिन्न तत्त्वों को मिशकर हिंदू समाज के निर्माण का कार्य पूरे बेग पर था। अनार्य प्रभाव में आर्यभाषा अपने शद्भार भारोपीय स्वरूप का परित्याग कर रही थी। आर्येतर भाषा-भाषियों में आर्यभाषा का बहुण अहरिश वढ रहा था। फलस्वरूप मध्य भारती-आर्य भाषा के लहजे में परिवर्त्तन हो गया। स्वतंत्र स्वराघात अब निश्चित बलाघात में बदल गया । स्वर-दरी व्यत्पिन की अपेक्षा लग पर अभिक आश्रिन हुई। अक्षर का उच्चारण विवत न करके संवृत रूप में करने की ओर प्रवृत्ति स्थिर हुई (फलस्वरूप बड़े पैमाने पर संयुक्त व्यजनों में समीकरण हुआ जिससे मध्य भारती आर्य अवस्था का मूत्रपात हुआ (उदाह० प्राचीन भारती-आर्य के धर-म, सह -य, भक-त के उच्चारण कमनः ध-मं, स-ह्य, और भ-क्त हो गये, और शीध्र ही इनका समीकरण होकर **धम्म, सज्झ, भत्त,** रूप बन गये) और मूर्बन्यीकरण में वृद्धि होंकर तथाद, घाऔर नाकमशः टठडढण और लाकाळ हो गया साथ ही अंतरास्वर अघोप स्पर्श और महाप्राण घ्वनियों का घोप आरंभ हो गया, . जिससे लोक कालोग, अटबी के अड़बी, अळबी; आदि रूप बने। जहां तक भाषा की रूप प्रक्रिया है हमें इस काल में प्राचीन भाषा के नामरूपों और धातु-रूपों को घटाकर एक प्रकार (type) का बनाने की प्रवन्ति के दर्शन होने हैं। मंजा गर्दों में कारक विभक्तियों के अनंतर परसर्ग लगाने की प्रवित्त का भी प्रारम्भ हो जाना है। धात्रह्यों में कमी आ गयी, समापिका क्रियाओं में

भाषा ३६३

काल के निदर्शन के लिए भून, बर्नमान और भविष्य कुरंत विशेषणों का प्रयोग बड़ गया और मी,स्वा (ब्यी) और य में संयुक्त कुरंत विशेषण अधिक लोकियत हुआ। इस काल में शब्द-भंडार का स्वरूप मी बदल। प्राचीन आर्थभाव के अनेक सब्द कुल ही गये। जनका स्थान या तो नये गड़े भारती-आर्थ शब्दों ने ले लिया या अनार्थ भाषाओं के गृहीत शब्दों ने। अनार्थ भाषाओं के ये शब्द बोर दरवा से ही पुने (अर्थात् विद्वान इहे अनार्थ भाषाओं के की सानते थे)। ऐसे नये शब्दों की संख्या धर्मित है। ई कु की प्रथम सहस्वाहिद के पूर्वीर्ष में भारती-आर्थभाया की प्रकृति में मीलिक परिवर्गन हो। हो थे। इन काल में आर्थ भाषाएं द्विष्ठ और कील (आग्नेय) भाषाओं की प्रकृति के

कर्तावित् उत्तरभाग के मैदानों को जनता में, विदोधत: निम्न श्रेणी की जनता में, दो भाषायं बोलने वान्यों को बड़ी सहया हो गयी और अनार्य मायाओं का लोग होने लगा, जिसकी किसी को विस्ता नहीं थी। उस समय की बही रियति थी जो आजकल छोटा नागपुर अथवा जसम जैसे भारत के कुछ स्थानों में पायों जाती है। वहां अनार्य भाषाओं का स्थान आयं भाषायें केती चली वार्य हो है।

दकन के पश्चिमी भागों में गोदावरों नहीं के ऊपरी नहों तक कदाचिन् आयों की बिस्त्यां स्थापित हो गयी थे। उन भागों को छोड़कर समस्त दकत और दक्षिण भारत में अनायं भाषाओं का राज्य था। इंसापूर्व चीणी गती तक विदर्भ अखना वरदा (हा) तट (आवृत्तिक वरहाह् या बदार) और गोदावरी नदीं के किनारे अदमक में आयों के राज्य स्थापित हो गये थे। ऐसरेष आहाण में, जो बुद्ध के वहले का है आपक्षों जबरी, शिल्पों नचा मुनीओं को दस्य कहा, है। ये अनार्य (कदावित्त हविड़) जातियां थी (उनमें प्रवत तथा मंभवतः पृष्टित भी कोल थे)। बुद्ध के नमय के पूर्व उत्तर-भारत के आयों को कदाचित् दक्षिण के डिवड़ राज्यों का अधिक जान नहीं था। बौधायत पर्यसुष के आयार पर ईस्तों संबन् के ठीक पहले को प्रतियों में नियं वैते ही आयंश्मीमा कं बाहर या बेसे बंगाल। विश्व मंभवतः अभी दिवड़ हो था। बहा एक ऐसी भागा बोली जाती थी जो बाहुई में मिनती-बुलती थी। यूनानियों का कथन है कि हिश्रणी मित्य में अपविवाई (Arabitai) नाम की एक बाति रहिण थी। परन्तु इसमें संदेह नहीं कि समस्त रिश्ली प्रारा में नेत्रण, कन्नद और निमल-मन्याली आधियों के पूर्वत देश में

स्वतंत्र राज्यों में निवास करते थे। उनकी दक्षिण भारतीय अथवा द्रविड़ संस्कृति आयों से सर्वथा भिन्न इंग की थी। इस संस्कृति का विज हमको उस प्राचीत तीमल साहित्य में भिलता है, जिसको रचना देशानाल के प्रारंभिक शनियों में हुई बतायी जाती थी परन्नु यह इनाय का विषय है के इंगा-काल के पूर्व की तीमल रचना का कोई प्रामाणिक नमृता प्राच नहीं है। वर्तमान काल में द्रविड़ भाषा-गरिवार भागत तक ही सीमित है।

परंतु यदि आदिम द्रविडों को भमःय सागरीय प्रदेश का माना जाय तो द्रविड़ों को उस बड़ी जाति का मानना चाहिए जिनकी गानायें प्राचीन ईजीयन और लखु एशिया के लोग थे और जो भारोपीय हेलेनियों के यूनान में आने से पहले यना, और आइलैंडस और लघ एशिया में रहते थे। मैंने मुझाया है कि इन लोगों की एक जाति का नाम दर (अ) मिल या दर (अ) मिज्या, जिसकी एक शाखा बर्तमान कीट डीप में पायी जाती है। उसके नाम का युनानी रूपांतर होकर "टरमिलई" (Termilai) हो गया है। एक दूसरी शाखा लीशिया (Lycia) में, दक्षिणी लघ एशिया में रहती है और टुम्मिल (Trmmili) कहलाती है। इस भूमध्यसागरीय जाति के जिन लोगों ने भारत पर आक्रमण किया उनकी अनेक उपजातियां थीं। इमिज उन्हीं में से एक थी। आर्य प्रभाव में आकर, इनको डिमड अथवा डिमल कहा जाने लगा। अंत में जाकर उसका रूप ब्रविड हो गया। यह सब ईसा-काल के पहिले की बात है (ईसा के समय के आसपास वह उपजाति अपने को डिमिज (Damiz) कहती थी। उस समय तक वे लोग सुदूर दक्षिण भारत में बस चके थे और अपने राज्य स्थापित कर चके थे और अपनी विशिष्ट संस्कृति भी बना चके थे। सिंहल द्वीप के आर्यभाषा-भाषियों ने, जो गजरात और सिंध से वहां आंकर बसे थे, उक्त ड्रिक्ज नाम का उच्चारण सुना, और अपनी पालि भाषा में और सिहली भाषा में भी, डिमळ लिखा। यनान और मिस्र के व्यापारियों को उसका उच्चारण डुमिर सूनायी दिया और उनके स्थान की उन्होंने उमिरका नाम दिया, जो स्पष्ट ही डमिजकम था। तब कतिपय बहन्यापी ध्वनि-परिवर्त्तनों के कारण द्रमित्र, डुमिज (संभवतः कन्नडिगों की) भाषा में भी परिवर्त्तन हुआ जिसमें एक ही घोष स्पर्ण का अघोष में परिवर्त्तन गुज, इ, दु, ब, के स्थान पर कमशः क, च, दु, त, प हो गया। ईसाकी कुछ शतियों के बाद यह भाषा उस अवस्था में पहुंची, जो प्राचीनतम तमिल-ग्रंथों (संगम ग्रंथों) में मिलती है। अब इस भाषा का नाम तमिज या तमिळ हो गया जो आजभी इसके तमिल नाम में सरक्षित है।

भाषा 365

यद्यपि उत्तर की आर्य भाषा के विकास में द्रविड और कोल दोनों भाषाओं का प्रभाव पड़ा है-ई० पू० प्रयम सहस्राब्दि के उत्तराई में अर्थात नंद-मौर्य यग में इनकी गति सबसे तीव थी और यद्यपि दक्षिण भारत में सांस्कृतिक और राजनीतिक दोनों दिष्टियों से विकसित द्वविड राज्य वर्त्तमान थे और इस राज्यों का अशोक मीर्य से संबंध भी या तथापि यह वडे आश्चर्य की बात है और इसका कोई खुलासा भी नहीं दिया जा सकता कि आलोच्य काल में किसी द्रविड़ भाषा ने किसी साहित्य की रचना क्यों नहीं की। प्राचीन तमिल के **पोरल या अर्थ** अर्थात् काव्य के तत्त्व के परिमाजित रूप और प्राचीन तमिल साहित्य के अभिप्रायों और अदर्शों के विकास से (जिसमे, उदाहरणार्थ काव्य के विषय अहम और पूड़म के दो वर्गों में विभाजित हुए जो मोटे तौर पर प्रेम और यद या वैयक्तिक और वस्तुपरक कहे जा सकते हैं) अभी शताब्दियों की देर थी। यह कहना यक्तिसंगत होगा कि नंद और मौर्य कालों में संबंधित दक्षिण भारतीय भाषाएं, विशेषकर प्राचीन तमिल और प्राचीन कन्नड़ युद्ध और प्रेम के लोकप्रिय काव्य से आगे उन्नत साहित्य की रचना की ओर पग रख रही थी। हर जाति के इतिहास के शैशव काल में यद और प्रेम की मौलिक रचनाएं मिलती हैं।

पु॰ तीगरी गर्नी में जो ब्राह्मी प्राकृतों के लिए इस्तेमाल में आती थी वह भी .. अपर्याप्त थी, जैसे, इसमें व्यंजनों के संयुक्ताक्षर बनाने के लिए प्रणाली बड़ी दरूह थी, इसमें वर्णदिन्व है ही नहीं, उदाहरणार्थ बस्स को बास लिखते थे। जब यह लिपि प्राकृतों के लिए भी पर्याप्त न थी. संस्कृत की तो बात ही क्या ? ई० पू० 400 से 400 ई० तक उदीच्य प्रदेश में एक अन्य लिपि भी प्रचलित थी जिसे खरोष्ठी कहते थे। इसे समेटिक लिपि से उत्पन्न मानते हैं। अखमनी **सरकार** की सेवा में अनेक सीरियाई लिपिक थे। खरोट्टी उनकी ही देन है। गांधार कला की भांति भारत में इसका अस्तित्व भी एक पथक घटना ही है जिसका शेष भारत से कोई संबंध नथा। यह नाम "लिपि' के अर्थ में एक सेमेटिक शब्द की लौकिक व्यत्पत्ति प्रतीत होना है जिसका हेन्न रूप खरोपेथ (Xarose θ) में मिलता है (इसे खर÷ओस्ठ - गर्थ की भांति ओष्ठवाला मानें जैमा स्टेन कोने का कहना है या खर+उष्ट्र≕गधे और ऊंट के देश की लिशि कहें, जैसा सिल्वां लेवी का मत है, इस स्थापना पर कोई असर नहीं पड़ता। वस्तुत: इन दोनों मतों में कौन सही है इस विवाद में पडने की कोई आयरयकता भी नहीं है।)ई० पू० चौथी-तीमरी शती की अरमैक (सीरियाई) लिपि में एक अभिलेख नक्षणिला में मिला है, जिसे हर्जफील्ड ने पढ़ा है। इसमें "हमारे स्वामी त्रियदर्शी (mr"n prydrs") का नाम है। यह अभिलेख भारत का अस्मैक लिपि से प्रत्यक्ष संबंध होने का प्रमाण है। इसके अरमैक लिपि से खरोप्टों की उत्पत्ति की पुष्टि होती है।

सन्तिषिक संभावना यही है कि ब्राह्मी लिपि की उत्पत्ति मोहेन्-बो-दारों की लिपि से हुँहे हैं। परंजु आहवर्ष की बात यह है कि उनर द्रविक्षों को जो मोहेन्-बो-दारों की तातियों के बंधक कहे जाते हैं लेकन-कला का जान उत्तर भारत के आसों ते ईसा-काल के आसपान हुआ। बस्तुतः बात यह है कि ईंक पूर 2500 और बाद की मोहेन्-ओ-दारों की लिपि वही क्लिक्ट थी। जब मोहेन्-ओ-दारों की मध्यना कुछ तो आपों के प्रभाव के कारण और कुछ आतरिक हाथ से भी मृत्याय थी और वहाँ के लोग तितर-दिवार हो चुके थे, उसी समय प्राचीन हिन्दुओं ने जो आर्थ और अनार्थ दोनों के बंधल के उसी लिपि से एक अशेबाहुन सरल लिपि का आविकार किया। इस लिपि ने सीध ही मैदान मार लिया और मोहेन-ओ-दारों की लिपि बीते युग की घटना ही गयी। यह नई लिपि और संकृत जिसकी इसमें रचनाएं होती थां दिख्य की बीत ही मेदान मार लिया और नोहन-जीवरों की लिपि बीते युग की घटना ही गयी। यह नई लिपि और संकृत जिसकी इसमें रचनाएं होती थां दिख्य की और भी गयी। तब बही के इसिक्सें ने जो इसर-उपर-वितर हैया हुए थे पुरानी

र्जिप का परिस्थाग कर इसे ग्रहण कर लिया। यह सब ई० पू**० की प्रथम** सहस्राद्यि में हुआ होगा।

# II विद्या, साहित्य तथा लोक-जीवन

# अ. ब्राह्मण-विद्या

यद्यपि बौद्ध धर्म को राजाश्रय प्राप्त था और समाज के अनेक बगों ने इसे अपना लिया था, तथापि इन काल में भी ब्राह्मण-धर्म समाज में पर्याप्त शक्तिशाली था। ब्राह्मणों की साहित्यिक कृतियों में किशी प्रकार की न्यनता नहीं आयी। त्राह्मण विद्वानों को समाज से पोपण मिलना रहा। यह ध्यान देने की बात है कि उस समय के यनानी लेखकों ने न तो बद्ध का नाम लिया है न उनके प्रचलित नक्ष्यर्भ की लोक-प्रियता काही उनके लेखों में उल्लेख है. हां, सिकंदरिया के क्लीमेंस (clemens) ने एक बार उन तत्वज्ञानियों का निर्देश किया है जो बद्ध (Boutta) के उपदेशों का अनसरण करते थे। अशोक के लेखों में भी आदेश है कि ब्राह्मणों का सम्मान किया जाय। आर्यमंजश्री मूलकल्प में उल्लेख है कि नन्द ब्राह्मण तार्किकों का बड़ा पोषक था। उसको इनके पांडित्य का बड़ा गर्वथा और वह उनका द्रव्य से सम्मान करता था।2 उसी ग्रंथ में चाणक्य की कड़ी निन्दा की गयी है तथापि उससे यही सिद्ध होता है कि चन्द्रगप्त और विन्द्सार के समय में ब्राह्मण धर्म को और ब्राह्मण विद्वानों को प्रभुत राजाश्रय प्राप्त था। उधर कीटिल्य भी अपनी बौद्ध और जैन-विरोधी भावनाओं को छिपाना नहीं है। उसने विधान किया है कि यदि शाक्य अथवा आजीवक वषल प्रव्रजित को देव-पित्-कार्य में भोजन कराता है तो वह सी पण दण्ड का भागी होगा।<sup>3</sup> कौटिल्य के ग्रंथ के प्रत्येक पृष्ठ से यह बात सिद्ध होती है कि उन दिनों के जीवन में ब्राह्मण आचार-व्यवहार की प्रमुखता थी। कीटिल्य ने मंत्री की योग्यता में उसके लिए वेद-वेदांगों

मैक्तिंडल, एंशियंट इंडिया एज् डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेचर,
 67 टि०।

<sup>2.</sup> का० प्र० जायसवाल, इंपीरियल हिस्ट्री आफ् इंडिया पृ० 31 संस्कृत पाठ।

<sup>3.</sup> III. 20

का जान भी रखा है। उसने इंनिभीतियों के निवारणार्थ तथा सफलता और समृद्धि के प्राप्ययें राजा और प्रजा के लिए वैदिक संस्कारों एवं नहीं का विधान बत्यवाया है। उसने ऋत्विय, आचार्य, पुरोहित तथा श्रीत्रयों को निषक दी जाने वाली क्रमुद्धेय भूमि का उल्लेख किया है(ां, 1; iii, 10)। उसके ग्रंथ में सामग्री और तयोवनों का वार्यवार उल्लेख मिशता है। यहां तक कि यह कहना अतिवयांकित न होगा कि बौद्ध और जैन वर्मों के उदय और उत्थान से बैदिक विधियों में न्यूनता आने के स्थान पर नया जीवन आ गया था और जीवन एवं साहित्य के प्रत्येक विभाग में बाह्मण श्यवहार अधिक सिक्रय हो गया था।

## आ. संस्कृत भाषा

यचिप नवजात दौढ और जैन घमों ने लोकवाणी के द्वारा जनसाधारण से संपंक स्थापित करने का प्रश्न किया और संस्कृत की उपेक्षा की, तथापि बोल-पाल की भापा के कम में और साहित्य में संस्कृत का स्थान उदो का त्यों बना रहा। देवा के विभिन्न विचा-केंद्रों में ब्राह्मण सास्त्रीय एवं व्यावहारिक विषयों के अनुशीलन के लिए इसका प्रयोग करते रहें। एसे विचा-केन्द्रों में उत्तर-पश्चिम में तक्षित्रला और पूर्व में मीयं साम्राज्य की राजवानी पाटलियुत्र की बड़ी स्थाति थी। बृहक्क्या तथा बौद्धपरेपरा के अनुसार पाणित मागम नन्द के मित्र वे, और उनका संबंध उत्तर-पश्चिम में सालानुर से था। उनमें यह में की कहा गया है कि तक्षित्रला विचालय के चाणका सालमार्थ के लिए पाटलियुत्र गये थे। राजयोजर ने एक हिन्दू अनुश्रुति का उल्लेख किया है जिसके अनुसार पाटलियुत्र में एक पंडित सभा थी आहां उपययं और वर्ष, पाणिति और नियाल, व्याहि, बरर्शन और पतंजलि के सास्त्रीय जान की परीक्षा हुई थी विसमें सालक होने के कारण दनकी ल्याति हुई।

पाणिनि ने अपनी नाणी को भाषा कहा है। उनके ज्याकरण में अनेक नियम ऐसे हैं, जिनका अर्थ तभी समझा जा सकता है जब हम यह मानकर वर्जे कि यह भाषा बोल्जाल के ज्यवहार में आती थी। कात्यायत अथवा स्वयं पंतर्जिल के बयों में भी यह सिड करने के छिए कि यह भाषा बोल्जाल की भाषा थी, प्रमाणों की कमी नहीं है। इन्होंने संस्कृत के स्थानीय स्पों अथवा अपभ्रं भों का उल्लेख किया है, कात्यायत दाशियालय थे। दाशिकारिय तिडत-प्रयोगों के बढ़े प्रेमी हैं, वे एक बढ़े तालाव (सरस्) को सरसी कहते हैं ये सभी उनितयां पतंत्रिक की हैं। इनसे यह सिद्ध होता है कि पतंत्रिक ने दिखिण को भी संस्कृत भाषी भागों में गिना है। पतंत्रिक के सहाभाष्य में (याणित II. 4, 56) एक वैवाकरण और सूत के मुशितद मंत्राद मंद्राद के एक पित्रम का मुश्त निदयंत्त है। उससे प्रकट है कि संस्कृत केकण पिंदितों अबना उच्चवर्गीय लोगों की ही भाषा नहीं थी, वरन सर्वसाधारण की बाणों भी थी। साहित्य में संस्कृत का प्रयोग इतना पुत्रविद्धित चा कि बौद्ध और नेत बमीं ने आरंभ में तो प्राकृतों का सहारा किया, किन्तु शीह्य हो। उन्हें भी संस्कृत की साहित्यिक परंत्राओं का अनसरण करना पत्रा ।

बैदिक रूप-सिक्या में अंगक नामका और वागुरूप चलते थे। उनमें इस काल में पर्याज सरल्डा आ गरी। भारा के सरलीकरण की यह प्रीकणा हम बहागों और अग्व डानियरों में भी अवयर देख सकते हैं। इसी भाषा के लिए पणिनि ने नियम बनावे, ताडि यह और चुन ही जाय। उनके बाद भी संस्कृत के अनेक बांतिकरार हुए। इसने सिद्ध होना है कि पणिमि के अनगर भी काफी समय तक इस भाषा का निर्माण हो। रहा था। परंतु मौर्य काल की समादित पर पत्रजील के ग्रंथ ने संस्कृत का क्य न्यिर कर दिया। अब यह भाषा बेदों की भाषा से पर्याज निर्माण हो। परी थी। इस बीच महाकाव्यों एवं अन्य काश्यों-रचताओं में ज्याहुन होने के कारण इसकी लीकिक संस्कृत कहा जाने लगा था। बेदिक आयात में परिवर्तन हो चुका था। और पायु हमें का स्थान कुरंत-प्रधान नाम-वीत्र ने तियस था। कुछ शब्दों का कोप हो गया और इसरे अनेक खब्दों के अव्यों में भी परिवर्तन हो गया। आलोच्य

# इ. संस्कृत व्याकरण

बृहत्कचा के संस्कृत संस्करण में जो गायायें मिलती है उनमें गणित और वरहीं को नन्दों का सम्माजीत कहा गया है। आर्यमंत्र्यमीम्लक्टल में भी गाणित को तन्द का मित्र कहा गया है। बृहत्कचा की गायाओं के आधार पर में क्षास्त्रपुर, बेद तर तथा अन्य पिडतों ने यह माना था कि गाणित का समय देशापूर्व 315 है। परंतु गोल्डस्ट्रकर से लेकर वाद के अनेकपीटमों ने मिद्र कर दिया है कि गाणित और काल्यावन का समय एक नहीं हो सकता है क्यों कि काल्यावन के समय की भाषा में अनेक परिवर्तन आ चुके थे। पाणित को ईमापूर्व 500 से बाद नहीं रखा जा सकता है। इस समय में तारताथ का वर्णन अधिक लियों के

है जिसमें पाणिनि को कात्यायन के एक पीड़ी पहले का कहा गया है। इसमें संदेह नहीं कि नन्द-भौष कालों में व्याकरण के क्षेत्र में काफी काम हुआ था। प्रातिवास्त्रों को पाणिनि के बाद का मानना चाहिए। पाणिनि और पतंजिल के बीव अनेक बार्निककार हुए, जिन्होंने पाणिनि के सूत्रों पर बार्तिक (ज्वतानुकतुरुक्तचिस्तनं बार्तिकम्) लिखे अर्थान् उन्होंने अनेक संबोधन और परिवर्त्तन किये।

पाणिनि के बाद के वैयाकरणों में व्याङ् अग्रणी है। वह पाणिनि का बंशज था। इन दोनों में कम से कम दो पीढियों का अंतर था। यह इससे सिद्ध होता है कि मात्कूलसुचक इनकी उपाधि दक्षायण थी, जो दाक्षी से बनी है। दाक्षी पाणिनि की माता का गोत्र नाम था। ब्याडि ने अपने पुर्वज के सिद्धांतों का अनुसरण किया है और संग्रह नामक एक बहद ग्रंथ की रचना की थी, जिसको पंतजिल ने शोभन नाम दिया है। संग्रह में एक लाख इलोक थे। पतंजिल के हृदय में व्याड़ि के लिए वही आदर-भाव था, जो स्वयं पाणिनि के लिए या। मर्तुहरि ने वाक्यपदीय के दूसरे खंड के अंत में कहा है कि महाभाष्य की रचना सग्रह के आधार पर हई थी। ब्यांडि ने अपने संग्रह में क्यक्ति या द्रव्य को परार्थं कहा है। इस उक्ति का कात्यायन और पतंजिल (I, ii, 6+), भर्तुं हरि और दूसरों ने उद्धरण किया है। लघपरिभाषावित में व्याकरण की इस परंपरा का उल्लेख है कि पाणिनि के सुत्रों को समझाने के लिए ब्यांडि ने **परिभाषायें** अर्थात् नियम बनाये थे । व्या**डिपरिभाषा** तथा व्याडिपरिभाषावृत्ति<sup>1</sup> की पांडुलिपियां प्राप्त हुई हैं। उनसे उपयुक्त परंपरा का समर्थन होता है। इनके अतिरिक्त उत्पक्तिनी नामक कोश है। उसमें बौद-धर्म का निर्देश है। उसके रचियता व्याडि कहे जाते हैं। कोशों में इस काल के अन्य वैवाकरणों जैसे, कात्य, कात्यायन वररुचि के उद्धरण है। इससे कहा जा सकता है कि वैयाकरणों ने अपने व्याकरणों के साथ परिशिष्ट रूप में नियंटुकी तरहही शब्द-सूचियांभी दीथी। बृ**हत्कवा** के अनेक संस्करणों में आरंभ के खंड में ब्याडि और वररुचि को सहपाठी और मित्र के रूप में चित्रित किया गया है। परतु, जैसा हम पहले देख चुके हैं, कात्यायन (I, ii, 64) ने व्याडिका उद्धरण दिया है।

बृहत्कया की इन गाथाओं में, व्याडि और वररुचि के साथ इंद्रदत्त का

<sup>1.</sup> Aufrecht, Catalogus Catalogorum i, qo 618 b

नामोल्लेख है। इनमें प्रयम दो बैयाकरण थे। इससे कहा जा सकता है कि इन्द्रदत्ता भी कैयाकरण रहा होगा, यह आवश्यक नहीं कि वह इन दोगा समकालीन ही रहा हो। यथिप इस बात का की प्रमाण नहीं, तथापि यह कहा जा सकता है कि यह इंद्रदत्त ही उस ऐन्द्र व्याकरण को रचिता था, अनुश्रीतयों में विसकी चर्चा व्याकरण को के प्रकरण में बारंबार आयी है। कहते हैं पाणित से पहले इसका बड़ा प्रचार था। यही ऐन्द्र व्याकरण तमिल विस्ता विस्ता

इस युग के व्याकरण-वास्तिककारों के मिरमीर को पतंत्रिल (III, II, 3) ने आदर के साथ 'भगवान कार्य' कहा है। इसीडे अनुरूप उसके खासिकों में मुसाबासिक कहा है। वह 'महा' बेकल मामाय वासिकों की तुलना में ही गही, अधिनु कार्यायन वरर्शन के वास्तिकों की तुलना में भी कहा गया है। अपने भाग्य (iv, ii, 65) में पतंत्रिल ने उदाहरण के लिए 'महावासिक' उदाविता के लिए कहा है जिसने महावासिक का अध्ययन कर लिया है। महान् मंत्र प्रेमार प्रकास में, जो महाराजा भीज की रचना है, महावासिक से दो वासिकों का उदारण है। ये पाणिन II, 1.51 तथा 1. iv 2। के प्रकरण में हैं। ब्यांडि की भांति वास्वायन ने भी अपनी व्याकरण में एक कीरा जोड़

महावासिकों की ही भांति एक अन्य दूमरी रचना क्लोकबढ वासिकों की यी जिसके उदय्ण पत्रजिल ने दिवे हैं। भत् हरित, कैयट और नागोजी में भी इनके उदय्ण मिलते हैं। ऐगा प्रतीत होता है कि ये किसी क्लोकबासिक मान्यकरण अपने के उदय्ण हैं। व्यादि के अनन्तर कालकम के अनुसार, गौजम-ध्याकरण के अनुवासी थे (VI-2-36)। दूसरे वास्तिक, जिनका पर्रजिल ने उल्लेख किया है, भारदाजीय, सीनाग, कोस्टीय, सीर भागवत तथा कृणिवाडव अथवा कृणरवाडव के हैं। ये सनी कारयायन के वास्तिकों के बाद के हैं और इन पर उनकी छाया है। यह जान नहीं कि प्रतंजिल ने जिस माणुरीबृस्ति का उल्लेख किया है, वह कोई दूसरी वासिक वी नहीं है।

वार्तिककारों में सबसे महत्वपूर्ण कार्यायन अपर नाम बररुचि है, जिसे व्याकरणवार्तिककार कहा जाता है। उत्तर जिन साहित्यिक परपराओं का उल्लेख है उनके आधार पर कात्यावन को नवर राजाओं का समकाशीन मान मकते हैं। वह वाजसनिष्प्रासिक्षाक्य का रचयिता भी है। इस ग्रंथ में वाजसनिष्प्राहिता की भाषा और व्याकरण का विवेचन है। कात्यावन की

कयासरित्सागर की कहानी में व्याडि के प्रानियास्य का पंडित कहा गया है। कात्यायन ने अपने प्रातिशास्त्र में पाणिनि के अनेक सत्रों की आलोचना की है। कात्यायन के वात्तिकों की संख्या प्रायः चार सहस्र है। उनमें उसने पाणिनि के लगभग पन्द्रह मत्रों की आलोचना की है जिनमें व्याकरण की लगभग दस सहस्र बातों का विचार है। यह सोचना अन्चित होगा कि कात्यायन पाणिनि का विरोधी था अथवा उसकी आलोचना में नीरकीरविवेक का अभाव है, यद्यपि पतंजिल ने जिस रीति से कात्यायन की समीक्षा की है उससे ऐसी धारणा संभव है। कालांतर में भाषा में जो परिवर्त्तन प्रकरया आ गये थे. कात्यायन की उसी की दिष्ट से वात्तिक रचने की आवश्यकता हुई थी। अपनी उक्तियों के अतिरिक्त कात्यायन ने इलोकों में कुछ व्याकरणसंबंधी वार्ते भी कही हैं. जिनका उल्लेख पतंजिल में भाजा: क्लोका: के अन्तर्गत है और कैयट ने इन्हें कात्यायन का बताया है। जैसा पहले कहा जा चुका है, पतंजिल ने कात्यायन को तद्धित-प्रेमी दाक्षिणात्य कहा है। परंतु बहुत्कथा की एक कथा से विदित होता है कि वह कौशांबी का निवासी था और सभी विषयों का पंडित था। वह पाटलिपुत्र में नंद का मंत्री भी रह चुका था और शिव के गण पृष्पदंत का अवतार था। बौद्ध ग्रंथ मंजश्री मुलकल्प में भी उनके नन्द-मंत्री होने का उल्लेख है।

विभिन्न शासाओं और प्रतिशासाओं में बेद जिस रूप में चले आये ये उसी चुत रूप में उन्हें सुरिवत रस्ते का प्रयत्न प्रातिशास्त्रों में है। मोश्वररूर के अनुसार इन प्रातिशास्त्रों के हा। साध्य पाणिन और प्रतंत्रील के बीच अर्थात् ईसायुर्व 600 से 200 तक है। वात्तिककार कात्यायन के बाजवनिष्प्रातिशास्त्र्य का उस्लेख किया जा चुका है। शीनक-रचित ऋष्येद प्रातिशास्त्र्य में व्याधि का अनेक बार नामोस्लेख है। इससे वह प्रातिशास्त्र्य में आधि का अनेक बार नामोस्लेख है। इससे वह प्रातिशास्त्र्य में इसी युन का होना चाहिए। बेदनक्षण नामक ग्रंथ व्याधि का ही बनाया हुआ कहा जाता है।

# ई. लौकिक संस्कृत साहित्य तथा ललित कलायें

बृहत्कया (संस्कृत), हरियेणकृत जैन बृहत्कथाकोश तथा बौद्ध मंजुश्रीमूलकरूप में किसी सुत्रंयु का नामोल्लेख है जिसको नन्द, चन्द्रगुप्त तथा

l बही, खंड iii।

बिलुसार का ब्राह्मण मंत्री कहा गया है। अभिनवभारती में जो नाट्य झास्त्र पर अभिनवपुर का भाष्य है "महाकवि" मुक्त्य, का अनेक बार नामोलेख है। कहा नाया है कि उसने एक ऐसे नाट्य रूप को भी रचना की जिससे अंक के भीतर मर्था के हिता है और जिसमें स्वां पूर्वों को के पात्र आगे के अंक में दर्गक बता दिये जाते हैं। उसता नाटक का नाम या बासवब्दता नाटकपारा. अर्थात् वासवदत्ता नाटकपारा। यह वासवदत्ता उप्जेन की राजकुमारी को उदयन की क्या में आती है। चुन्यु ने उसकी लेकर विद्वार की क्या पत्री। युवन्यु ने इसी नाटक का वामन ने कास्यालंकारसूत्रवृत्ति में उस्लेव किया है। इसमें चन्द्रगुन के पुत्र की किया रूप। है। आयोग्नुश्रीसूलकर्य में इसका समर्थन होना है जहां दिवारा या है कि विद्वार की जब अपने पिता का समर्थन होना है जहां दिवारा गया है कि विद्वार की जब अपने पिता का सिद्दासन मिठा तो वह बालक ही था। अर्थतिसुन्धरीर की एक हस्तिलिखित प्रति में मुक्त्यु के करए एक स्लीक है जिसमें उसकी रचना में आये बिन्दुसार कीर बस्ता माज पात्रों का भी उस्लेख है। यह सुबन्यु वही है, जो अंतिम नद तवा प्रथम दो मीधे समर्थों का भी अल्लेख है। यह सुबन्यु वही है, जो अंतिम नद तवा प्रथम दो मीधे समर्थों का मंत्री था।

भैन मृहस्क्याकोश में मुक्तमु के साथ जाजनक का वर्णन है (कथा 143 में ति नाथ है। एक गीगरे मंत्री का भी उन्हेज है जिसका नाम कांव स्वाता गाय है। हो सकता है कि वह कवि वह माम का कोई प्रियद्ध साहित्यकार रहा हो। कात्यावन वरकि की माहित्यका कुछ की की कि ति वह कि वह निकास के प्राप्त के संबंध में निविचत कप से कुछ कहात संभव है। प्राप्तिक के मृह्माध्य से उम समय के विश्वाल साहित्य का दिन्दर्यन होता है। उसमें प्रत्यों के अनेक कर्ताओं के साथ जो माम दिखे हुए है, उनमें वरकि के बारक्ष क्षाध्यम् का भी उन्हें कर सुक्ता के साथ जो माम दिखे हुए है, उनमें वरकि के बारक्ष काव्यम् का भी उन्हें कर है। (IV-3-101) भोज के स्वंतर-जनकाश में कात्यावन के काव्य से, वसंत

तिलक छंद में, एक अर्घाश उद्यृत है।

देखिये इं० हि० क्वा०, xix 1943, पु० 69-71

<sup>2.</sup> कीटित्य के अर्थसास्त्र में उदयन की क्या का दो बार जिक आधा है, पहली बार ix, 7 में जब भागकर आंगे के बाद उसके राजा बनने का उस्लेख है और दूसरी बार xiii 2 में बहां हिस्त्रिमी राजा को हाणी के प्रलोभन से मामवन में पकड़ने का उस्लेख प्रचीत डाग उदयन के बंदी बनाने की याद दिलाता है।

मद्राम की हस्तलिकित प्रति, i, i, 45 तथा च कात्यायनः उत्तारणाय जगतः प्रिपतामहेन तस्मात् पदान् त्वमित रुज्युरिव चत्ता । इसमें स्पष्ट ही

त्रिन अन्य कार्यों का महाभाष्य में संकेत है वे सभी इस काल की रचनायें होंगी। यथार्ति, पत्रकीत, प्रियम्, सुमनोत्तरा, भीमस्य, सासवदत्ता की कथाओं तथा देवासुरसंत्राम के विषय पर वेशासुर और राक्षोमुर (4-2-60; 4-3-87-8) के अनेक आवधारों और आस्यारिकार्यों का उल्लेख महाभाष्य में हैं।

पतंजिल ने अपने महाभाष्य में अनेक पुरे और अर्थ-स्लोकों को उद्यत किया है, जिनमें काव्य और छद की प्रौदता के दर्शन होते हैं। उन सभी का बड़ा मल्य है, क्योंकि उनसे यह सिद्ध होता है कि उस काल में उच्च कोटि की काव्य रचनाये हुई थी। उदध्त पदों में श्रृंगार, गीतिकाव्य प्रशस्ति, तथा कट पद आदि सभी के दृष्टांत है। दृष्टांतों में महाभारत के ऊपर रचे गये पद्यों की पक्तियां भी हैं। छंदों में अनुष्टुप्, उपजाति, प्रहर्षिणी, प्रमिताक्षरा तथा वसंतितलका आदि के उदाहरण हैं तथा व्याकरण की कारिकाओं में उन्नत छंदरचना के दुप्टांत मिलते हैं इनमें वक्त्र, शालिनी, बंशस्थ सभानी, विद्युन्माला, तोटक तथा दोधक जैसे विरल छन्द भी हैं। इन छन्दों के सम्बन्ध की इस सामग्री से प्रकट होता है कि उस समय छन्द-शास्त्र पर अनेक ग्रन्थ उपलब्ध थे, और कदाचित यह कहना असन् न होगा कि पिंगल का छंदस्सूत्र इसी काल की रचना है। राजशेखर की काव्यमीमांसा में एक क्लोक है जिसमें पाटलिपत्र में परखे गये शास्त्रकारों की नामावली है। उसमें पिंगल का नाम पाणिनि आर ब्यांडि के बीच में आता है। रहिमसाद शास्त्री ने दिव्यावदान में वर्णित एक अनुश्राति की ओर ध्यान दिलाया है जिसका आशय यह है कि बिन्दमार ने अपने पत्र अशोक को शिक्षा के लिए पिगलनाग के पास रखा। अभिनवगृप्त की अभिनवभारती में कात्यायन के छंद शास्त्र पर एक अनुष्टुभ ग्रंथ के उद्धरण हैं। उनमें कात्यायन ने रस एवं वस्तु की दृष्टि से विभिन्न छंदों की उपयोगिता का विवेचन किया है।<sup>3</sup>

गंगा की प्रशस्ति है जो देवापमा के रूप में आकाश से उत्तरती है। **बहरूवा** से ज्ञात ही है कि वररुचि गंगा के वड़े भक्त थे और उसके उपासक थे। गंगा नित्य वररुचि के सम्मुल प्रकट हो उन्हें सोना भेंट करती थी।

काव्यमीमांसा, गायकवाड सिरीज, प० 55

<sup>2.</sup> मगधन लिटरेचर, ५० 36

<sup>3.</sup> जर्नल आफ ओरियंटल रिसर्च, मद्रास, vi, पू॰ 222-3

भरत का नाटयशास्त्र आज जिस रूप में उपलब्ध है उसका रचनाकाल चाहे जो भी हो, यह तो हम जानने ही हैं कि उसमें उन्होंने परंपरा से प्राप्त -आनवंश्य इत्रोहों और पदों का सन्निवेश किया है। इस काल में अभिनय कला प्राथमिक अवस्था में नहीं. अपित बति विकसित अवस्था में थी. इसका प्रमाण केवल वसवन्य की वासवदत्तानाटयधारा से ही नहीं, बल्कि पाणिनि के सत्रों से (IV. 3. 110-1) भी मिलता है. जिनसे प्रकट होता है कि उसके निःगंनार्यं अञ्चकाल मंभी अभिनय नियमों के दो ग्रंथों (नटसत्रों) की रचना हो चकी थी। इनमें एक का लेखक शिलालिन था और दूसरे का कशास्त्र । पतंजिलि के महाभाष्य में शोभनिकों द्वारा कंसवाब और बलिबंधन के प्रदर्शन काउल्लेख है। यह महत्व का निर्देश है। परंतु इससे भी अधिक महत्त्व का उन्हीं का यह कथन है कि नट रनिक भी होता है (रिक्को नट:V. ii 59) अर्थात अभिनेता को रस की अनभति होती है। अर्थशास्त्र में बारबार प्रवीण गणिकाओं का उल्लेख आता है। इससे इस मत की पृष्टि होती है कि इस काल में नध्य तथा नाटय का काफी प्रचार था और इन कलाओं का काफी विकास भी हो चका था। अर्थशास्त्र में संगीत के दोनों रूपों कंठ और बाद्य का भी उल्लेख है। गीत. वाद्य, कुशीलव, शिल्पकारिका:, शिल्पवत्यः स्त्रियः(I-12) आतीस (I. 21) नट, नर्तक, गायन, वादन, (ii, 1), पाठ्य, नुस, नाटय, वीणा, वेण. मदंग. रंगोपजीविनी (II, 27) और विशेषकर प्रक्षा अर्थात नाटक जिसे राजा भी देखते थे। (XIIII, 2) - ये सभी अर्थशास्त्र में उल्लिखित हैं। इनसे एक ऐसे यग और समाज का चित्र उपस्थित होता है जिसे संगीत, नत्य और नाटकों में वस्ततः रुचि थी। चित्रालेख्य (I.16) पद से चित्र-कला का बोध होता है और देवप्रतिमाओं के अनेक निर्देशों से उस समय की मौतिकला का पता मिलता है

भरत ने बीची नामक नाटक के एक भेद का वर्णन किया है। इसमें बाक्-चानुरी, नमींकित तथा अस्तुसर द्वारा एक दूबरे को परावित करने की कका का प्रदर्शन होता है। कोटिन्य ने बाम्बीबन (II-9; II.27; III.14) का बार्रवार निर्देश किया है. जिससे बाक्-बातुरी की कका के व्यवहार का प्रमाण मिळना है।

इस काल तक आते आते प्रमृत काव्य रचनाएं तो हो ही चुकी थीं, साप ही काव्य के लक्षणों तथा गुजों की भी मीमांमा हुई। यान्क ने उपमा तथा उपमायाचकों का विवेचन किया है। पाणिन ने न केवल उपमाएं दी हैं अपितु उपमा और सामान्य शब्द का वास्तविक उत्केष्य भी किया है। "गासन", अर्बार् राजकीय केल के बकरण में कीटिन्य ने अपने अबेशास्त्र में मुंख्य तथा साहित्यक रचनाओं के नुषों की परियापा नवा परिणाना की है। कीटिन्य के मतानुमार अंकट रचना के गुना है: अर्ब-वम अपांत विचारों का याबावय्व कम संबंध, अर्वोत् विषय का नावित्त एक्बन, परिपूर्णता, अर्वात् भाव, अर्वाज्योक, नर्क शोर उदाहरणों की पूर्णता, ये पर्यान्त तो हों पर फालत् न हों, साबुर्व, अर्वात् भव्यत्य अर्वाच अर्वाच, अर्वाच, अर्वात् भाव, स्पष्टस्व अर्वात् प्रचलित पर्यो का प्रयोग । इसी संदर्भ में कीटिक्य ने रचना के दोष भी बनकाए हैं। वे हैं ब्यायात, अर्वाच रस्वर विरोधी उत्तरात्र प्रचलित तथा अपायस अर्वात् आव्याक प्रवाद विराध

# उ. धार्मिक साहित्य; पुराग, धर्म, श्रीत एवं गृह्यसूत्र

कीटिल्य ने बेद को त्रयी कहा है, और माथ ही यह भी कह दिया है कि अथर्बन और इतिहास वेद हैं (I.3)। आगे के प्रकरणों में उसने शांति, पष्टि, अभिचार की आधर्वणिक कियाओं का अनेक बार प्रयोग किया है। -अथर्बवेद कातीनों वेदों से पथक तथा इतिहास के साथ उल्लेख होने से स्पष्ट है कि अभी अथर्ववेद को पर्णत. अपौरुपेयता नहीं प्राप्त हुई थी। इस समय उसकी महिमा बढ रही थी, और लोक में वह मान्यता प्राप्त कर रहा था। आवस्त्रंब धर्मसत्र में इस कथन का समर्थन होता है। उसमें वेद की व्याख्या त्रयी के रूप में ही की गई है, पर साथ ही यह भी कह दिया गया है कि जो कलायें और विद्याएँ स्त्रियों एवं शहों में प्रचलित हैं उन्हें अथर्वन् के अन्तर्गत गिनना चाहिए (II. 11. 29, 11-12) । अर्थशास्त्र में 6 वेदांगों (I.3; I. $^{\rm o}$ ) और इतिहास-प्राणों का (I.5,V, $^{\rm o}$ ) उल्लेख है। आपस्तंब-धर्मसत्र में सिद्ध होता है कि कुछ पुराणों की रचना हो चकी थी, क्योंकि इसमें पुराणों का उल्लेख ही नहीं है अपिन उनके कई क्लोक भी उद्युत हैं (I. 6, 19, 13; II, 9, 23, 3)। उनके कुछ छंददोप भी बतलाये गये हैं, जिनसे उनकी प्राचीनता सिद्ध होती है। आपस्तंब II, 9, 24, 6 में एक भविष्यत्-पराण का स्पष्ट नामोल्डेख है। कौटिल्य ने इतिवृत्त, पुराण, और घर्मशास्त्र का निर्देश किया है (1.5,III,!) । कीटिल्य(I.5)अर्थशास्त्र और आश्रमधर्म (I. 12) का भी उल्लेख करता है। अर्थशास्त्र में यजन, प्रायदिचल, शांति, होम

इत्यादि के वारंबार निर्देश आये हैं। इन सबसे यही सिद्ध होता है कि इस समय तक धर्म, औत तथा गृहय सूत्र अस्तित्व में आ चुके थे और इनके विधि-विधानों का पूरी तरह पालन होता था। वार्तिककार कात्यायन भी धर्म शास्त्र से अभिज्ञ है (1.12-64)। महामहोपाध्याय काणे के अनसार गौतम, बीधायन, आपस्तंब, वशिष्ठ, अंशतः विष्णु, हारीत तथा शंखलिखित के धर्मसूत्र नन्द-मौर्य काल के है। बुलर का भी मत है कि आपस्तंब धर्मसूत्र ईसा से पांच सौ वर्ष पहले रचा जा चुका था। वह यह भी मानता है कि गौतम तथा बौधायन दोनों ही आपस्तंत्र से पहले के हैं। ये वर्ममूत्र कल्पसूत्र के अंग हैं, और इनमें वर्णाश्रम धर्मीका विवेचन है। कल्पमूत्र के अन्य दो भाग श्रीत तथा गृह्य-सूत्र हैं। यह मानने में कोई बृटि नहीं कि यदि कोई श्रीत, गृह्या और धर्मसूत्र एक ही व्यक्ति के नाम में प्रचलित हो, जैसे आपस्तंत्र, तो इन सबका रचयिता कोई एक ही लेखक रहा होगा और ये सब किसी समय एक ही करूपसूत्र अर्थात् उस संप्रदाय की संस्कार-विधि और आचार-ध्यवहार की नियम-पुस्तक के अंग रहे होंगे। इन सुत्रों की विचार धारा के अनसार जीवन का उद्देश्य शरीर और मनकी प्रवृत्तियों का अनुगमन नहीं, वरन संस्कारों की एक शृंखला के माध्यम से इन पर अनुवासन करना इन्हें परिष्क्रन करना है। इन में कुछ श्रीत हैं, कुछ गृह य कमें है और कुछ व्यक्तिक संस्कार भी। गर्भाधान से लेकर मत्य तक इनका क्रम चलता है। जैसे कच्ची धानुको कडी आंच में गला कर उसे साफ करते हैं, वैसे ही कर्म और धर्म की इन कियाओं से मानव-प्रकृति का संस्कार करते थे। अथवा कालिदास की भाषा में कहें तो कह सकते हैं कि मनष्य इन संस्कारों के कारण ही दिज बनता है, जैसे अनगढ़ पत्थर को धिस कर, पालिश करके और तराशकर रस्न बनाने हैं (रघुवंग, III, 18)

#### ऊ. दशंन

घर्म-मुत्रों में जीवन के चार आश्रमों का वर्षन है, ब्रह्मचर्य, गृहस्य, वानप्रस्य और संग्यास । अंतिम दो आश्रमों का जीवन प्रारंभ के दो आश्रमों के जीवन-से मर्बया भिन्न होना है । जहां पहले दो आश्रमों में कर्म का विचान है, वहां

सैकेड बुक्स आफ दि ईस्ट, खण्ड 2, भूमिका

अंतिम दो आश्रमों में संतोष, त्याग तथा आत्मज्ञान का विधान है, ताकि परम श्रेयस की प्राप्ति हो । प्राचीन उपनिषदों का इस समय तक आविर्भाव हो चका था। उनमें जिस आत्म-ज्ञान का वर्णन है, उसका जीवन में यहा महत्व माना जाने लगा था। पाणिनि से विदित होता है कि उस समय पाराशर्य और कर्मन्द के सुत्र (IV, iii, 110-1) विद्यमान थे जिनमें भिक्ष जीवन के नियमों का विवेचन था। धर्मसत्रों से पता चलता है कि भिक्षओं की संजा परिवाजक और मौनी भी थी। (आप० II, 9, 21: बौधा० II, 6, 14: गति० III, 2) । गीतम में उपनिषद तथा वेदांत का निर्देश है (III, 10, 11) और आपस्तंब धर्मसत्र के अध्यातमपटल (I 8, 22-23) में उपनिषद निरूपित आत्म-ज्ञान-सिद्धांत का सार है। फिर भी जैसा कि आपस्तंब (II-9,21) से पता चलता है, धर्मसत्रों में धर्म तथा जान के समन्वय का समर्थन है। आपस्तंव ने इस मत का खंडन किया है कि केवल ज्ञान परम थेयस का साधन है । जिसको स्टाबो ने "हाइलोबिओइ" अर्थात वनवासी कहा है वह इन धर्मसूत्रों का बानप्रस्थ ही है। हाइलोबिओइ श्रमणों (यनानी सर्मनीज) के ही एक उप-संप्रदाय थे। उनका जीवनाचार उनके संप्रदाय के नियमों के अनसार होता था। बीवायन (II. 6,14) के अनुसार वानप्रस्थ वह है जो बैखानस शास्त्र विहित नियमों का पालन करता है। इससे ज्ञात होता है कि यह ग्रंथ उस समय तपलक्ष था।

उपयुंक्त प्रमाणों से यह सिद्ध होता है कि बीद्ध धर्म के उदय के समय, बिक्त उसके पहले से भी, ब्राह्मण बमें में भी मिश्रु और साधू होते थे और अमाण स्वरं से केवल बीद्ध साधुओं का ही बोध नहीं होता था। कीटिस्स के अर्थकास्त्र में इन प्राह्मण साधुओं का ही निदंत है। कीटिस्स के परिकायक, तापस, मुंड और जटिस्स (I, 10, 11, 12) असण (I, 12) वानप्रस्थ और यित (III,16) तापस, ल्योबन, लपीस्त्र और आश्रम (II, 2; II, 34, 36, III-9; IV, 3) और मुंडों और उत्तरों और उत्तर के पृहाबाकी अन्तेवासियों (XIII,?) का उत्तरेख किया है। कीटिस्स ने उन व्यक्तियों को दण्ड का विशान किया है वो अपने परिवाद के मरण-पीषण का पर्यान्त प्रबंत किये बिना प्रवित्त हो आते वे (II-9, 28)। मिश्रुओं की अनायात वृद्धि की निदा के प्रतंत में ही हम इन पिता के से से समस सफते हैं।

यह ध्यान देने योग्य बात है कि कौटिल्य ने अनेक बार भिक्षुकियों का निर्देश किया है (I,12,111.3,4)। ब्राह्मणवर्म में ब्रह्मबादिनियों का निषेष

न था, यह बृह्दारस्थकोपनिषद से ही नहीं, यरन् पर्वजित के एक दृष्टांत से भी सिद है। पर्वजित ने जन महिलाओं का उन्हेख किया है जो काशकृत्सन की मीमांता का अध्ययन करती ((iv, 1.14)) वाशकृत्सन एक ठीकारा भी जिसका बारायाण ने अपने बैदांतसूत्र में उद्धरण दिया है। हमने यह अनुमान किया जा सकता है कि काशकृत्सन की भीमांता, जिसका पर्वजित ने उन्हेख किया है, उत्तरमोमांसा की पुस्तक रहीं होंगी, जो उस समय प्रचलित भी। परंतु इस प्रकार की तपस्विनियों अथवा दर्शन की छात्राओं की संख्या मिनी चृती ही रही होंगी।

पदार्थ, अर्थात शब्द के वास्तविक स्वरूप और अर्थ, जैसे विषयों पर भी शास्त्रार्थ होता था, यह कात्यायन के उस निर्देश से अकट होता है जिसमें उसने व्यादि के इस मत का उल्लेख किया है कि व्यक्ति अथवा द्वस्य ब्रायं है। आपस्तंव ने दो बार न्यायसिद्धांत के अनसार वेदों के निर्वचन का निर्देश किया है। जैसा बलर ने दिखाया है, यहां तो प्रायः पूर्वमीमांसा शास्त्र का ही निर्देश है। बहुत्कथा की आख्यायिकाओं के अनुसार, पाटलिपुत्र का पंडित उपवर्ष इसी कोल में हुआ। राजशैसर के एक श्लोक में भी वह पाटलियन का कहा गया है। बाद के निर्देशों के अनुसार वह पूर्व एव उत्तरमीमांसा विषयक ग्रंथों का रचयिता था। दर्शन की शाखाओं के संबंध में कौटिल्य का निर्देश अधिक निश्चायक है। उसके मतानुसार आन्वीक्षिकी में सांस्य, योग और लोकायत का सन्तिवेश है (1,2)। लोकायत भौतिकवादी दर्शन का एक संप्रदाय है। सांख्य सामान्य रूप में ज्ञान का खोतक है। योग का विषय विहित धर्म अथवा शरीर-शृद्धि की माधना अथवा हेत्विद्या है। बौधायन (II, vi, 30) में आश्रमों के ऊपर एक मनोरंजक विमर्श है। उसमें कहा गया है कि चार आश्रमों की व्यवस्था प्रामाणिक नहीं है। वस्तुतः गृहस्थाश्रम ही एकमात्र आश्रम है, और प्रहुलाद के पुत्र कपिल ने, जो असुर था, चार आश्रमों की व्यवस्था की। हम देखते हैं कि चार आश्रम वस्तुतः दो वर्गों में विभाजित हैं। प्रथम वर्गअर्थात् ब्रह्मचर्य और गृहस्थाश्रम में विहित घर्मों के पालन का विधान था और द्वितीय वर्ग के वानप्रस्थाश्रम में घर छोड़कर वन में चले जाते थे और अंततोगत्वा भिक्ष वनकर सांसारिक कर्मों का मोह छोड़ देते थे। धर्मसूत्रकार कर्मों में विश्वास करते थे। अतः उनके लिए गृहस्थाश्रम की महिमा का प्रतिपादन स्वाभाविक ही है। इसके विपरीत दार्शनिक तो गृहस्थाश्रम की व्यर्थता ही वतलायेगा और तापत्रय से मृक्ति और आत्मा के बास्तविक

परितोष के लिए बानप्रस्थ और संन्याय की ही संस्तृति करेगा। परन्तु कपिछ ने जो सांस्य के कची कहे जाते हैं और आख दासंतिकों में थे, कम्में की होनता और ज्ञान तथा विवेक मिहिमा का प्रतिवादन किया है। घीरे-घीरे ज्ञान-मार्ग की लोकप्रियता बड़ी और समाज में इस संप्राय को भी प्रतिप्ता मिली। इस प्रकार आश्रमों का विकास हुआ।

इस काल में दार्थनिक गास्त्रार्थ और विषयों में मुख्यवस्थित अन्वेषण की परिपाटी का किनाना विकास हो। चुका या इसका कीटिन्य के अवशासक से पता करता है। कीटिन्य ने अरनी पुस्तक के अंत में बसीस प्रकार की मुस्तियों का निरंग किया है। इसका तंत्र मुस्तियों का निरंग किया है। इसका तंत्र मुस्तियों का उपयोग किसी संप्रदाय डारा अपने सिद्धांतों की मुख्यवस्थित स्वापना के लिए किया जाता था। आगे चलकर अक्षपाद ने अपने न्यायदर्शन में इसमें से अधिक कोंग्र को अर्थकार किया है।

## ऋ. अर्थशास्त्र

मौर्यकाल के संबंध में दो प्रमाणों का प्राधान्य है, वे हैं : कौटिस्य का अर्थशास्त्र और अशोक के आदेशलेख । उनमें एक साहित्यिक है और दूसरा अभिलेखीय । अर्थशास्त्र का पूर्ण विवेचन ऐतिहासिक खंडों में किया जा चुका है। अतः यहां अधिक कहना अनावस्यक है। इस सम्बन्ध में इतना ही कहना पर्योध्त होगा कि स्वयं की टिल्य ने अपने अर्थशास्त्र को उस यग के प्रचलित अर्थशास्त्रों का आलोचनात्मक सार बतलाया है । उसने लगभग एक दर्जन लेखकों के ग्रन्थों का निर्देश किया है। ये हैं भारद्वाज (कणिक), विशालाक्ष (शिव), परागर, पिशन (नारद), कौणपदन्त (भीव्म), वातव्याधि (उद्भव), बाहदंतीपुत्र (इंट्र), मानव, बाहँस्पत्य, औद्यानस् तथा आंभीय । यह शासन सम्बन्त्री विचारों के प्रगाढ़ विमर्श का काल था। इसकी प्रतिष्विन महाभारत में भी मिलती है। इसके लिए प्रेरणा उस युग की राजनैतिक सिक्रयता से मिली होगी। इस युग में नाना प्रकार के संघ (गणतंत्र) और छोटे-छोटे एक-तंत्र यत्रतत्र विखरे हुए थे। देश के राजनैतिक विचारों का नेतत्व ब्राह्मणों के हाथों में था । इसका प्रमाण यनान के प्लटाक जैसे लेखकों से मिलता है, जिनका कथन है कि सिकन्दर को बेतन-भोगी सैनिकों ने तो क्लेश पहुंचाया ही, पर उनमें कम क्लेश उन दार्शनिकों ने नहीं दिया जिन्होंने उन राजाओं की भर्त्सना

की, जिन्होंने सिकन्दर की अपीनता स्वीकार कर की थी, तथा स्वतंत्र राजाओं को आक्रमणकारी का सामना करने के किए प्रोस्साहित किया। जिजको पूनानी खेखकों ने बेतनमींगी सैनिक कहा है वे आयुष्यजीवी सात्र्य संघ थे, बेसे ही विज्ञकों उन्होंने "डाकू" कहा है वे अरट्ट (अराष्ट्र) अर्यात् गणवंत्री नागरिक थे। चन्न्रमुप्त और चाणव्य की पैनी दृष्टियों ने देश को इन छोटे-छोटे स्वतंत्र राज्यों, संघों तथा राजाओं से उपस्थित खतरे को पहचाना। इन्होंने इन सबको एक साम्राज्य और केन्द्रयमान शक्ति के अंडे के नीचे संगठित ही नहीं किया अपिनु एक नये अर्थवाहत्र की रचना कर उस विशाल केन्द्रीय शक्ति के संवालन के ब्योरे भी निचित्त किये।

#### ए. कामशास्त्र

धर्म, औत तथा गहुय मुत्रों में जीवन के उस पक्ष का विवेचन है जिसमें सस्कारों, कर्मानध्यानों और वज्ञों का विधान है, इनमें सामाजिक तथा धार्मिक और आध्यात्मिक आचरण के नियमों का वर्णन है। इसके साथ-साथ जीवन का दूसरा पक्ष भी है जिसमें आनंद और आमोद-प्रमोद हैं, जिसका चित्र अर्थशास्त्र में आये हुए गणिकाओं तथा उनकी सामाजिक और भौतिक परिस्थितियों के निर्देशों में दिखाई देता है । गणिकाएं ऐसी लोकप्रिय थीं कि उनका उपयोग प्रशासन यन्त्र में भी हो सकता था। शिल्पकारिकाएं तथा शिल्पवन्य: स्त्रिय: (I, 12) वेश्याएं (II 6), गणिकाएँ जो कशीलव कर्म, गान (II, 27) से सम्राट का मनोरंजन करती थी; रंगोपजीविनियां (11,27) कौशिकस्थियः, गायिकाएं तथा नर्त्तकियां (XI, 1)-इन सभी का राजनैतिक एवं शासन में इतना महत्व या कि उनके समाज की देखभाल के लिए एक विशेष अधिकारी "गणिकाध्यक्ष" नियक्त होता था (11.1)। राजकीय विभाग विशेष द्वारा उनका जीवन नियन्त्रित तो होता ही था, खूंगार रस के एक महान पंडित ने प्रेम-कला के नियमों को एक ग्रन्थ के रूप में भी उपस्थित कर दिया था। मौर्य राजधानी पाटलिपुत्र गणिकाओं के लिए प्रसिद्ध थी। वात्स्यायन ने अपने काम-सत्र (II, i. 11) में कहा है कि पाटलिपूत्र की वारांगनाओं की प्रार्थना पर दत्तक नामक पंडित ने वेदयाकला अर्थात वैशिक पर एक पस्तक लिखी । कीटिल्य ने भी वैशिक-कला का उल्लेख किया है (II, 27)। कौटिस्य के इस कथन से भी कि अपने को सुखों से बंचित नहीं करना चाहिए (न निस्सुख: स्यात 1.7) और सम्राट

का दिन का पण्टात आभोर में विज्ञाना चाहिए (स्वेर-विहार, I, 19), उन समय के आमोरियम जीवन का जुनात होता है। नगरों में विहार के लिए सालवें तथा वाटिकाये होती थीं, (बिहारपर्धा: सालाः आरामा: II, 1) गणत मा समार्थों में जुश लेकने का दिवाज था, जो कनी-कभी भयंकर सीमा तक सहुव जाता था (VIII-3) थून तथा मद्यपान के लिए चालाये थीं, वड़ी संस्था में लीग उत्सवीं तथा अन्य मनोरंजनों उत्सव, समाज तथा यात्राओं में शामिल होते थे, तथा जल-विहार एवं बन-कीड़ा भी मनोरंजन के साधन थे (XIII-2; V 2)।

# ऐ. पूजा-पाठ

अनेक मन्दिर ये जिनमें देवजूजन के छिए प्रतिमाएं थी। कोटिल्य ने अनेक देवनाओं के नाम दिने है जिजकी उसके मनय में पूजा होती थी। ये मन्दिर (कोट्ट) नगर के उत्तर-पिरचमी भाग में होने थे। देवी-देवताओं में अपराजित, अपरित्त ज्वयंत, विजयंत, विजयंत के निवास विजयंत को भी पूजा होती थी (II, 4)। इति-मीतियों के निवास्त विजयंत के निवास विजयंत के विजयंत के निवास विजयंत के प्रतिमाले के निवास विजयंत के प्रतिमाले के निवास विजयंत के प्रतिमाले के प्रतिमाल

#### ओ० अन्य विद्यायें

साहित्य, व्याकरण अथवा दशैन की पुन्नकों की समीक्षा से उन सभी विद्यारों की सूची पूरी नहीं हो जाती जो उस समय प्रचलित थीं और लोक-जीवन में जिनका महत्वपूर्ण स्थान था। अर्थकास्त्र में अन्य विद्याओं तथा कलाओं का भी उल्लेख है। कीटिल्प ने मीहूर्तिकों (व्योतिपियों) नीमितिकों (वाहुन विचारकों) (I, 9, II; IV, 4, V, 3)लखलाबियों (सामृद्धित सामित्रत दि.12),अंपविद्धा (XIII. 1), जादूतरों और ऐंडजिलिकों, (लंभकविद्धा सामाया और माया योग I, 12 I, V, 3) सारों (जांगलबिद्धों), कृत्यानिचारकों लें IV, 4, XIV), सूतों, मायायों, प्रश्तविद्धा, स्वण्न-पिक-व्यवहार (XXIII, अर्थात् स्वप्न और पित्रयों की बोली का अर्थ बतलाने की विद्धा आदि का उल्लेख किया है। सूर्यविद्धा (IV, iii, 13)का उपनिषदों में भी उल्लेख है। एरियन को भी इसका पता था।

इनके अदिरिक्त कोटिल्प ने कितप्य महत्वपूर्ण विषयों के भी नाम िक्ये हैं। रोगस्टरण, रोगोरवादन, रोगितवादण, विषय-निवारण (XII), सूतिविज्ञान गिन्मालन, (I, 17, कुमारम्स्या तथा गर्भ भर्मन) में उस काल में काफी जनति हुई थी। कोटिट में विकित्सकों का भी उन्लेख हैं (I,18)। रतन्यरीक्षा (II, 2) कृषितंत्र (II, 25) तथा बृक्षायुर्खेंद, कृषि-व्योतिष का भी उल्लेख हैं। कोटिट्य ने परिकासनाम, गंधसंब्यूहमम्, मास्यसंपादनम् और संवाहन (विस् की मालिख, II,27) आदि कलाओं का भी वर्णन किया है। ह्यायों और पोंडों की विकित्स के क्षेत्र में काफी उन्लेख हैं। कीटिट्य में परिकास के क्षेत्र में काफी उन्लेख हैं। कीटिट्य में पानुवास्त्र (II, 12) का भी उल्लेख हैं।

#### औ. स्थापत्यकला

कीटित्य में, हुमीं, राजप्रासादों तथा तसंबंधी अनेक अंगों का जिनमें संब भी समितित है इतना सांगोगा वर्णन किया है कि स्वाप्त्य कका के पर्याद्य किश्रास का अनुमान होता है। दीवारों के भीतरी मार्ग (सुहर्भित्तसंबार) और सुरेंगें बनायी जाती थीं (1.20)। उसी स्थळ पर अगित-मह बनाने का भी उन्हेंग्ल है। शुक्बसाहर का नामतः वर्णन है (II, 12, 25)। हाथियों और बोड़ों के लिए विधेय प्रकार की शासाओं का चर्णन है। विहारशासा (2-1) प्रयापनायु, निर्में कमरे और आसनों की व्यवस्था थी गटुदेशर एकंग थे, बाटिकाये थीं, (बनानार II, 26; III-8) यूनावास (II-36), तथा औप-याख्य (II-6) अन्य विधेय प्रकार के भवन है जिनका अर्थशास्त्र में उन्हेंग्ल है। मीर्थ राज्यानी के भवनों की भव्यता का प्रमाण यूनानी लेवकों के और मृतियों का निर्देश किया है (1-6, 18; 11-1, 4, 11-6, 33, 36; -111 9-10, 16; IV-10, V-2; VIII-1, 3) । पूजा की मृतियों का विस्तृत प्रचार था। देवरान तथा देवन्त्रण की ग्राममहत्तर (ग्रामिक) रक्षा करते थे (-18; II-1) । मिदिरों की देवल-रेज के छिए एक अध्यक्ष की नियुक्ति होनी थी तथा पत्रविक्ष के एक निर्देश के अनुसार सीधे या मिदिरों की आय का एक अंद राजकीय कर के इस में ग्रहण करते थे ।

# अं. प्राकृत, बौद्ध तथा जैन साहित्य

जो बीड और जैन प्रंय आरंभिक काल में कोसल तथा मगत्र में रचे गये। उनकी भाषा प्राकुल थी। याद की जनव्युति के अनुमार वाणिन ने एक प्राकृत खाला प्राचित के प्राचित के स्वाप्त एक विशेष स्वाप्त के शिशा तथा मीज के स्वाप्त एक कि निर्माण के स्वाप्त होता है। व स्वाप्त होता है। व स्वप्त होता है। व स्वप्त होता है। व स्वप्त होती के तथा प्राचित के स्वप्त होती है। व स्वप्त होती है इसी प्रकार यह अनुश्रुति भी अविश्वस्थतीय है जो वात्तिककार वरश्य को सहाराष्ट्री और अन्य प्राकृतों के व्याकरण स्वकृत स्वप्त होता वतलाती है क्योंक इस प्रत्य में जिन प्राकृतों के स्वप्त प्रकृत सकता कार विद्या वतलाती है क्योंक इस प्रत्य में जिन प्राकृतों के स्वप्त करता के स्वप्त होते काफी बाद की हैं। मूल जेन आसमी की अर्थनागयी के नमुने नहीं मिलते हैं। जो अर्थमागयी आयुनिक काल में मिलती है वह बाद की परिशोधित भाषा है।

बौद्ध आगम पालि भागा में थे, जिसका पैनाशी से घनिष्ठ सम्बन्ध या। हानंली के मतानुसार पालिन्याशों का, और तथ्य तो यह है कि सभी उत्तर सकाजीन प्राञ्जतों का जन्म विभिन्न स्वानों की संस्कृतत भागी जातियों के संस्कृत बीलने के प्रयन्तों अववा अन्याशों द्वारा हुआ। कोनों ने हम बात की ओर ध्यान दिलाया है कि एक तिक्वती परम्परा के अनुसार स्थिवरों अथवा येरों की पुतन्ते देवाशी भागा में थीं। और पिमल का यह कथन है कि ये "पैशावी" स्थ्य पालि आगम हो सकते हैं। उत्तर-पित्म में अक्तर दक्षिण बल्ल-भारत के एक बहुत बड़े भूभाग में थोंडे-बहुत स्थानीय परिवर्तनों के साथ, पालि-वैशावी

<sup>1.</sup> ZDMG, 64 (1910) 90 103-4, 118

<sup>2.</sup> वही, प । 103

बोलियां प्रचलित थीं। इसी भाषा का द्राविड् भाषाओं पर प्रभाव पड़ा अथवा यह द्राविडी से मिलती-जलती भाषा थी।

प्राकृत की जो उल्लेख्य या प्रामाणिक साम्नप्री आज उपलब्ध है, वह अधोक के आयेक-लेखों तक ही सीमित है। इस अभिलेखों की भाषा में तीन बोलियों के कार्यक लेखों तह ही सीमित है। इस अभिलेखों की भाषा में तीन बोलियों के वर्षन होते हैं। वे सभी एक-इसरी से मिलती-लूलती हैं। उनके अतर दिवस सामारण हैं। इसमें एक दूवीं थी जो मगय में प्रचलित थी और मीमें-राजवानी की भाषा थी। इसी से आगे चल कर मागधी-प्राकृत का विकास हुआ। अन्य वो बोलियों उत्तर-परिचम और एवेचम की थीं। इसमें उत्तर परिचम बाली ससे प्रामाण की भामिक प्रचलित थी। यामिक प्रचलित होते का प्रयोग किया था। इससे अह सिक्त होता है कि लोगों में इसका बहुत प्रचार था।

अशोक के लेखों का एक और महस्व है। कोई इसको माने या न माने कि बुढ के निर्वाण के अनस्य अवशाक के समय में बौढ संगीतियां हुई थीं, जिनमें पालि आगमों का संग्रह किया गया, परन्तु इस सम्बन्ध में अक्षोक के अनिलेखों का मान्य अकार्य है कि उस समय किराय बौढ-मच्य असित्सव में आ चुके थे। कलकता-चैराट आदेशलेखों में जिन सात पुस्तकों का नामोस्लेख है उनकी खोज बौढ आगमों में की जा चुकी है। ईशापूर्व दूसरी और पहली खाती के मरहृत तथा सांची के स्तृपों पर मिकने बाले अभिनेखों का भी उतना ही महस्व है। इनमें बौढ जातकों के दूरव बनाये गये हैं। इनसे जातक कवाओं का असित्य प्रमाणित होता है। यहां के अभिनेखों में मण्डक (गठ कराने बाला) सुतानिक (मृत्यों का पाट करने बाला) स्वनानिक (मृत्यों का पाट करने बाला) स्वनानिक (मृत्यों का पाट करने बाला) सेक्सिय प्रमाणित में अनुभाव होता है। इस उस अभिनेखों में मण्डक (गठ करने बाला) स्वतानिक पाट करने बाला) सेक्सिय प्रमाणों से अनुभाव होता है कि अशोक के प्रत्यक्ष निर्देश हैं। इस उराकेखीय प्रमाणों से अनुभाव होता है कि अशोक के अल्य निर्देश में बीढ-आगम साहित्य वर्तमान या, जिससे उपलब्ध पालि आगमों का सामान्य सादस्य है।

जैन अनुष्तियों में चर्चा है कि चन्द्रगुप्त मौये के समय में पाटिकपुत्र में अद्योगांशी आगम की रचना हुई और नन्द तथा मौये राजा और उनके मेंत्रियों में अनेक जैन मतावकान्यों थे। अनुस्तियों के अनुसार भद्रवाह रस निर्देशकारों और कल्लाकु के रचिरातों थे। ये भद्रवाह नहीं थे विनके साथ जन्द्रगुप्त मौयें कर्नाटक गया था। इन्हों ही जन्द्रगुप्त को जैन पर्म में सीशिता किया था। इस बात में सत्यांत हो सकता है कि जैन जंगों के कतियथ अंशों की रचना मौयं-काल में में हुई होगी, किन्तू इनका अधिकांत तो काफी वाद का है।

<sup>1.</sup> बही, प्र 107-118

# मीर्यकला

## प्रास्ताविक

अद्भुत बात है कि भारतीय इतिहास में कला के क्षेत्र में पहली बार मौर्यकाल में ही सुसंगठित क्रिया-कलाप के दर्शन होते हैं और प्राचीन कला-बस्तओं में जिनकी तिथि कुछ विश्वास से वतलाना सम्भव है, वे मौर्य-काल से ही मिलनी शुरू होती हैं। कम संख्या में सही, पर अनेक विषय और रचना प्रकार की वस्तुएँ सिंधु घाटी की ताम्त्र-प्रस्तर युग की हैं। इन्हें हम उच्च कला का नमना मान सकते हैं। इनसे कला की सदीर्घ परम्परा और अनुभव का पता चलता है। ये कलाकृतियां हरणा, मोहन-जो-दारो और पंजाब, सिंघ, बलुचिस्तान और उसके भी उत्तर-पूरव के अनेक स्थानों से मिली हैं। इनमें महरों पर उभरी आफ़तियाँ भी हैं और सर्वतोभद्र प्रतिमाएं भी । इनकी कला विकसित, उन्नत और सजीव है । यह एक ऐसी जाति के कलादशों की सुष्ठ अभिव्यक्ति है, जो नगरों में फलीफली थी और जिसका जीवन काफी उन्नत और विलासपूर्ण था । उसकी सामाजिक-आर्थिक वृत्ति किंचित् औद्योगिक और सामंती थी। सम्यता की भांति ही उनकी कला-परम्परा भी रचनात्मक उत्कर्ष के चरम-बिंदू पर पहुंच चकी थी। इस कला का अपनी तुल्य कालीन कलाओं से क्या सम्बन्ध या, इसके विवेचन का यह उपर्युक्त अवसर नहीं । किन्तु यह बतलाना आवश्यक है कि यद्यपि इसमें भूमध्यसागरीय कला से अनेक समानताएं मिलती हैं तथापि इसकी अपनी .. विशिष्टताएं भी हैं जो इसका सम्बन्ध भारत की ऐतिहासिक कला से जोड़ती हैं। तथापि, यह भी तथ्य है कि कालक्रम की दृष्टि से इन्हें कहां रखा जाय, इसका ठीक-ठीक निर्णय न होने के कारण सिघु-घाटी की कला बहुत कुछ अंशों में अभी अज्ञात विषय की कोटि में ही है। जिस समय सिषु

स्टेला कामरिशः इंडियन स्कल्पचरः पृ० 3-7 ।

षाटी की मन्यता अपने पूर्व मौजन पर यी उसी समय उसका अन्त हो गया। फिर जब दो हुजार वर्ष बाद काल का पर्दी उठता है तो हमें मंगा की षाटी में एक दूसरी सम्बता फलती-फूलती दिलाई देती है। इस जबिप में जो काफी दीर्ष है कौन-मी घटनाएं पटी इसका हमें कुछ पता नहीं।

गंगा की घाटी से प्राचीनतम कलाकृति के नाम पर सोने की एक छोटी-सी पट्टी पर एक नग्न स्त्री की मृत्ति मिली है। इसके पैरों में एक प्रकार की जड़ता है । इसके नितंब, योनि और स्तन अतिरंजित हैं। अलंकार भारी और अभद्र हैं। लौरिया के निकट एक शव-समाधि की खदाई में बलाख को यह मति मिली थी. जिसने इसकी पहचान भदेवी की प्रतिमा से की है। वह इसे ई० पु॰ आठवा-सातवीं शनाब्दी की मानता है। इसमें संदेह नहीं कि धानु और मिट्टी की ऐसी मूर्तियों की जड़-पूजा की परस्परा इस देश में रही है। ऋग्वेद में और आगे चलकर गृह्यसूत्रों में ऐसे अनेक प्रकरण हैं जिनका आशय ऐसी मृत्तियों की पूजा से सिद्ध किया जा सकता है। जौरिया की तरह की ही एक अन्य स्वर्णपट्टिका और एक सोने की मित्त पिपरहवा के स्तुप की खुदाई में भी मिली थी। यह एक बौद्धस्तप रहा था । जिसका समय मौर्य-काल से पूर्व का नहीं हो सकता। अतः लीरिया वाली मीत उतनी प्राचीन नहीं हो सकती जितनी ब्लाख ने सिद्ध करने की कोशिश की है। मार्थल ने भीटा के खंडहरों से पकी मिटटी की कुछ प्राचीनतम मुत्तियां प्राप्त की यीं जो इसी वर्ग की प्रतीत होती हैं। इनकी रचनाशैली वैसी तो नहीं, पर अभिप्राय वही है। ये सभी

<sup>1.</sup> ফলরে: হুৰুমক্তিরন্ম টুট ক্রীবিষা, আত্মত দিত 1906-7 বৃত 122: ক্রীয়: কঁত হুত হুঁত I বৃত 97; ह্রাম্চিক, কঁত হুঁত হুঁত বৃত 232; রাক্ষয়েকে মৃত্যুক্ত যে, 19: বক্তীক যে আর্কী ইভিয়ন ক্ষম্প্রমাণ বৃত্ত 2-3, 14-15

पेपे: वि पिपरहवा स्तुप: ज० रा० ए० सो० 1898, पृ० 573, बी० ए० स्मिथ, टिप्पणी पृ० 579 तथा आमे, आकृतियां 11 और 15; जान मार्थल, कै० हि० इं० पृ० 623

जान मार्शें : इक्सकेवेशन्स एंट भीटा, आ० स० रि०, 1911-12,
 प० 4: फलक 23

मूर्तियां उस आदिम विस्वास का प्रतिनिधित्व करती है जिसका आधार अपरेबताओं की पूजा था। निस्वेद इनके पीछे कळा का कोई शुम्बितित आन्दोलन न या और न इनके रचिताओं के मन में यह मान ही कि वे क्लिसी कळाकृति का निर्माण कर रहे हैं। इस बात की सम्मावना से इन्कार नहीं किया जा चकता कि इतिहास में काफी वाद में इन आदिम धार्मिक विश्वसासों से मारत में मूर्तिकळा और स्वाप्य के विकास में सहायता मिळी हो और इन विश्वसांने वे इन्हें प्रोस्ताहित भी किया हो।

आदा बौद और जैन-प्रन्यों से उपर्यंक्त कथन का समर्थन होता है। आरम्भिक काल के बौद्ध उच्चित्रों से भी, विशेषतः भारत के पूर्वी भागों में ऐसे आदिम धर्म का पता चलता है जिसमें प्रतीकों के रूप में चैत्यों आदि की — वृक्ष चैत्य और आराम चैत्य (रुक्खचेतिय, वनचेतिय, आरामचेतिय आदि) की पुजा होती थी। पुजित वक्षों को प्रायः वक्ष देवताओं अथवा यक्षों का आवास भी माना जाता था। दूसरा पूज्य प्रतीक स्तूप था जो अंडाकार होता था। स्तुप दो प्रकार के होते थे, समर्पित या चढ़ावे के और स्मारक। आदिम पूजा के इन सभी पदार्थों और स्थानों के चारों ओर सूरक्षा के लिए वेदिकाएं बनाई जाती थीं। इन वेदिकाओं में जनता को अपनी कलात्मक और अलंकरणात्मक वित्त की पूर्ति का अवसर मिलता था। 1 एक तीसरा पदार्य भी था जिसका मध्य भारत और पूर्वी भारत के आदिम घर्मी में स्थान था। वह था पशु-ध्वज (परवर्ती साहित्य का ध्वज स्तंभ) अर्थात स्तंभ जिसके शीर्ष भाग में ऐसे पशुओं की मुत्ति बनाते थे जो इन समाजों में पुज्य होते थे। आदिम धर्म की यह विशेषता भारत ही नहीं अपित बैविलोनिया, असीरिया, तथा प्राचीन युनान में भी मिलती है। परवर्ती ब्राह्मण-धर्म में ऐसे स्तंभों का उल्लेख मिळता है जिन पर कम से कम तीन पशु देवताओं की मूर्तियां बनती थीं, वे थे गरुड़, वृष और मकर । ये कमशः विष्ण, शिव और गंगा (और कंदर्प के भी) के वाहन थे। कभी-कभी पशुओं के स्थान पर पुज्य वृक्ष भी आसीन किये जाते थे। ये थे कल्पद्रम और तालवक्षा। तालवृक्षा का चित्रण प्रतीक रूप में पत्तियों का एक गुच्छा बनाकर करते थे। स्पष्ट है

रामप्रसाद चन्दा, दि बिगिनिंग्स आफ आटं इन ईस्टर्न इंडिया, मै०आ० स० रि० 30, पू० 3-8, 31-33

मौर्यकला 389

कि इन्हीं पशुक्तंभों से जो लकड़ी, बांस आदि नश्वर पदार्थों के बनते थे, अशोक को अपने विशाल स्तंभों के निर्माण की प्रेरणा मिली होगी।

परन्तु अयोक के पहले ऐसे जिन पदार्थों की पूजा होती थी उनके अयवा यका देवताओं के, जिनका आरोम्भक बीद और जैन शास्त्रों में सामान्य या नामतः उस्लेख है, कोई अववेध नहीं मिले। पटना से हस्के मूरे रंग की चूनार के तथार को बनी जी चामरावारियों की मूलियां मिली हैं, पुरालेखीय प्रमाण के आधार पर दस्तें यक्ष कहा गया है। इनमें एक के कों के विश्वके भाग में दुष्टुं के ऊपर प्रमाण वाताब्दी के अकारों में यख (ो)स (?) वतनिव वृद्धा है। कुछ विद्धानों ने हस्त्रें मगय के दो श्रीचुनान राजाओं की मूलियां बतालाया है। पुराल इसमें सेरेंद्र की कोई गुजाद्य नहीं कि वे विशाल मूलियां यक्षों को हैं। यचित्र अब प्रयस्त्र मत छोड़ दिया गया है, किन्तु यह अवद्य माना जाता है कि श्रीलों के आधार पर ये मूलियां मीर्थ कला के परवाद माना जाता है कि श्रीलों के आधार पर ये मूलियां मीर्थ कला के कि साम स्त्रें स्त्रों के की की सेश्वस की कि कि साम स्त्रें के स्त्राह्म होता है। अगे चलकर हमने यह दिखलाने की की शीश्वस की हैं। अगे चलकर हमने यह दिखलाने की की शिवस की कि

वही, मित्र, ए० के०, ओरिजिन आफ दि बेल् कैपिटल, इं०हि०क्वा० vii प० 224-5. 238-44

<sup>2.</sup> का० प्र० जासनवाल, स्टेब्न आफ टू श्रीवृत्तामा इम्परसं, ज० विव उठ रिठ ती ० ए, पृठ 88-106, इस विषय का विमर्श ए और एां दोनों संहों में चलता रहा जिससे रासाव्यास कर्नाती, विकट टिमप, बानेट और हर प्रसाद शास्त्री जैसे क्लेक विद्यानों ने भाग किया। श्री रामप्रसाद करदा ने ज्वा विदे के करुकता विद्यविद्यालय, गंग, पृ० 47-84 में और एशिसटे यक्ष स्ट्रेब्न और दुर्ग एंट प्रशास एंट 95-28 में इन्स्तिव्यक्त सं आप प्रताद स्ट्रेब्ब के इस प्रताद स्ट्रेब्ब के उपना स्ट्रेब्ब के उपना स्ट्रेब्ब, अ० च० गांगीको ने मार्डर रिच्य, 1919, अस्तुतर, ए० 419-24 में ए नोट आन मिस्टर आमस्त्रात्म विस्कत्तरी आफ टू श्रीमृताम स्ट्रेब्ब और ए० के इसार स्वामी ने केंद्रलाल आफ विश्व इसिंग्स एक केंद्रिक्त स्ट्रेब्ब के ए० के उपना स्ट्रेब्ब के स्ट्रेब के इस केंद्रिक्त संस्कत स्ट्रेबिय का विश्व के इसिंग्स एंट इसेनेसियम फाइन आर्ट्स, वेश्व 16-17 पर इस विषय का विवेचन विवा है।

िक्ष्ये पर्याप्त नहीं है कि ये मूर्तियाँ मीर्यकाल की हैं। पुरालिपि तया शैली दोनों ही दृष्टियों से हम इन्हें सांची की कला अथवा मथुरा की कला के आरम्भिक काल से पूज नहीं रख सकते।

तथ्य यह है कि किसी मींत अथवा स्थापत्य का ऐसा कोई नमुना नहीं बच रहा है जिसे कालकम की दृष्टि से निश्चित रूप से प्राकृ मौर्यकालीन अथवा सम्भवतः अशोक से पूर्व का भी कह सकें। सच तो यह है कि सभी प्राप्त प्रमाण उसी ओर इंग्लि करते हैं कि वाक्षय कला की इन दोनों विघाओं के जो भी नमने उपलब्ध हैं वे मीधे मौथ-दरबार की उपज हैं। नि:संदेह उन सभी कलाकतियों के निर्माण का वीर्यारम्भ सर्वशक्तिमान सम्बाट की ओर से ही हुआ। दो या एक स्तंभ ही ऐसे हैं जो शैली की दिप्ट से अशोक से पहले के कहे जा सकते हैं। शेप सभी अशोक के राजकाल के हैं। उन पशओं की मृत्तियां भी जो स्तंभों के शीर्ष को मंडित करती हैं या उनसे अलग हैं, इसी काल की हैं। युनानी लेखकों, तथा मेगास्थनीज, एरियन और स्टाबो ने पाटिलपुत्र अथवा राजप्रासाद के जो वर्णन छोड़े हैं और इस नगर की खुदाई कर बैंडेल और स्थूनर ने जो अवशेष निकाले हैं (जिन पर हम आगे विचार करेंगें), उनसे यही अनुमान पुष्ट होता है कि प्रथम मौर्य सम्राट चन्द्रगुप्त ने ही राजप्रासाद के निर्माण की मुरू योजना बनाई होगी और उसे पूरा कराया होगा। परन्तु इसमें भी संदेह नहीं है कि उसके बेटे विन्दमार और पोते अशोक ने, विशेषत: अशोक ने उस योजना और निर्माण में पर्याप्त बृद्धि की थी। मीर्यकालीन खम्भों पर टिके जिस मंडप और विशाल भवनों के अवशेष बाहर निकले हैं उनका निर्माण सम्भवतः अशोक ने ही कराया था, क्योंकि इनकी मौलिक भावना और कल्पना का इस पूष्पात्मा सम्राट के लक्ष्य, आदर्श और मानसिक गठन के बारे में हमें अन्य स्रोतों से जो कुछ ज्ञान है, उससे पुरा-पुरा मेल ला जाता है। जहां तक हमारी अभिज्ञता है उससे यही कहा जायेगा कि उम विशाल योजना के निर्माण और उसकी निःशेष पत्ति का श्रेय उसी

वैडेल: रिपोर्ट आन इससकेवेशन्स ऐट वाटलिपुत, कलकत्ता, 1903,
 पू॰ 22-26, स्पूनर, आ॰ स॰ रि॰, 1912-13, पू॰ 73, आ॰ स॰ रि॰, ई॰
 ग॰ 1915-16, पु॰ 27-8, मैक्किडल एशियंट इंडिया, 1901, पु॰ 42

सम्राट को है। भवतों के अन्य भन्नावधोयों में जो निश्चयेन मौर्य-वा से सम्बन्ध रखते हैं हुछ गृहावाम है निक्का अद्योक और उसके पीत्र दारा की आजीवकों को दान किया था। मौर्यक्रण अतियों में जो सर्वधा प्रमाण सिद्ध हैं हम इनकी गणना कर सकते हैं: (1) पाटिलपुत्र नगर तथा उसके घंसावगेय; (2) सारनाथ की एकाध्य वेदिका; (3) बोधगया का बांधिमंद्य जो चार तिर्मित्स को पराय तथा हो कि मानावुं नी पहाड़ियों में बद्दानों को काटकर बनाई गयी चैत्यालाए जिनमें मुदामा की दरी भी सिम्मिलत है जो अशोक के प्रावत के बारहृत्व वर्ष में बनी थी; (5) अनेक स्त्रांभ जिनमें कुछ पर अभिलेख भी खुदे हैं; (6) स्तेमों के घाँचि को पाँडित करने वाली पत्र मुन्तियां और उनके नीचे फलकों के वानस्वितक अलंकरण और (7) उद्दोता में चट्टान काटकर हाथों के अपले हिस्से की एक मूर्ति।।

 वास्तु अयवा मित्तयों के दूसरे अवशेष जो, शैली या परम्परा के विचार से मौय-काल के कहे जाते हैं, ये हैं (1) एक वेदिका (?) स्तम्भ जो मयुरा के पास के अर्जुनपुरा से प्राप्त हुआ था, उसपर एक लेख भी खुदा था, पर अब नष्ट हो चका है। (2) स्तुपों के प्राचीनतम खंड, जिनमें बाद में विस्तार भी हुए हैं; (3) सांची और सोनारी की चैत्य-मंडप की नीवें; (4) पटना की दो यज्ञ-मत्तियां जो भारतीय संबहालय, कलकत्ता में हैं; (5) सारनाथ में प्राप्त विकने भरे पत्यरों की मित्तयों के खंड: (6) मथरा में लाल पत्थर की मित्तयों के टकडे; (7) भीटों में प्राप्त मेमतकारी का टकड़ा; (8) सांची में प्राप्त चिकने पत्यरों के बने छत्र के टकड़े; (9) तक्षशिला के भीटा स्थल से प्राप्त दो छिद्रित तश्तरियां; (10) सारनाथ, बसाढ़, बलन्दीबाग, कूमरहार और पाटलियुत्र के पुराने स्थल के इर्दगिर्द के स्थानों में प्राप्त मिट्टी की मृत्तियां, ऐसी मृत्तियां भीटा, नगरी, मधुरा, कोसम, संकिस्सा और तक्षशिला के आसपास की भिन में भी पाई जाती हैं। (11) दीदार-गंज में प्राप्त चावरीयारी एक यक्ष की मृत्ति; (12) पारलम से प्राप्त यक्ष की आदमकद से भी बड़ी मुत्ति (13) वड़ीदा (मयुरा) से प्राप्त यक्ष अखवा राजा की मर्त्ति का घडभाग; (14) पारखम से प्राप्त एक बैठी मद्रा की मिर्न जो मनसादेवी कहकर पत्री जाती है: (15) पटना के समीप के लोहानीपूर से प्राप्त विकने पत्यर की जैन तीर्यं करों की मृत्तिंयां जिनके पैर

इन सभी मत्तियों और भवनों के अवशेषों में कतिपय विशेषताएं समान रूप से मिलती हैं। इनकी संकल्पना और बनत विशाल है और निर्माण अत्यन्त सुक्ष्म, सुसंगठित, नियमित, स्फूट और परिपूर्ण पाटलिपुत्र के भवनों और राजप्रासाद के ध्वंसावशेषों को छोड़कर अन्य सभी के निर्माण में भूरे बलुआ पत्थर की बड़ी-बड़ी शिलाओं का उपयोग हुआ है। सभी पत्थर बड़े उम्दा तरीके से तराशे गये हैं और शीशे की तरह चमकते हैं। भारतीय इतिहास में बाद में पत्थरों पर ऐसी उम्दा पालिश देखने को नहीं मिलती । प्राचीन ईरान को छोड़कर संसार भर में इनकी टक्कर की कोई दसरी पालिश नहीं। इनकी तीसरी विशेषता यह है कि इनका निर्माण .. सीघे मौर्य-सिहासन की छत्रछाया में हुआ है। इनमें अधिकांश पर अशोक और उसके पोते दशरथ के नामों की छाप भी है। वास्तव में हमारे नेत्रों के सम्मल एक ऐसा दश्य उपस्थित हो जाता है जब एक राजवंश ने जिसकी आकांक्षा और दृष्टिकोण साम्राज्यवादी या, विशाल मूर्तियों और भवनों के निर्माण के उपादानों के रूप में लकड़ी और वांस और सम्भवत: मिट्टी और इंटों का परित्याग कर पत्थर का इस्तेमाल प्रारम्भ किया और इस नये उपादान का प्रयोग इतनी सरलता और कौशल से हआ है कि ऐसा लगता है कि कड़े भघराकार प्रस्तर खंडों के काटने तराशने का काम न जाने कब से होता आया होगा । सिवाय उन रचनाओं के तो जीवित चटटानों में पत्यर काटकर वहीं बना दी गयी हैं. श्रेष सभी में चनार के बलए पत्थर की

और जिर खंडित हैं, यह पटना के संब्रहालय में हैं; (16) राजिपर से प्राप्त एक फलवाले नाम का छन । नंबर 1, 2, 3 के सम्बन्ध में निक्चय से छुठ नहीं कहा जा सका है। नंज 8 को मोर्थ कहने का एकमान आवार यह है कि पत्थर के ऊपर वो पालिया है वह उस मुग की सी है। नंज 9 के समय के सम्बन्ध में निरंपरपूर्वक छुठ नहीं कहा जा सकता है। वहां भी निर्णय को सावार चयकी जो पालिया हो है जो पत्थर पर की गई है। जैसा कैमरिस और गार्वज ने समुचित खेंग से दिखा दिया है, खेंजी के सहारे मिस्टी की मूर्तियों के समय का निर्णय ठीक नहीं है। इसमें थोखा हो जाने का मय है। नंज 10 और 4, 5, 6, 7, 11, 12, 13, 14 और 15 का उस्लेख और विवेचन आपे चलकर कहेंगा

इस्तेमाल हुआ है। मौर्य काल के सभी स्तंभ इसी पत्थर के बने हैं। घ्यान देने की बात यह है कि ये विशाल स्तंभ पश्चिम में दिल्ली से लेकर पूरब में बसाढ़ और दक्षिण में सांची तक के विस्तृत प्रदेश में बिखरे पड़े हैं। इतने विशाल स्तंभों की इतने वडे पैमाने पर निर्माण करने की कल्पना, योजना कार्यान्वयन में तत्कालीन कलाकारों के शक्तिशाली राज्य के विशाल साधन अवश्य ही सूलभ रहे होंगे। यह ठीक है कि इसके लिए सम्राट की कामना और साम्राज्य की विशाल शक्ति उपलब्ध रही होगी. किन्त मात्र इसी से इस बात का खुलासा नहीं होता कि निर्माण के उपादानों के रूप में सहसा लकड़ी, कच्ची इं'टों, मिटटी, हाथी दांत और घातु का परित्याग कर पत्थरों का प्रयोग क्यों होने लगा। अथवा हाथी दांत की महीन कारीगरी और घात कमें के स्थान पर भुधराकार पत्थरों को तराजकर उनसे गोले स्तंभ बनाना और उन पर अपेक्षाकृत मोटी पच्चीकारी का काम क्यों होने लगा। सम्भावना यही है कि मौयों से पहले भी इस प्रकार की मोटी पच्चीकारी का काम बड़े पैमाने पर हो रहा था। इसका उपादान काष्ठ रहा होगा। मौर्य सम्राटों ने शिक्तियों और शिक्ष-श्रेणियों को अपना कौशल पत्थर के नये उपादान पर दिखाने का निमंत्रण दिया होगा। यह खुळासा सम्भव प्रतीत होता है। जो भी व्यक्ति क्लासिकल लेखकों के पाटलिपुत्र के नगर और राजप्रासाद के वर्णन पढ़ेगा और मौर्य, शंग तथा प्राचीन भारत के दूसरे वास्तुक अवयवों का जैसे. स्तंभों, वेदिकाओं, तोरणों, चैत्यमुखों आदि के अभिकल्पों और उनकी रचना का परीक्षण करेगा, वह इस उपपत्ति से अवश्य ही सहमत होगा । परन्त यह अपने में मार्के की बात है कि भारत में तभी से सुघट्य कला का उत्कृष्ट उपादान के रूप में प्रस्तर को अपना लिया गया और इससे भी कम मार्के की बात यह नहीं है कि भारतीय कटा के उतिहास में मौर्ययग में जब पहली बार पत्थर की मित्तयों के दर्शन होते हैं तो यह बात साफ अलक जाती है कि इस सुमंस्कृत और सुविकसित अभिव्यक्ति के पीछे पीढियों का कलाकौशल रहा होगा और इसकी मुदीर्घ परम्परा रही होगी । ये मूर्तियाँ

- देखिये मैक्किडलः ऊपर उद्धृत ।
- हिमय, ए हिस्ट्री आफ फाइन आर्ट्स इन इंडिया एंड सीलोन, अध्याय
   iii; ब्राउन, इंडियन आफिटेक्चर: बुद्धिस्ट एंड हिन्दू, अध्या ii-vi

मर्बतोभद्र हैं अर्थात् इनमें पूरा घरीर अंकित है। इस कला का स्वतन्त्र अस्तित्व है और इसकी अपनी सहित और गिक्त है। इसमें एक आंतरिक कोषाळ और अपना मानसिक लक्ष्म है जो जीहरियों या बहुस्यों की कार्य भिन्दी, हाथी बांत, मणिरल, पत्वर या बातु की कारिमरी, ये उस युग में चाहे किता उन्हरूट बयों न रही हों और इनका प्रयोग चाहे किता। विस्तृत क्यों न रही हों और इनका प्रयोग चाहे किता। विस्तृत क्यों न रहा है मीये युग की मुस्तिकला की तकनीक और उसके की शठ वा खुलासा नहीं कर सकती।

#### TT

# सामाजिक ऐतिहासिक पष्ठभमि

ऊपर जिस घटना का उल्लेख हुआ है, उसे समझने के लिए यह जानना जरूरी है कि मौर्यों के शासन के प्रारम्भ से पूर्व की कृतिपय शताब्दियों में अर्थात हुयें क, शैश्नाम और नन्हों के शासन काल में कला की क्या स्थिति थी। लकडी और ईंटों की बनी कई तल्लों की इमारतों का प्रचलन था। गोली और चौकोर ओपडियों का जिक आता है जो शायद लकड़ी और बांस की बनी होती थीं । वेदों से पता चलता है कि टिन, सीसा, चांद्री, तांबा और लोहे के इस्तेमाल में काफी प्रगति हुई थी, और इनसे तरह-तरह की आकृतियों की बहुत-सी चीजें बनाई जाती थीं जिनका घरों के अतिरिक्त दूसरे कामों में भी इस्तेमाल होता या। जातकों में 18 शिल्पों का वर्णन आता है, जिनमें बढ़ईगिरि, लहारी, चमकारी और चित्रांकन भी शामिल थे। घात का काम करने वालों को कमार (मं० कर्मकार) कहते थे। इसके स्पष्ट प्रमाण हैं कि इन शिल्पियों की अपनी-अपनी श्रेणियां होती थीं। कतिपय शिल्प वाले प्रायः एक साथ एक ही स्थान में रहते थे । यह प्रवृत्ति इतनी वढ़ गई थी कि पुरेगांव या महल्ले का नाम ही किसी शिल्प विशेष के ऊपर पड़ जाता था । जातकों में ग्रामीण और नागरिक जीवन के प्राय: स्पष्ट चित्र उपलब्ध होते हैं, गांवों में दूर-दूर पर लकडी, बांस या सरकंडों की झोपड़ियां होती थीं, नगरों में सड़कों और गलियों के दोनों ओर ईंटों या लकड़ी के

मौर्यंकला ३९५

बने मकान होते थे; उनका आबार कृषि शिल्प या बाणिज्य होता था। यदि
महाभारत की कतियम कमाओं को नजर-अवाज कर दे तो ऐसा लगेगा कि
तक्कालीन जीवन का चित्रपट विश्वाल नहीं था। उत्तर-भारत में प्राय: इत
सभी शताब्वियों में ममाज का मानानिक घरातल एक आदिम और कबीलों
के समाज जैसा ही था और उनका सारा दृष्टिकोण इसी समाज का था।
राजवृह के नगर-प्राचीर और मकानों के जो अवशेष बज रहे है। उनमें
जनगढ़ जिनाती चिताई के दसीन होते है। प्राचीन स्वायस्य का यह एक
ही नमुना है जिसे निश्चित्र कर से प्राइन्मीय काल में रुख सबते हैं।

किन्तु राजनीिन के क्षेत्र में इस आदिम और कवायली दृष्टिकोण में धीरे-पीरे प्रपित ही रही थी। समाज आने यह रहा था। राजन्त्व और स्विम्तृत्तासिकेक यहाँ, सार्वक्ष के राजार्थ और कवार कि कहा है कि वर्ग एतरेक साह्मण में ही होने लगी थी। सार्वभीम राजा की राजनीतिक कल्पना बीधायन श्रीतस्थल में भी आती है और इसी प्रकार राजा चक्कविष का क्षेत्र माने कर के राजनीतिक कल्पना बीधायन श्रीतस्थल में भी आती है और इसी प्रकार राजा चक्कविष आवीन की की राजनीत की कि तर भारत में सार्वभी के उत्तर भारत में में कीई विवाल साम्राज्य या, न उत्तरक कोई सार्वभीम सामक। सार जरासारत छोटे-छोटे, किन्तु स्वतन्त्र राज्यों में श्रंदा हुआ या इसमें कुछ राज्यों में श्रंदा हुआ या इसमें कुछ राज्यों में श्रवतन्त्र प्रवित्त के अदर्श की श्रीतिक प्राप्ति देश हुआ यो साम्राज्य या। गार्वभीमिकता के आदर्श की आदित्त का सामन था। गार्वभीमिकता के आदर्श की आदित्त का साम्राज्य हुआ । युराणीं में इसका उन्लेन सर्वर्शकीक्षत्तस, सर्वष्ठवितकन्त्र भीर एकराइ के

<sup>1.</sup> कै हि ई i, पु 206

<sup>2.</sup> फर्युंसन, हिस्ट्री आफ इंडियन एष्ड ईस्टर्न आफिटेक्चर, दितीय संस्करण, 1, पु. 75-76 तयाकथित मीर्थ पूर्व की पुरामामधियों के लिए देखिए कुमारस्वामी, हिस्ट्री आफ इंडियन एष्ड इंडोनेसियन आर्ट, पु. 10 और पादटिपाणियों, लौरिया-नंदनगढ़ की नान स्त्रीमूर्त्ति की सोने की पट्टी। आफ़्ति 105

<sup>3.</sup> कीय: ऋषेद बाह्मणाज, 1920, पू॰ 331, सुल-निपाल, पू॰ 59, राइस डेविड्स, डायलाम्स आफ दि बुद्ध खंड 2, पू॰ 13, आदि: चंद ने बिगिनिम्स आफ आर्ट इन ईस्टर्न इडिया में प्रमाण वचन उद्धृत किया है।

रू' हुआ है। यूनानी लेखकों ने इसके पुत्र का, जो इस बंदा का अन्तिम राजा या प्रसिओई और गंगरिदइ के शक्तिशाली राजा के रूप में वर्णन किया है।

इस बात का निर्णय करना कठिन है कि राजनीति के क्षेत्र में यह व्यापक दिष्टिकोण स्वयं यहीं के इतिहास की प्रक्रिया की नैसर्गिक परिणति थी, या यह सब उस काल में भारत के पश्चिमी एशियाई जगत के साथ प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष सम्पर्कों के कारण हुआ । बात चाहे जो भी हो, कालकम और इतिहास की पष्ठभमि का महत्व है और इस पर विचार-विमर्श लाभकर होगा । प्रागैतिहासिक युग में भी सिध-सम्यता एक ऐसी सम्यता की कड़ी के रूप में थी जिसका एक छोर सुमेर में या। इसके काफी बाद में यहां जो सम्यता फली-फूली, जिसके चित्र ऋग्वेद में दीखते हैं, वह अवेस्ता की सम्यता की भगिनी ही थी। इस अनुमान की कोई गंजाइश नहीं कि इसके बाद की शताब्दियों में भारत का ईरान और प्राचीन पश्चिमी एशियाई जगत से सम्बन्ध टट चका था। ई० प० 800 से ईरान के साथ भारत का सम्पर्क लगातार बना रहा। इसका प्रमाण कला की अनेक वस्तुओं के अति-रिक्त पत्यरों पर लिखे लेखों और संस्कृति और राजनीतिक क्षेत्र में दोनों देशों की भावनाओं और आदशों में अनेक सादश्यों से मिल जाता है। ई॰ पु॰ छठी शती में तो भारत के एक भाग पर ईरान का अधिकार भी हो गया था और कालांतर में सिंखु नदी ईरान के सम्राट दारा के विस्तत साम्राज्य और भारत के बीच सीमा बन गई। यह प्रदेश इस साम्राज्य का 20वां क्षत्रपक्षेत्र या । दारा ने अपने अभिलेखों में अपने को क्षयाययनम क्षयायय अर्थात राजाओं का राजा कहा है। वास्तव में प्राचीन भारतीय कल्पनाओं का वह सार्वभीम राजा था. महापदम नंद की भांति एकराट था। सच तो यह है कि सार्वभीम साम्बाज्य की कल्पना और आदर्श को चरितार्थ करने वालों में अखमनी बंश के राजा प्रथम थे। नन्दों ने इनके एक शताब्दि बाद इस कल्पना की आंशिक पाँत की । इसकी वास्तविक

राय चौषरी, पो० हि० ए० इं०, चतुर्थं संस्करण, पृ० 193-6

ए स्वेज इन्स्किप्सन आफ डैरियस इन टौलमैन, एंझियंट पॉसयन लेक्सिकोन एण्ड टॅक्स्ट्स, न्यूयार्क, 1908, पू० 50

पूरित तो मौधों ने ही की 1 निश्चित ही हमें इसमें किसी राजनीतिक उचार महण का निकलं निकालने की जस्दबाबी नहीं करनी चाहिये। सम्मव है कि उस सुग में भारत और ईरान दोनों एक ही राजनीतिक ऐतिहासिक प्रक्रिया से होकर गुजर रहें थे।

कला और सामान्य संस्कृति के क्षेत्र में यह बात और भी स्मष्ट रूप से देखी जा सहती है। सब तो यह है कि प्राचीन मारत की कला को भारतसुमेर और भारत-इंरान के सम्मकों की पूक-भूमि में देखा और समझा जा सहता है। यह सम्मकें पूम-यूगों से चला जा रहा या और काफी प्रभविष्णु या। भीयं, जुंग, आंध और कुथान कला में प्रयुर माता में ऐसे अभिप्राय, अलंकरण, युगतें और पैटर्न मिलते हैं जो सबंधा नवीन हैं और इनकें 'साम्मक् मूमेर, हिटाइट, असीरिया मांडरीनिया, कीट, पुरान्त, फोनेशिया, अवकमी और शक सम्यताओं में मिलते हैं।' कुयारख्वामी ने इन समान तस्वों और तकनीकी साद्यों की एक लम्बी सूची दी हैं और कहा है कि जहां तक आलंकारिक कला का सम्बन्ध है वीची के प्रस्त को छोड़ भी देती अवयब की दृष्टि से इसमें प्राय: कुछ भी ऐसा महीं है जिसे भारत की मिजी विशेषता कहा जा संवे। हां, ऐसी अनेक बातें अवस्य हैं जो भारत की स्व

<sup>1.</sup> पिरुचम एशिया में 'दिख्लिय' की करणना सबसे पहले बेबिलोन और असीरिय्य के राजाओं के मन में आई। किन्तु उसे असमनी राजाओं के, विशेषतः साइरस्ते एक्से बंटे कंबाइसेस और हाइस्टीस के बेटे दारा ने चरितार्थ किया। स्वेब के अभिलेस में बो नील नदी से लालसागर तक की नहर के खुदाने की यादसार में लिखाया गया है, दारा बड़े गर्व से कहता है, 'भें दारा, महान राजा, राजाओं का राजा, सभी देशों का राजा, इस विस्तृत पृथ्वी का राजा (हुं)। यह पदावली एतरियसाहाण और श्रीषायन भीत-मुब की पदावली से हुबहू मिलती है। देखिए चंदा: विगिनियस आफ पृत्त 17-20

"इन मन का निरुष्यं यही है कि विषय-वस्तु और अभिप्रायों की दृष्टि से प्रांड मीये पूग की कला और मीयें तथा दृग युग की कला में अधिक अन्तर नहीं हो सकता; ईहाम्ग, तालजवाबली, फुल्ले, और चंडावीयं का अंकन अखोक काल के कलाकारों में उतना ही सामत्य या, जितना नत्व-यूग में । ई० पू० की धनालियों में, सम्भवतः सहस्रालियों में भारत प्राचीन पूर्वं का एक आं था। यह प्राचीन पूर्व भूमध्यतायर से गंगा की धादी तक विस्तत था।"

भारत न केवल प्राचीन पूर्व का एक अंग था और एक ही मन्यता का दाय उसे ही मिला या बिल्ह प्रायः पकता प्रमाण इस बात का है कि ई० पू० आठवीं और सानवीं गताबित्यों में, विजेषकर ईरान से भारत का घिना सम्बन्ध था। उत्तर-पश्चिमा भारत और सिच के धारा के ईरानी साझाज्य का अंग बन जाने पर तो यह सम्पर्क और भी मुकर हो गया। बौद्ध और ब्राह्मण देवसास्त्र, परम्परा, पूजा-पदिन और प्रतिमा-पियान के, विशेषकर सूर्य और अमिन्युला के अनेक तत्यों का हेनु यही पनिष्ठ सम्पर्क था। दें ई० पूज पांचवीं-भीषी सती में खरोपठी लिपि की उत्पत्ति और विकास भी इसी सम्पर्क का परिणाम था। उत्विधिका में ई० पूज चीची सती के आसपास की अरमेंक लिपि में एक अभिलेख भी मिल चुका है। इसे क, दीसुनाग और नन्द राजाओं पर भी इस सम्पर्क का प्रभाव जरूर एडा होगा। किन्यु इसके प्रायं उन स्थानों से काफी दूर पड़ने थे, जहां इस दो सम्पताओं का प्रस्थाय प्रभाव था। वृष्ठ भारत पर ईरान का प्रभाव संभवता अप्रथक ही था।

जब पाटिलपुत्र के राजीसहासन पर मीयों का अधिकार हुआ और चन्द्रगुप्त मीये ने एक अखिल भारतीय साम्राज्य की स्थापना कर ली, जिसमें अफगानिस्तान भी शामिल था, तो यह साम्राज्य उस प्रदेश को भी छूने लगा वा जो कभी अवसनी साम्राज्य का हुदसस्यल रहा था। मीयों के राज्य

कुमारस्वामी : हिस्सी आफ इंडियन एँड इंडोनेसियन आर्ट, पू॰ 11-14; इसमें इस विषय पर समय रूप से विचार हुआ है। और भी Cambaz—L'Inde et L'orient Classique (Paris, 1937).

<sup>2.</sup> कुमारस्वामी, पृ० 22।

मार्शल: ए गाइड टु टैक्सिला, पृ० 9, 77-8

मौर्यकला 399

काल में तत्कालीन युनानी राजःओं से धनिष्ठ मैत्रीपूर्ण सम्बन्ध स्थापित हुए और मौयों और युनानी बास्त्री राजाओं और दरवारों के बीच राजनीतिक और सांस्कृतिक प्रतिनिवियों के आदान-प्रदान हुए । इन कारणों से परिस्थित ने नया मोड़ लिया। अखमनी राज्य मिटटी में मिल चका था और भारत जनके साम्राज्य से अलग हो चका था। ई० प० 330 में सिकन्दर महान ने ईरानी साम्राज्य को नष्ट कर दिया था। यह साम्राज्य कभी बड़ा बलशाली रहा था। अपनी विजयों को दढ करने की प्रक्रिया में सिकन्दर अखमनी साम्राज्यवाद, अखमनी कला और संस्कृति के जादू में आ गया। परिपोलिस में सिकन्दर के व्यवहार और युनानी और अखमनी सम्राटों की ईरानी संस्कृतियों के संमिश्रण के लिए सिकन्दर ने क्या प्रयत्न किये इनका बड़ा विस्तत और सजीव वर्णन प्लटाक ने किया है। ईरानी सम्राटों के लिबास में सोने के छत्र के नीचे वह दारा के सिंहासन पर बैठा करता था। उसने न केवल स्वयं दारा की पत्री स्तैतिरा से विवाह किया, अपित अपने मित्रों के भी ईरानी लडकियों से विवाह रचाये। सिकन्दर के इन मित्रों में एक सेल्युकस भी था, जो बाद में सेल्युकस निकेतोर नाम से विख्यात हुआ। इसने स्पितमेनीस की पुत्री अपमा का पाणिग्रहण किया था। ईरानियों-सी लिवास घारण कर के ही सिकन्दर को संतोप नहीं हुआ । प्लुटार्क ने लिखा है कि "इस यनानी सम्राट ने एशिया वालों के अधिकाधिक आचार-व्यवहार अपनाये और उन्हें भी कतिपय मेसिडोनियन फैशन ग्रहण करने को प्रेरित किया. क्योंकि उसका विश्वास था कि एकता छादने से नहीं आती बल्कि विचारों के सम्मिश्रण से आती है और तभी चाहे वह साम्राज्य से कितना ही दर क्यों न रहे. उसका अधिकार बना रहेगा। इसी हेत् उसने 3,0,000 (ईरानी) लडकों को चनकर उन्हें यनानी साहित्य की शिक्षा देने के लिए अध्यापक नियक्त किये और उन्हें मैसिडोनियन शस्त्रों की ट्रेनिंग देने की भी हमतस्था की ।"<sup>1</sup>

ऐसा प्रतीत होता है कि कला के क्षेत्र में भी ऐसा ही हुआ। एक और औपनिवेशिक यूनानी कला पर धीरे-धीरे ईरानी कला का विशेषकर ईरानी अभिन्नायों, पैटनों और तरहों का प्रभाव पड़ रहा या, तो दूसरी तरक ई० पू०

प्लूटार्क जिसे चंदा ने विगिनिंग्स पृ० 18 में उद्भृत किया है।

पांचवीं बाती से ईरानी कला भी आयोनियन और यूनानी प्रभाव प्रहुण करने लगी थी। में यह प्रभाव अवमनी काल और उत्तके बाद के यूग में और भी मुखर हुआ। जब मोयों का सम्पर्क परिचमी एशिया के औपनिवेशिक मूलानियों से हुआ, तो उन्न समय यूनानी और अवसनी कलाओं की परम्पराएं एक-दूसरे को काफी हद तक प्रभावित कर चुकी थीं।

सिकन्दर की मैसिडोनियन सेनाएं जब भारत-भिम से लौट गई और जब चन्द्रगृप्त मीर्य और सेल्युकस में मैत्री के सम्बन्ध बन गये तो मीर्यो की सेल्यकसवंशीय यनानी परिवारों से घनिष्ठ मित्रता हो गई थी। यह मित्रता कई पीढियों तक बनी रही। चन्द्रगप्त मौयं और सेल्यकस में विवाह-सम्बन्ध ही नहीं हुआ, बल्कि सेल्युक्स का राजदूत मेगास्यनीज भी पाटलिपुत्र में रहने लगा । चन्द्रगुप्त मौर्य ने सेल्यूकस के लिए कुछ भारतीय दवायें भी भेजी थीं, जो सम्भवतः उनका दत ले गया होगा। कहते हैं कि उसने हाइफैसीस में सिकन्दर की वेदी पर यनानी पद्धति में बिल भी चढाई थी। यनानी लेखकों ने इस राजा के दरबार के शिष्टाचार के जो वर्णन लिखे हैं उनसे इस पर अखमनी प्रभाव का आभास मिलता है। चन्द्रगृप्त मौर्य के पुत्र बिन्द्सार की सभा में भी सेल्यकस के पुत्र अंटिओक्स प्रथम का एक दत रहता था जिसका नाम डीमेक्स था, जो प्लैटिया का निवासी था। लगता है कि बिन्दसार को भी यनानी वस्तुओं से प्रेम था। कहते हैं कि उसने अंटिओकस को कभी युनानी शराब, अंजीर और कोई दार्शनिक भेजने के लिए लिखा था। अंटिओक्स ने इसके उत्तर में कहा या "हम आपको सखी अंजीर और मीठी श्वराव भेजेंगे, पर युनानी कानून दार्शनिकों के विक्रय की अनुमृति नहीं देता।" डायोडोरस ने एक यनानी लेखक का जिन्न किया है. जिसका नाम इयमवलस

<sup>1.</sup> Sarre, Die Kunst des Alten Persiens, qo 20-25,

कैरोटी, ए हिस्ट्री आफ आर्ट I, प्० 93-791, बेल : अर्ली आकिटक्चर इन वेस्टनं एशिया, प० 231।

हुन्द्शः का ई०ई० I, पू० xxxiv-xxxv, xlii; के०हि०ई०, I, पू० 433, वेबान : दि हाउस आफ सेन्युक्स, लंदन, 1902 पू० 297; रिमय : अली हिस्सी आफ ईडिया, पू० 128, पश्चियन इन्स्लूएंस आन मीयेन इंडिया, ६० ए० 1905 पु० 201-3

था। यह लेखक पालिबोध्धा के राजा से मिला था। यह राजा बिन्दसार अथवा प्रथम तीन मौर्य सम्राटों में से कोई एक रहा होगा। इस लेखक ने लिखा है कि इस राजा को 'यनानियों से बड़ा प्रेम था।' पश्चिमी एशिया और मिस्र के यनानियों -- यवनों से अज्ञोक की मित्रता तो प्रसिद्ध ही है। अज्ञोक ने इन प्रदेशों की **बम्म-विजय** का दावा किया है। ये प्रदेश उस सग में यनानी-संस्कृति के अंग थे। अन्य राज्यों के अतिरिक्त अंटिओक्स बीअस तथा उसके पडोसियों के प्रदेशों में उसने मनुष्यों और पशओं की चिकित्साका प्रबन्ध किया था। परब में सिकन्दर के उत्तराधिकारियों ने देवत्व का दावा किया था । असंभव नहीं कि अशोक द्वारा अपने को देवानंपिय-पियदिस कहने में इसी भावना की प्रतिब्वनि हुई हो । मेगास्थनीज और कौटिल्य दोनों एक ऐसे सरकारी विभाग का उल्लेख करते हैं जो विदेशियों की देखभाल करता था 11 इससे स्पष्ट है कि पाटलिएन ही नहीं, बल्कि अन्य प्रादेशिक राजधानियों और ब्यापार-केन्द्रों में उस समय पर्याप्त संस्था में विदेशी रहे होंगे । इसमें कोई संदेह नहीं कि इन विदेशियों में औपनिवेशिक यनानी अधिकांश में रहे होंगे और इनमें भी व्यापारियों की संख्या ही अधिक रही होगी। ई० प० तीसरी वती में तक्षशिला से कंदहार, परिपोलिस और ससा होकर एक रास्ता तिगरिस पर सेल्यसिया से मिलता था, जिस पर सार्थ चला करते थे। तक्षशिला से एक दूसरा पूराना रास्ता कंदहार, हैरात, हैकाटोम्पिलोस, एकवतना होकर सेल्यसिया जाता था । तक्षशिस्त्रा, काबुल-वैक्ट्रिया का रास्ता भी इसमें मिल जाता था। तक्षशिला एक महत्वपूर्ण मौर्य-प्रदेश की राजधानी थी और यह नगर पाटलिपुत्र का सम्बन्ध यूनानियों के पूर्वी साम्राज्य से जोडता था । इन स्थल-मार्गों के अलावा एक जलमार्ग भी था जो ईरान की खाड़ी से होकर सेल्युसिया और तिगरिस को तथा समुद्रतट के सहारे मिस्र को जाता था। ऊपर ई० प० चौथी शती के जिस अरमैक

मैक्तिंडल एंशियंट इंडिया, पृ० 54; कौटिल्यः अर्थशास्त्र, शामशास्त्री का संस्करण, प 144 (II 36)।

टार्न, डरूयू० डरूयू०, हेलेनिस्टिक सिविक्चेसन, अध्याय vii, पू० 199-214, जूगेट, पी०, मैसिकोनियन इंगीरियलिक्म, पू० 93-107, 353, 358

अमिलेख की वर्षा आयी है, वह इसी ब्लागार मार्ग का परिणाम था। इसी क्यापार मार्ग से युनानी हुत, ब्लायारी, यांशी, कलाकार, और शिव्यी बही संस्था में आये होंगे जिनकी देवनाल के लिए मीर्थों को एक पृथक विभाग का निर्माण करता पड़ा होगा। तत्वधिला से मिट्टी के कलले के हत्ये का एक दुकड़ा मिला है जिसमें सिंह्यमंथारी सिकटरर का सिर अकित है। इसी प्रकार साराय, बसाइ और पटना के क्षेत्र में भी ऐसी चीजें लिड्यूट मिला बाती हैं यो यूनान प्रतीत होती हैं या जिन पर यूनानी अमिप्राय मा जिलाइनें बनी होती हैं। ये सब इसी साम्पर्क का परिणाम रही होंगी। सम्भवतः में काफी बाद की है, तथापि इससे इस बात का महत्व नहीं घटता कि मीर्य दरबार से यूनानी पूर्व का घनिष्ठ सम्भव था। बस्कि इससे तो सही परिणाम निकल्ता है कि मीर्यों की अवनति और उतन के अनतर भी भारत के कतियम प्रदेश पनापी जनत से सम्भव बनाये हुए थे। अवविक मी मृत्यू के एक चाताब्रिक के भीतर ही एक यूनानी सेना चित्तीर के पता साम्पर्क तन का मता आई से साम्पर्क सा

मीर्य राजा और मीर्य दरबार दोनों को यूनानिवत के प्रेम था। कितु इसी प्रेम के कारण ही वे अवसानी कला और संकृति के सत्यके में आये। हो, सबू संपर्क अप्रवक्त अरूर था। जब मीर्यों ने अबिक भारतीय साम्राज्य की स्थापना की और जब मीर्ये कला अरूनी दोवाबास्त्रा में यी, उस समय अवसानी साम्राटों के बनवायी विद्याल स्मारक कर्तमान थे। वित्य और पंजाब पर अवसानी राज्य के दौरान करितरय अवसानी करों की अपिशायों का इन प्रदेशों में अदिवा के दोरान कित्य अवसानी साम्राटों के वार्याल स्वाहरों में प्रवक्त सा

<sup>1.</sup> आ० स० रि० खंड I, 1920-21, प० 2० फलक xvi, आकृति 2

<sup>2.</sup> बकोकार पूर्वोड्स, पृ० 12, फलक 13; आल्डाकिए संड I, 1917-18 पृ० 27, फल० ४ए। आहिति 2; बहुते, 1913-14, पृ० 182, से 791, फलक ४ए। आहिति (१). इसके साथ ही निजासमें के इस करने पर भी प्यान सीजिए कि भारतीयों ने बीच्य ही बहुत-बी यूनानी बस्तुएं जैसे जिलाड़ियों के प्रयोग की खुर-बनी और तेल के फालक बनाने सीख लिये, के हिल्हुं, I पृ० 418 मोवीं के यूनान-अम के संबंध में राय चीचुरी, पी० हिल्ए, इंल, चतुर्थ संस्करण, प० 245, रेखिए।

सेलखड़ी की गुबरैलाकार एक बारह-सिंघे की, जिसके पंख भी हैं, एक मॉर्स मिली है। इससे इनी प्रकार की अखमनी मूल की कतिपय अन्य वस्तुओं की याद हो आती है। "ईरानी तोलमान के चांदी के आहत सिक्के संभवत: अखमनी राजाओं द्वारा चलाये भारतीय सिक्के हैं।" किन्तु अखमनी शासन के अन्त के बाद भी संभवतः अलमनी कला-वस्तूएं भारत में आती रहीं। कटियस, डायोडोरस और एरियन ने भी लिखा है कि सिकन्दर ने तक्षशिला नरेश को अन्य वस्तुओं के अतिरिक्त सोने और चांदी के बर्तन तथा ईरानी राजाओं के तोशाखाने से बैबिलोन और ईरान के जरी के काम की काफी वस्तुएं भेट में दी थीं। यह भी कहा गया है कि भिड़ के ढहे की खदाई में ऊपरी सतह से निकली बहुत-सी वस्तुओं पर ''अवमनी कला का प्रभाव झलकता है।'' इनमें सोने को पीटकर बनाई गई चार चूड़ियां हैं जिनके मुख पर सिंह के सिर की डिजाइन है। एक कलसे के एक ओर के टकडे पर भी विशेष ध्यान देने की जरूरत है। इस दकडे पर पते की पुरानी डिजाइन बनी हुई है जो अशोक के प्रसिद्ध स्तभों के शीर्ष भाग की याद दिलाती है। सारनाथ से बलुए पत्यर का एक चमकदार शीर्ष मिला है, जिसमें कटावदार मुक्ट हैं; इंडियन स्यजियम में पटना की दो यक्ष मृत्तियां हैं, इनमें बिना कच्छे के फेंटा बांटने का ढंग और साँप की कूंडली साऊपर को गया भुजबंघ, जिसके सिरेपर साँप का मख है. ये अखमनी कला में भी मिलते हैं और तुरन्त उसकी याद दिलाते हैं। इस्पट्ट है कि उन व्यापार मार्गों से जिनका जिक ऊपर किया गया है, मौर्य-भारत न का युनानियों के माध्यम से मेडो-अलमनी कला और संस्कृति से अपेक्षाकृत अधिक सीधा और धनिष्ठ सम्पर्क हो गया था।

किन्तु मौर्यों के दरबार और उनके सांस्कृतिक आदर्शों पर पड़े अक्षमनी प्रभाव का इससे अधिक महत्वपूर्ण प्रमाण उन वर्णनों में सुरक्षित है जो यनानी

आ० स० रि० खंड I, 1920-21, प० 23, फलक xi, आकृति 2

<sup>2.</sup> कैं ए े हि, vi पo 40:; कैं हि इं 1, पo 319-44

<sup>3</sup>. कैं। हिं। इं। I, पृंध 359; सिमय: अली हिस्द्री आफ इंडिया, सतुः संग् पृंध 65-66

<sup>4.</sup> मित्र: 'ओरिजिन आफ दि बेल कैंपिटल, इं० हि० क्वा, vii, वृ० 229-30

लेखकों ने पाटलिपुत्र के नगर और उसके राजप्रासाद के दिये हैं। इन वर्णनों का आधार मेगास्थनीज ही रहा है जो स्वयं पाटलिपत्र में रहा था। इनके अतिरिक्त पाटलियत्र और उसके राजप्र।साद के अवशेष भी जिन्हें स्पनर और बैंडेल ने खोद निकाला है इस कथन की पृष्टि करते हैं। स्टाबो का कथन है कि पोलिबोद्या गंगा और एरन्नोबोअस (हिरण्यवाह=आधुनिक सोन) के संगम पर स्थित था। इसकी लम्बाई 80 स्टैडिया और चौडाई 18 स्टैडिया थी। यह समानान्तर चन्धं ज के आकार का था। नगर के चारों ओर लकडी की दीवार थी जिसमें बाण छोड़ने के लिए मक्के बने हुए थे। इसमें 560 बजें और 60 फाटक बने हए थे। स्टाबो के मतानसार पोलिबोध्या ठाटबाट में ससा और एकबतना की बराबरी करता था । बैंडल ने अपनी खदाई में पाटलिपुत्र के नगर की लकड़ी की दीवार को पालिया था। स्वनर ने पटने के पास बलंदी-बाग और कम्रहार से लकड़ी के विशाल भवनों के अवशेष खोद निकाले थे। डनमें एक भवन के अवशेष विशेष महत्व के हैं। इसमें पत्थर के विशाल खम्मे खड़े हैं जिन पर कोई विशाल स्तंभ-मंडप की छत रही होगी। लकड़ी के एक चब्तरे पर कभी 80 खम्भे खड़े थे, इनके ऊपर लकड़ी की ही छत रही होगी। स्पूनर को इनमें कम से कम एक खंभे के नीचे का हिस्सा प्रायः अविकल अवस्था में में मिला था। यह अशोक के स्तंभ जैसा ही विकना, श्रेष्ठ पालिशदार, और चुनार के बलुए पत्यर का है। भारतीय नगरों के बारे में एरियन ने लिखा है कि इसके सभी नगर नदियों या समद्र के किनारें हैं। ये लकड़ी के बने हैं; क्योंकि ईंटों के बने नगर बरसात की नदियों की बाद का अधिक समय तक सामना नहीं कर सकते, इनका पानी कंगारों से ऊपर उठकर मैदानों में फैल जाता है। किन्तु जो नगर अंचाई पर बसे हैं, वे ईंटों और मिट्टी से बनते हैं। स्पनर और बैंडेल की खुदाइयों से स्ट्राबो और एरियन के वर्णनों की पुष्टि होती है। इनसे इस बात की भी पुष्टि होती है कि पत्थर के इस्तेमाल से पहले वहां ठाटबाट के भवनों के निर्माण में भी सामान्यतया लकड़ी का ही प्रयोग होता था। स्पूनर की ही खुदाइयों में पहली बार पता चला कि पाटलिपुत्र के कम से कम एक मकान में पत्यर का प्रयोग हुआ था और यह भवन स्तंभ-मंडप था। पाटलिपुत्र के शानदार महलों को देखकर स्पूनर को पर्सिपोलिस में दारा महान

# मैं क्त्रिंडल, बैडेल और स्पूनर, पूर्वोद्धत

के बनवाये शतस्तंभ मंडप का स्मरण हुआ था। स्पूनर का कथन है "कुन्नहार के मंडप के फर्श पर खंभे चौकोनी बराबर दरी पर लगे हैं। खंभों का यह वर्गीकार दूरी में विन्यास भारत में अन्यव कहीं नहीं मिलता: अखमनी मंडप में खंभों का विन्यास इसी तरह का है। खंभों पर जो पालिश है, उसकी तक-नीक का भारतीयों को पता न था, यह भारतीय स्थापत्य की परिधि के बाहर है और परियोलिस की कारीगरी से हबह मिलती है।" अशोक के स्तंभों की उत्पत्ति और उनके रूपविधान की बात जाने दें--इस प्रवन पर आगे विचार करने का अवसर मिलेगा- तो भी इस बात में कोई संदेह नहीं कि मौयों के स्तंभ-मंडर की प्रेरणा और उसकी सामान्य डिजाइन दारा के शत-स्तंभ-मंडप से ली गई है। यनानी लेखकों के विवरण से जात होता है कि पाटलिपुत्र में चन्द्र-गप्त मौर्य के राजप्रासाद में अनेक बड़े-बड़े कक्ष थे, जिनके चमकते खम्भों में सोने की लतापत्रावली और चांदी की चिड़ियां बनी हुई थीं। सुनहस्त्री लतापत्रावलि के टकडे तो कन्नहार की खदाइयों में मिल भी चके हैं। हमें इस बात का पता है कि एकबतना के महलों के कक्षों में चमकते खंभे लगे हुए थे जो देवदार और सरों की लकड़ी के बने थे। इन पर सोने की लतापत्राविल को देखकर दारा के पर्यक से ऊपर लटकती अंगर की बेलों की याद हो जाती है। यह लीडियन पीथियस और शायद आयोनियन कारीगरी की देन थी। यह बतलाना तो कठिन है कि पाटलियुत्र के मौर्य स्तंभ-मंडप का विचार चंद्रगुप्त मीयं के मस्तिष्क की उपज था या उसके किसी उत्तराधिकारी का । मेरी व्यक्ति-गत राय यह है कि इसका निर्माण अशोक के मार्ग-दर्शन में हआ था। किन्तू इसमें सन्देह की जरा भी गंजाइश नहीं है कि इसका निर्माण प्रथम तीन मौर्य राजाओं में से ही किसी ने कराया था। यह भी असम्भव नहीं कि पाटलिएव के इस भवन के निर्माण में अखमती जैली का ग्रहण अखमती और भारतीय शिलियों के सम्पूर्क का फल नहीं था, अपित मौर्य सम्राट (अशोक) ने अपने राजकीय लवाज के अंग के रूप में अखमनी दरबार-ए-आम के नक्शे का कामत: भारतीय रूपांतरण करके करवाया था<sup>1</sup>।

यह कहा गया है और इस तर्क में वल भी है कि अक्षोक के अभि-लेखों से मौर्य साम्राज्य का जो स्वरूप प्रकट होता है, उस पर यूनानियों और अलमिनयों के आदर्शों का प्रभाव है।' यह बिल्कुल असम्भव भी नहीं है। पर बस्तु-स्थित चाहें जो भी रही हो, तय्य यह है कि अशोक के अभिलेखों से ही पता चल जाता है कि उस पर उसके पूर्वचर्ती अखमनी सम्राट का कितना ऋषा है। अपने आदेशों को लिखित रूप में पूरे साम्राज्य मे प्रचारित करने का विचार हो नहीं, बल्कि अभिलेखों का रूप भी दारा से प्रभावित है। दारा के बेहिस्तुन अभिलेख के सुसा के संस्करण के अंत में लिखा है:

''दारा राजा ने (इस प्रकार) कहा, और मज्द की कुपा से मैंने अभिलेख की शैली बदली...जैसी पहले (प्रचलित) न थी...और यह लिखी गई... तब मैंने अभिलेखों को सभी देशों में भेजा और लोग...'

जैसा कि कोल्डवे की एक खोज से पता चलता है इनकी प्रतिलिपियां चमडे या इंटों पर तैयार की जाती थीं। अपने आदेशों के प्रचार के लिए अशोक ने भी इसी प्रकार की व्यवस्था की थी (चट्टानलेख xiv, किंग आदेशलेख I, स्तंभलेख vii) राजादेशों की चट्टानों (और पत्थरों के स्तंभों) पर खदवाने का विचार ही अखमनी चाल-व्यवहार से प्रेरित है। अशोक के अभिलेखों के रूप के बारे में सेनार्ट ने बहुत पहले ही कहा था कि अखमनी राजाओं के अभिलेखों से इनका घनिष्ठ साम्य है। अशोक के अभिलेखों का प्रारम्भ इस प्रकार होता है—'देवानंपिय पियदिस एवमाह'। सेनार्ट के मतानसार "भारतीय अभिलेखों में यह शैली निराली है। दारा से लेकर आर्टक्सेक्सींज ओखस तक सभी अखमनी राजाओं के अभिलेखों का आरम्भ थतेष दरयवज्ञा क्षयायय अर्थात राजा दारा ने इस प्रकार कहा या थतेय क्षयर्ष से होता है। उसकी सारी घोषणाओं का आमख यही है। अन्य पुरुष की इस शब्दाविल के तुरन्त बाद उत्तम पुरुष का व्यवहार हुआ है। इसके अतिरिक्त इस अपूर्व तथ्य की ओर भी ध्यान देना होगा कि अभिलेखों के लिए दोनों दिपि, लिपि शब्द का व्यवहार करते हैं। जैसा कि हम देख चके हैं कि नितांत स्वतन्त्र प्रमाणों के आधार पर हमें स्वीकार करना पडता है कि यह भारतीय शब्द ईरान से लिया गया है। अशोक ने नितान्त विशिष्ट रूप में प्रजा को घम्म के अनुकुल आचरण करने का जो आहान किया है. उसकी प्रेरणा भी अखमनी व्यवहार से ही ली गई है जिसका प्रारम्भ दारा ने अपने अभिलेखों (बेहिस्तून और नस्श-ए-हस्तम अभिलेखों) से किया था।<sup>3</sup>

<sup>1.</sup> वही, पृ० 17-20

<sup>2.</sup> बही, पृ० 21-26

<sup>3.</sup> go ço qo xx, qo 255-56

मीर्यकला 407

दो महत्वपूर्ण तथ्य प्रकट होते हैं। पहला यह कि मौर्य-युग के जो भी अवशेष बच रहे हैं, वे मौर्य-दरबार की ही उपज हैं अर्थात उनकी रचना मौर्य राजाओं से 'हकुम पाइ' और सम्भवतः उनके निजी मार्ग दर्शन में ही हुई थी । इसरी बात यह है कि मौर्यों को दरबार और स्वयं मौर्य राजाओं को युनानियत से प्रेम था और साथ ही वे अखमनी कला और संस्कृति के प्रभाव में भी थे । सम्भवतः इसी कारण भारत में पहली बार इस युग में कला के क्षेत्र में किसी ऐसे पदार्थ का प्रयोग करने का विचार आया जो चिरस्थायी हो। मित्तकला और स्थापत्य में पत्थरों का इस्तेमाल निरायास और बड़ी कुशलता से हुआ। साथ ही हमें यह भी मानना होगा कि भारत में प्राङ्गीर्यंकला का अस्तित्व या जो अभित्र्यक्ति के रूप में मस्यत: लकडी का और आंशिक रूप में कच्ची ईंटों, मिटटी, हाथी दांत, धातु और मणियों का प्रयोग करती थी। कवायली और आदिम दृष्टिकोण के कारण कलाकार और हनर अपने सीमित क्षेत्र में ही बन्द थे। अभिव्यक्ति के सीमित उपादानों का अंकश उन पर था । किन्त इन्हें अभि-प्रायों. डिजाइनों और पैटनों का एक बहुत बड़ा भंडार प्राप्त था। यह भंडार भारत और प्राचीन एशियाई जगत को समान दाय में मिला था। इसके अतिरिक्त मेगास्थानीज, कौटिल्य और स्वयं अशोक के अभिलेखों

इसके आतारस्त मागस्यनाज, कांटिया और स्वय अशाक के अभिकेसां से विदित्त हों गाई कि मार्ग का प्रधानात निर्मात केदित आदि कारिन के हम में संबंदित था और मोर्ग सम्राट परोपकारी निरंकुत शासक थे। अयोक की पम्म-पिजय धार्मिक मिसनारी आरोजन से अधिक साम्रान्य की नीति थी। उसने क्यानी अजा को धमंदित दिरं, उनके पीछे कानून जैमी ही शक्ति की। अयोक तो बहां तक जा चुका था जहां से धम्म की अपनी करना के अनुरूप बहु अपनी प्रजा के सामाजिक और धार्मिक जीवन का निरमन कर रहा था। राजा और उनके समासद अपनी शिक्त की नामाजिक और अपनी अजा के अभिकेसों के उसकी इस आपाजक कर सामाजक के सीन के अपने का नामाजक के सीन के अपने का नामाजक के सीन के अपने का नामाजक के सीन के अपने के सीन के स

मौर्यं कला का विवेचन इसी ऐतिहासिक और सामाजिक पृथ्यमूमि में अपेक्षित है। इससे हमें मौर्यंकला के दृष्टिकोण और आदर्शों को समझने में सहायता मिलेगी।

## Ш

#### स्तंभ

ये स्तंभ खुब चमकदार, लम्बे, मुडौल और एकाश्मक हैं और खुले आकाश के नीचे बिना किसी सहारे के खड़े हैं। ये बुंडाकार हैं अर्थात ऊपर से नीचे की ओर अधिक मोटे हैं। ये अपने में पूर्ण और स्वतन्त्र हैं। वस्तुतः इसमें कोई संदेह नहीं कि ये मौयों की दरबारी कला के सर्वोत्तम प्रतिनिधि हैं। दिल्ली-मेरठ, लौरिया-अराराज, लौरिया-नन्दनगढ, रामपरवा (सिंह शीर्ष वाला), दिल्ली-तोपरा, संकिस्सा, सांची और सारनाथ के स्तंभों पर अशोक के आदेशलेख खदे हैं। बिना लेख के स्तंभों में अब तक रामपुरवा (सांड शीर्ष वाला) बसाइ-विश्वीरा (एक सिह-शीर्ष वाला) और कोसम (जिसका शीर्ष अभी तक नहीं मिला) के स्तंभ हैं। स्तंभों में एक तीसरा वर्ग भी है जिस पर दानलेख खदे हैं। इनमें कम से कम दो का पता है। ये स्तंभ रुम्मिनदेई, और निगाली-सागर में हैं। स्तंभों में बसाढ-बखीरा और लौरिया-नंदनगढ के शीर्ष अक्षत रूप में अपनी जगह पर हैं, रामपुरवा (सांड और सिंह दोनों शीर्ष), संकिस्सा, सारनाथ, और सांची के स्तंभों के शीर्ष कुछ न कुछ टुटे-फटे रूपों में मिल गये हैं। लौरिया-नन्दनगढ और बसाइ-बिखरा के स्तंभों और रामपरवा के एक स्तंभ में जंघे के बल बैठे हुए सिंह का, संकिस्सा के स्तंभ पर खड़ा हाथी, रामपुरवा के दूसरे स्तंभ पर खड़ा सांड, और सारनाय और सांची के स्तंभों पर पांच सिंह पीठ से पीठ मिलाये मंडित हैं। लौरिया-अराराज के स्तंभ पर संभवत: गरुड की माँत रही होगी। मजफ्फरपर जिले में सलेमपूर नामक गांव से एक स्तंभ के शीर्ष का एक खंड मिला है जो इस समय पटना-संग्रहालय में सरक्षित है। यह भी चनार के बलए पत्थर का बना है. और इस पर मौर्यकालीन पालिश है । यह कृति भी सम्भवतः मौर्यकालीन है। इस पर चार सांड सारनाय के सिंहों की भांति पीठ में पीठ सटाये एक

चन्दा : बिगिनिग्स . . . प० 23

वर्गाकार सादे फलक पर बैठे हैं। ये पतु एक चौकोर पत्थर पर उपर से रखे गये होंगे, जिस पर अता-पुष्प का अलंकरण बना है। हम्मिनदेई स्तंम पर अक्ष्य रहा होगा।

आठवीं शताब्दी के एक ऐसे ही सिहली चित्रण के आधार पर कहा गया है कि स्तंभों के शीर्षों पर कोरे हुए ये पश-हाथी, घोडा, सांड और सिह—चार दिग्पा हैं। विहल में आठवीं सताब्दि की यह परिभाषा अशोक काल के पारिप्रेक्ष्य में भी सही है, इस मान्यता में संदेह है। यह भी निश्चय-पूर्वक नहीं कहा जा सकता कि ये पश बौद्ध-प्रतीक ही हैं। घोडे को छोडकर शेष पश-इन में लौरिया अराराज का स्तंभ शीर्ष भी जिसे गरुड माना जाता है---प्राचीन ब्राह्मण परम्परा में भी स्वीकृत थे। इसमें गज-विशेषकर रवेतगज-की मान्यता बौद्धों में भी थी (देखिए, घौली का गज और छठे आदेश लेख के अन्त में लिखा सेतो =सफेंद्र शब्द इसमें गिरनार के तेरहवें चटटान लेख के नीचे के हाथी का परोक्ष निर्देश है, कालसी की चटटान के उत्तरी मख पर एक हाथी का चित्र खोदा गया है जिसके नीचे गजतमे शब्द लिखा है जिसका अर्थ है श्रेष्ठ गज)। रूपनाय और सहसराम के चटटानलेखों और सातवें स्तंभलेख के सुक्ष्म अध्ययन से विदित होता है कि अशोक ने जब अपनी घम्मलिपि लिखाने का निश्चय किया तो उस समय कतिपय स्तंभ खडे किये जा चके थे जिनपर आदेशलेख भी खुदे थे। ये स्तंभ अशोक के पूर्व के भी हो सकते हैं, अतः इनका सम्बन्ध बौद्धों से नहीं रहा होगा। कुछ धर्म-स्तंभ तो अजीक ने स्वयं खड़े करवाये थे। अन्त में, यह भी कहा गया है और इस तर्क में बल भी है कि पशओं की आकृतियों से मंडित ये स्तंभ आदिम पश-यपों के पत्यरों में परिवर्तित इप मात्र हैं।3

अञ्चाक के अभिलेखों के आंतरिक प्रमाण से मोटे तौर पर यह बतलाना सम्भव है कि इन स्तंभों में कौन पहले बना और कौन उसके बाद। इम्मिनदेई का स्तंभ अञ्चोक के बीसन अभिषेक-वर्ष में लगवाया गया, जनकि

स्मिय: ए हिस्ट्री आफ फाइन आट इन इंडिया एंड सीलोन प्०, 18, हल्ला: का इं० इं०, I, प० प्रश्नां

स्मिथ: 'मोनोलियिक पिलसं आफ अशोक' ZDMG, 1911

<sup>3.</sup> चंदा, बिगिनिग्स, पू॰ 31-33

रामपुरवा का स्तंभ छब्बीसर्वे वर्ष में । लौरिया-नंदनगढ़ का स्तंभ उसके एक साल बाद लगा इस पर छहीं स्तंभ-तेख खुदे हैं। सारनाथ का स्तंभ अट्टाईसर्वे वर्ष से पूर्व न लगा होगा, क्यों कि हसगर जो आदेश-लेख खुदा है, वह अग्य किसी स्तंभ पर नहीं मिलता। चाहें जो भी हो, सभी विद्वान इस बात पर एकमत हैं कि यह स्तंभ अशोक के अन्तिम राज्य-वर्षों का है।

इन स्तंभों और इनके शीर्षों की शैली का प्रमाण भी इसी कालकम की पुष्टि करता है । जहां तक स्तंभों का सम्बन्ध है, बसाइ-बखीरा का स्तंभ एक निश्चित प्रस्थान बिन्दु का सुचक है। अन्य स्तंभों की तुलना में इसकी यष्टिभारी और आकार में छोटी है. इसकी कारीगरी अपेक्षाकत अपरिष्कत है। शीर्ष के नीचे का वर्गाकार फलका सादा है। यह स्वयं इस बात का सब्त है कि यह सबसे पहले की रचना है। इस फलके का उसके नीचे की घन्टी के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है। फिर इसका परिमाण भी विरूप है। इसके शीर्ष की आकृति-वैठे हुए सिंह-का निर्माण युष्टि से स्वतन्त्र रूप में हुआ है। इसकी रचना में परिष्कार का अभाव तो है ही. साथ ही इसने अभी वह रूप घारण नहीं किया था जब स्तंभ की यब्टि, शीर्ष और उसके नीचे का फलका एक समन्वित रचना के संतुलित अंग प्रतीत हों। संकिस्साका हस्तिमंडित स्तंभ मंजिल का अगला स्थान है। यहां पश-आकृति के निर्माण में अनाड़ीयन और विरूपता का युग समाप्त हो चुका है। इसका हाथी हुष्टपुष्ट है। इसके अवयवों में संतुलन है। इसकी तुलना घौली के हाथी से हो सकती है. जिसका निर्माण अशोक के ग्यारहवें-बारहवें राज्य-वर्ष में रखना होगा। हाथी के पैरों के बीच की जमीन का चटटान की डिजाइन से भरना और पश के नीचे की पटटी के अलंकरण में नीचे की किनारी में ही नवशे बनाना, ये दोनों बातें यह प्रकट करती हैं कि अभी डिजाइन और कारीगरी आदिम अवस्था में ही थी। सम्भवत: काष्ठ की ही डिजाइन का इसमें रूपांतरण हुआ है। विशेषतः किनारी का अलंकरण तो काष्ठ का ही स्मरण दिलाता है। किन्तु फलका अब चौकोर के स्थान पर गोला हो चका है। उसने अब जो रूप धारण किया है इसमें ऊपर के पश और यष्टि के शीर्ष के बीच यह लय-सामंजस्य स्थापित करता है। सांड के शीर्ष से मंडित रामपुरवा का स्तंभ शैली की दब्टि से इसी काल का है। इसे हम इसका जोडीदार मान सकते हैं। इसका सांड ऊर्जस्विल और नैपर्गिक

मौर्यकला 411

तो है, पर इसका अपने नीचे की पटटी और यध्ट के शीव से परा तालमेल नहीं है। पटटी के लता-पूष्प का अलंकरण अपेक्षाकृत विरूप और अपरिष्कृत है। किन्तु कालकम की दृष्टि से यह सिंह-मंडित रामपुरवा स्तंभ या तदनुरूप औरिया-नन्दनगढ़ के स्तंभ से अधिक दूर का नहीं हो सकता। इन दोनों स्तंभों में पशु के नीचे की पटटी कलात्मक दृष्टि से यृष्टि के शीर्ष से समन्वित और समवयव है । इसके अलंकरण में हंसों के जोड़े चोंचें मिलाये दिखाये गये हैं। किन्तु जहां रामपूरवा का सिंह अपने फलके में पूर्णतया अन्तर्विष्ट है, वहां नन्दनगढ़ का स्वयं को फलके के घेरे में फिट नहीं कर पा रहा है। इसका पूटठा और पिछले पैर असंतुलित होकर फलके के बाहर प्रक्षिप्त हो रहे हैं। स्तंभों के विकास की अन्तिम मंजिल सारनाथ और सांची में दीखती हैं। दोनों स्तम्भों पर कन्यों से जुड़े चार सिंह पीठ से पीठ सटाये दिखाये गये हैं। अन्य स्तम्भों का शीर्ष जहां सिंह, सांड या हाथी के रूप में किसी एक पश्चमृत्ति से बनता है, इन स्तम्भों में सिंहों के ऊपर एक बौद्ध चिहन-धर्मचक बना हुआ था। सलेमपुर का स्तम्भ जिसके शीर्ष पर चार सांड पीठ से पीठ सटाये जडे हए हैं, इसी वर्ग का है और वह भी विकास की इसी अवस्था का सुचक है।

हम आगे इस प्रश्न पर विचार करेंगे कि काल-कम का यह पौर्वापर्य पशु-आकृतियों के शिल्प के अध्ययन से किसी सीमा तक पुष्ट होता है।

लीरिया-न्यन्तपड़ का स्तम्प जय्य मार्थी साम्यों से सर्वया सुरक्षित और क्रांक विभिन्न जयवर्षों का स्थाट विश्व सामने आ जाता है। यभी मीर्थ-तम्भ चुनार के यच्यर से कोरे गये हैं और उन पर सीचे की तरह चमकती पाक्षित है। यह पाक्षित सम्मत्वतः पदय पर सिक्तिश की तारह चमकती पाक्षित है। यह पाक्षित सम्मत्वतः पदय पर सिक्तिश की तारह चमकती पाक्षित है। यह पाक्षित सम्मत्वतः पदय पर सिक्तिश की तार्वित के प्रयोग से आई है। एक ही पत्य के स्वत्मान के बनुमान होता है के चुना के पाक हों कोई कला-केन्द्र रहा होगा, जिसे सीचे मीर्थ-तवार का वेरसण प्राप्त था। इस जनुमान की पुष्टि का एक बातिरक्त कारण और है। अर्थ-यों स्वत्ममें का निमाल होता गया इनके बाकार में संसुकन जाता गया है। उन्तर्भों के विभिन्न अर्था, जेंसे पहुंच आहर्ति, उनके नीचे को पट्टी बीर यदि-योंचे में रूप-मानंबस्य आता गया है और इस जीर तकनीक की इपिट से वे एकप्रण होते पर्ये हैं। इस एकप्रण लात समस्या का कराकारों को सामना करना पढ़ा जो दे दक्ष समायान में उन्हें निरत्यत अधिकारिक सकताता मिलती

गई है। स्तंम के मुख्य अवयव हैं: (1) ब्रष्टि, यह सादी और चिकनी है, इसका आकार मोला है और नीचे का बत्त ऊपर की ओर पतला होता गया है, यिन्द सदा एक ही पत्यर को कोर कर बनी है; (2) ब्रष्टि के शीर्ष पर पत्या की आकृति है वो ईप्त धनुपाकार कमल की पंजुड़ियों के अभिप्राय से बनी प्रतीत होती है। घन्टे की लम्बाई और उसका घरा व स्तम्भों की लम्बाई के अनुपात में घटना-बढ़ता रहा है, यिट के सिर के बीच में तावे की एक बेलनाकार कोल शीर्ष और पिट को बोहती थीं); (3) फल्क का बार्वा पत्रा होती थीं); (3) फल्क का बचार्य पत्रा कहा कि कील को शीर को शीर से बोहती थीं); (3) फल्क का बचार्य पत्र अकृति के नीचे की पट्टी, वो प्रायमिक नम्तों में चौकोर और सादी है और बाद के नमृतों में चोल और अल्डक है और इसका अनुपात पद्या बढ़ता रहा है; और (4) स्तंम को मंहित करने बाली पश्च-आकृति। इसमें पश्च को कमी देठे हुए दिलाया गया है और कमी बड़े। आकृति हमेवा बिना किसी अपबाद के सर्वतोभद्र बनाई गई है, और पन्-आकृति और उसके मीचे की पट्टी एक ही पत्यर से बनती है। अब हम प्रत्येक अववय पर अक्षा-अल्डा स्वार करने।

अन्य अवयवों की भांति यदिट की सतह नापतील कर बनाई गई है और सब जगह शुद्ध उत्तरी है। लौरिया-नन्दनगढ़ के स्तंभ और अन्य स्तंभों के टकड़ों के परीक्षण से पता चलता है कि यध्टि का परिमाण आकर्षक और सुन्दर है। इसका अपवाद केवल बसाढ-बखीरा का स्तंभ है जो अपरिमार्जित है। तल-प्रदेश में पत्यर के भोटों या ईंटों की चुनाई में वे आज तक अपने स्यानों पर खड़े हैं। इससे इनकी स्थिरता ही प्रकट होती है कि वे अपने ही गुस्त्व से खड़े हैं। यष्टि के सिर पर घन्टानुमा आकृति रखी है। कतिपय उदाहरणों में, जैसे रुग्मिनदेई के स्तंभ में युद्धि से अकस्मात ही शीर्ष का संक्रमण हो गया है । किन्तु अन्यत्र बीच में कुछ तमने और डिजाइन बनाकर संक्रमण को नैसर्गिक और क्रमिक किया गया है। बसाइ-बस्तीरा के स्तंभ में यष्टि और घन्टे के बीच तीन नमूने बने हैं जिसमें रस्सी, दाना और षिरनी की डिजाइन हैं। लौरिया-नन्दनगढ के स्तंभ में भी ऐसे नमने हैं। अन्यत्र सादे नमुने बने हैं। इसके सिर का ईखत धनवाकार घन्टे का अलंकरण शतदल की पंसुड़ियों से हुआ है। पंसुड़ियां लम्बी हैं। इनके बीच में तेज पतली मेड़ें हैं और इनका अंकन अत्यन्त रीतिबद्ध है। किनारों पर चौड़ी और गोल पट्टी है। पंखुड़ियों के उपांतों की जमीन में छोट-छोटे नमने बने हैं। सबसे पुराने मौर्य-स्तंभ अर्थात् बसाढ़-बसीरा वाले में यष्टि की चोटी और

मौर्यकला 413

उसके ऊपर के चौकोर फलके के बीच का संक्रमण पश्चिमी-एशियाई बटी हुई रस्सी के नमने से भरा गया है। रामपूरवा के सिंह मंडित स्तृप और सारनाय को छोडकर अन्य सभी स्तंभों में इस डिजाइन की आवित्त हुई है। अन्य मौर्य स्तंभों में शीर्ष देखने में एक जैसे ही लगते हैं, किन्तु मध्य की उन्नत भिम और किनारी के नमनों को अधिकाधिक साफ-साफ और तेज दिखाने का प्रयत्न किया गया है और इनके अंकन में रीतिबद्धता बढती जाती है। इन प्रवित्तयों का पूर्ण परिपाक सारनाथ में हुआ है। मीर्यकालीन घन्ट्रेनमा यष्टि-शीर्षों का वास्तविक सौन्दर्य उनके कमल-पत्रों के कोमल वक्र और उनके प्रांजल और लय-युक्त परिमाण में है। जिस प्रांजल, मनोरम, साधु, सचिक्कण, विशाल और शुंडाकार यध्टि के शीर्ष को ये महित कर रहे हैं उनके वैषम्य से सफल प्रदर्शन से इनका सीन्दर्थ और भी बढ़ जाता है। यष्टि और पश् आकृति के नीचे की पटटी के अतिरिक्त शीर्ष के अध्ययन से भी पता चलता है कि इनमें कलात्मक विकास की कई मंजिलें रही हैं। यद्यपि इनके आधार पर किसी कालकम का निणय कर सकना तो कठिन है, तथापि इतना तो स्पष्ट ही है कि इनमें रूप और रेखाओं के अंकन में लय की सिद्धि प्राप्त करने का बरावर प्रयत्न किया गया है। पश आकृति के नीचे की पटटी वास्तव में पश का पादपीठ ही है। यह पादपीठ शुरू में चौकोर और सादा था, फिर यह गोला हो गया और अलंकृत भी होने लगा। अलंकरण का रूप प्रारम्भ में दवा हुआ था, फिर यह पृष्ट होने लगा और इसमें तरह-तरह के अभिप्राय और डिजाइनें उभारी जाने लगीं। इस प्रकार ऊपर के पशु और नीचे की घन्टेनुमा आकृति से इस पट्टी के सामंजस्य में निरन्तर वृद्धि होती गई । इन सब विकासों को ध्यान से देखकर कोई भी विदश्य समीक्षक स्थापत्य के इस अंग का जो अपने में स्वतन्त्र है, क्रमिक विकास बतला सकता है। पशु-आकृति उसके नीचे की पटटी और घंटानमा आकृति को एक साथ देखने पर स्तंभ का जो समग्र रूप आँखों के सामने आता है, उससे बसाढ़-बसीरा से संकिस्सा के रास्ते सारनाय तक के इसके विकास की विभिन्न मजिलें साफ हो जाती हैं । शरू में इसके अवयवों का आपस में कोई तालमेल न था, वे तिल-तंदलवत अलग-अलग प्रतीत होते थे, इनके परिमाण में कोई संतुलन नहीं है। रेखाओं में जड़ता है। धीरे-धीरे इनके अवयवों में संतुलन आने लगता है। सारनाय तक पहुँचते-पहुँचते ये एकाकार हो जाते हैं, जहां सभी खंड स्पष्ट परिष्कृत और सनिश्चित हैं, अंगों के परिमाण में पूर्ण संतुलन है। सारनाय का यह स्तंभ

सर्वांग सन्दर है। इसकी रेखाओं में अथ से इति तक प्रवाह है। यष्टि से ऊपर के पूरे भाग का स्वरूप विरस्थायी रचना के रूप में इतना परिस्फट हो जाता है कि मौर्य-स्तंभ अपना विशिष्ट प्रभाव छोड जाते हैं। आदिम पश-यपों से प्रारम्भ करके चिरस्थायी रचना का स्वरूप ग्रहण करने में निश्चित ही एक लम्बा रास्ता तै करना पड़ा होगा। किन्त राजा की इच्छा-शक्ति, राज्य के साधन, एक परोपकारी राजा की व्यक्तिगत अभिरुचि और आदर्श और सम्भवतः विदेशी सहायता और पेरणा भी जो मौर्य-दरबार की कृतियों में मखर है—इन सभी के सहयोग से यह लम्बा और कठिन रास्ता इतनी जल्दी पार हुआ । स्तंभों में जो सौन्दर्य है, वह बाद की भारतीय कला में कहीं नहीं मिलता। खले आकाश के नीचे स्वतन्त्र रूप में खडे और अपना विशिष्ट कलात्मक रूप धारण किये. अवस्रवों में पर्ण . संतलन और लग स्थापित किये, इन स्तंभों से एक समन्वित और एकाकार रचना का आभास मिलता है। इनकी यष्टि और चोटी के निर्माण में प्रांजलता है, सीन्दर्य है और इनके ऊपर का पश कितना सजीव और गरिमामय है। सच तो यह है कि विश्व भर में स्वतंत्र रूप से जितने भी स्तंभ बने हैं उनमें कहीं इस कृति का कोई जोड नहीं है।

इसमें कोई संदेह नहीं कि इनके निर्माण की प्रेरणा विदेश से मिली। पत्थर का अकत्यात उपयोग और वह भी त्यापत्य कला में बड़ी-बड़ी दिजाइनों जोरे दिवाल कृतियों के िछए, जादिय जाकृति और छिन से सजीव और पिरकृत अंकन का दूत विकास, और सारे दृष्टिकोण का आदिम से सारि हो जाना, यह सब बात यही प्रकट करती है कि प्रेरणा बाहरी थी। अजेव असर कहा गया है और यह कथन निस्तार भी नहीं है कि प्रेरणा का को अवेव असमनी राजाओं का ईरान था। कुछ विद्वानों ने तो यह भी मुझाया है कि ये मूल अवसमी राजाओं का ईरान था। कुछ विद्वानों ने तो यह भी मुझाया है कि ये मूल अवसमी रतंभ के भारतीय प्रतिक्य ही हैं, जिसमें भारत के अनुकूल यिव्हानों के दस्ता में स्कारत हिंगी हैं। व्हाण की इस सीमा से कतियथ सिहानों के दस्ता में स्कारत किया है और इन विद्वानों के तर्क भी निशाद नहीं हैं। यर तथ्य यह है कि कम कला-समीक्षक ऐसे हैं जिन्होंने गम्भीरता से इस बात में संदेह प्रकट किया हो कि मीर्थ-तंभों के निर्माण के पीछे पिरिचम-परिवास के कला रूप सामान्य रूप से और अवसनी प्ररेषणा प्रत्यक्ततः और विवेधतः काम नहीं कर रही थी। मीर्य का एशिया के यूनानियों से सम्बन्ध होने का हों पता है। मीर्य रदार के आदशी और उसकी परप्रपालों पर

मीयंकला 415

अखमनी विचारों का वितना गहरा प्रभाव पा, विधोषकर जब हम अधोक के अभिन्छेबों, साम्राज्य के सम्बन्ध में उसके विचारों और नीतियां और मौर्यों के स्तंभ-मंडप पर अखमनी प्रभाव को देखते हैं, जिसका जिक ऊपर हो चुका है, तो विदेशी प्ररेणा की यह बात असम्भव नहीं मालूम पढ़ती। किन्तु मौर्य और अखमनी स्तमों में बो पर्याप्त अन्तर है उनसे भी हम आखें नहीं मूंद सकते।

मौर्य स्तंभ-मंडप के खंभों में शीर्य पर कोई आकृति नहीं है जबकि पर्सिपोलिस के स्तंभ-मंडप के लंभों पर के शीर्ष प्रान्त में आकृतियां हैं जिनका निर्माण प्रायः बडे परिश्रम और कला-पर्णं ढंग से किया गया है। अखमनी खम्भे घन्टों के आकार के या सादे चौकोर या सादे गोल पत्थर के टकड़ों पर खडे हैं, जबिक स्वतन्त्र मौर्य खम्भों का कोई आधार नहीं है। घन्टेनुमा आकृति, जो ईरानी खम्भों का आधार है, मौर्य खम्भों के शीर्य-प्रान्त में हैं और इससे एक नये सौन्दर्य की सब्दि होती है । मौर्य और अखमनी घन्टे दोनों कमल की डिजाइन के रीतिबद्ध अंकन से ग्रहण किये गये हैं, जो कला-अभि-प्राय के रूप में दोनों देशों में प्रचलित रहे होंगे, किन्तु रूप और आकार और बनावट की दिष्ट से मौर्य और अखमनी घन्टों के बीच काफी अन्तर है। असमनी घन्टे में पत्तियों और पंखडियों के बलय का अभिप्राय के ऊपरी भाग के अलंकरण में बड़ा प्रमुख हाय है। इसमें मध्य में प्रक्षेप नहीं हैं. जब कि मौर्य स्तंभ में यह प्रक्षेप बड़ा ही मनोहर है और प्रमुख रूप में बोल रहा है। "अखमनी स्तंभ की यष्टि में पर्सिपोलिस के द्वारमुख से और पोल्वार के साइरस के महल के एकमात्र बच रहे लम्भे को छोड़कर सर्वत्र गरारियां बनी हुई हैं। साइरस के महल में ऐसा न होने का कारण यह है कि इसका निर्माण उस समय हुआ या जब ईरानी कला अन्धेरे में अपना मार्ग टटोल रही थी, उस समय उसका अपना कोई रूप नहीं बन पाया था। इसके विपरीत पर्वत-शिलाओं में कोरी गई कब्रें दारा और जक्सींस के महलों की समकालीन हैं। किन्तु यदि इनमें यष्टियां सादी हैं तो इसका कारण यह है कि महराबें जमीन से काफी ऊँचाई पर बनी हैं। यदि इन यष्टियों में गरारियां बनाते तो स्तंभ और पतले हो जाते और दूर से साफ-साफ नहीं देखें जा सकते थे। इन अभद्र आपात स्थिति से बचने के लिए ईरानी तक्षक ने उसके रूप में ही मुघार किये। युनानी कलाकार भी

ऐसी परिस्थिति में प्रायः यही करते वे ।"। मौर्य-स्तंभ सादे और गोल हैं। किन्त भारतीयों ने बिना गरारीदार अखमनी यष्टि का ग्रहण नहीं किया है क्योंकि इस नमुने को स्वयं अखमनी ही छोड़ चुके थे। लौरिया-नन्दनगढ़ की एक कन्न की खुदाई से एक शाल की लकड़ी का सादा और गोला लम्भा मिला था। भारतीय साहित्य में इन्हें स्थुण कहते थे।<sup>2</sup> आदिमपशु-युप **इन** स्युणों के रूप में ही रहे होंगे। असम्भव नहीं कि मौर्य-यष्टि का मूल इन काष्ठ-स्तंभों में ही रहा हो। इस अनमान की पृष्टि इस बात से भी होती है कि अखमनी यष्टि पत्थर के कई टकड़ों को जोड़कर बना है और यह मलत: राजगीर की कृति है। जबकि भीय युष्टि एक पत्थर को काटकर बनी है जो बढ़ई या लकड़ी के कारीगरी की विशेषता है। अखमनी-स्तम्भ शीर्ष पूराने मिस्री नमुनों की भांति खजर के पत्रों के गुच्छे की बौली में बना है जिस पर दो आबे सांड या अरने घोड़े या सिंह पीठ से पीठ सटाये बैठे हैं या एक सीचे या उलटे मंह प्याले और उसके ऊपर दो प्रक्षिप्त मरगोल बने हैं। मौयं शीषों से इनमें कोई समानता नहीं है। इन पर शतदल कमल के रीतिबद्ध अंकन से घन्टे का नमना बनाया गया है। इनके कपर का फलका और उसके ऊपर सर्वतोभद्र और स्वतन्त्र पश-आकृति अखमनी स्तंभों में नहीं मिलती।

इस प्रकार इसका पूर्ण रूपान्तरण हो गया है। इसका फल एकटम भिन्न हुआ है। असमनी स्तम्भ की करनना किसी बड़े स्थामप्य के एक अंग के रूप में की गई है। किन्तु इसमें इतने हिस्से हैं और इनमें एक-इसरे से इतना अधिक वैषम्य है कि पूरी रचना भददी और गिर्चिष्व ख्याती है। उसके थिपरीत मौर्य-स्तम्भ की करनना स्थापस्य के एक स्वतन्त्र रूप में की गई है। कम से कम इसके आसिरी नमूने बड़े सरल हैं। इसके अंगों की करनना और उसकी निष्पत्ति में सामंत्रस्य है। इसने अध्यादिन है, गिर्देश स्वति है। इसके प्रवादिन है, गिरमा है और वल भी है। इसका कारण आदिम प्रारम्भिक प्रयोग हैं। इसकिए मौर्यों की इस कला-रूप में स्थानीय और मौतिक देन

पेरट और चिपीज, हिस्ट्री आफ आर्ट इन पश्चिमा, पु॰ 87-88 ।

आ क स० रि० 1908-09, प० 123-24, फलक x1, और भी देखिए मैंत्र: 'सीर्थम आर्ट', इं० हि० क्वा० III, प० 543-45।

मौर्य-कला 417

से इन्कार नहीं किया जा मकता। इसी प्रकार इस बात से भी इन्कार नहीं फिया जा सकता कि सीतें की तरह चमकती इनकी वाजित, सिष्ट की चौदों के घटने के असियात के अहम और कारान्तरण तथा इसमें भी केंचे परातळ पर इनकी करना और प्रेरणा तथा इनके चिर और गरिमागत रूप के लिए ये अल्यानी कळा के ग्रीत ऋणी है और जहां तक चीर्य को मण्डित करने नाली पमुआइतियों और अंततः इनके सामान्य प्रभाव का सम्बन्ध है उनके लिए वे यूनानी कळा के प्रति भी ऋणी है। मरोइनार रस्की, गृरिया-गिक की डिजाइन और इसी तरह की दूनरी डिजाइन संक्ष्मण की सूचक हैं। यनुआइति के नीचे की पट्टी के अलंकरण में कंटीली चती, और खतुर की डिजाइन तो संगों है। परिवानी-प्रिया से छी है।

#### IV

#### पशु-आकृतियां

मौर्य-स्तरमों के शीर्य को मण्डित करने वाली विशाल पशु-आकृतियों और जड़ीशांतर्गत चीली के हाथों की मूंति का अलग से विचार करना ही मुकर हिगा। इसके अल्ययन से भी विदित होता है कि स्तरमों की मौति इसके हिगा। इसके अल्ययन से भी विदित होता है कि स्तरमों की मौति इसके मीनाल में भी अभिन्नवित अभाग की निश्निक के लिए दराद्वर यहल किया गया है और इस दिशा में मिली सिद्धि के सहारे हम इसका भी कालकम मोटे तौर पर बता सकते हैं। स्थल्द ही बसाइ-बलीरा का विद्य विकास की अपाधिक अवस्था का है। अलगे निष्कत मंत्रिक धीली में है, जहां गहां इसे चुटान की ही काटकर उत्तमें से हाशी का अद्वीर हों कीरा या है। यह रक्ता अवोक के बारहर्व-तैरहर्व राज्य-वर्ध की होंगी। संकित्सा की गज-मूर्ति भी इसी समय के आवषास की होगी। विकास की तिसरी मंत्रिक रामुख की सांव की आकृति में बीचती है और इसके ठीक वाद का लोगियानन्तनमाइ का सिंह है। रामपुरवा के सिंह की मृत्ति से होकर हम अन्तिम मंत्रिक पर मुझेले हैं, जब सारताज और मांची की पीठ से पीठ सटावे वार सिंहों की मृत्ति से होकर हमें विकास की काफी स्वीया की सह तो मीविय कीशल हो जो विवास की काफी स्वीया कर की स्तर की काफी स्तर सिंहों की मृत्ति से होत स्तर हमें विकास की काफी स्वीया स्तर हमें की स्तर कीशल हो जो विवास की काफी स्तर सिंहों की मृत्ति से होत से हमें कि सार सिंहों की मृत्ति से होत से तो हमें सिंहों की स्तर स्तर कीशल हो जो विकास की काफी स्तरीया रकते हमें पर कर हमें पर हमें हमें सिंहों की स्तर सिंहों की स्तर सिंहों की स्तर सिंहों की सुत्ति सार हमें की पर हमें हमें सिंहों सि

बसाङ्-यत्तीरा का सिंह देखने में गिचपिच और अपरिष्कृत है। सिर की चोटी से नीचे की ओर जौटती रेखाओं से लगता है कि रेखाओं में प्रवाह छाने की ओर ध्यान तो है, पर प्रवाह पत्थर के चौकोर टुकड़े पर पहुंचकर जहां पूछ भीतर की ओर मुड़ती है, सहसा अवस्व हो गया है। सिंह के अवाल के चित्रण में पर्याप्त रीतिबद्धता है। केश-गुच्छों को अलग्यक्त कोरा गया है, और इनका बिन्यास पिचिंपच है, मुसाइति अपस्य है और क्ला की प्रारम्भिक अवस्या सुचित करती है। सिंह की पूरी मुद्रा ही ओबहीन है। उसका धरीर तो ठीक-ठीक निकल आया है, परन्तु स्थाकत की कला अभी प्रीड़ नहीं हुई है। सिंह में ओ ओज और बीय होता है, वह इस आइति में प्रतिबंदित नहीं हुआ है। इसमें सिंह के आकारमात्र के दर्शन होते हैं। है। हुं सु हुं है। सिंह से अवस्थान के स्वाहत में प्रतिबंदित नहीं हुआ है। इसमें सिंह के आकारमात्र के दर्शन होते हैं, हो सह अपनी विशालता का बीध अवस्य करता है।

इसकी तुलना में भीली का हाथी सुडौल है। यह संकिस्सा के हाथी से कला की दृष्टि से काफी उन्नत है। सच तो यह है कि इतने विशाल प्राणी का ऐसा स्पांकन, किसी छवि का ऐसा भावन और श्रेष्ठ अंकन, विषय-वस्तु के अंग-प्रत्यंग का इतना मुक्ष्म ज्ञान और पश की ऐसी गरिमामय चाल और रेखाओं का इतना मध्र प्रवाह मौर्यकाल की किसी दूसरी पशु-मृत्ति में नहीं मिलता। इसके मुकाबले में रामपूरवा का सिंह और सारनाथ के सिंह भी नीरस और निर्जीव प्रतीत होते हैं । यद्यपि इसमें आकार की विशालता है और छवि की कल्पना भी तथापि इनकी मांसपेशियों और शिराओं के अंकन मे एक प्रकार की जडता है, व्यर्थ का तनाव है। रामपुरवा और सारनाथ के पशओं में जानशीकत और शक्ति के प्रदर्शन का प्रयत्न मखर है। घीली के हाथी की शान्त-गरिमा का इनसे कोई मुकाबिला नहीं। हाथी के आगे का दायां पैर किंचित झुका हुआ है, बायां पैर सीधा, पर एक छोटा सा कोण बना रहा है। लगता है हाथी आगे बढ़ रहा है। इसकी मुंडी हुई विशाल सूंड में प्रवाह है। नीचे का अंग बड़ा ही रमणीय है। लगता है कि गजराज अपनी राजसी चाल से गहन वन में घम रहा है। इस हायी के प्रतीक के रूप में मानो सम्राट अशोक अपनी ही शान्त-गरिमा का प्रदर्शन कॉलंग-बासियों के सम्मख कर रहा है। इसके विपरीत सारनाथ के सिहों के रूप में बौद्ध भिक्षुओं के सम्मल उस सम्राट की शान-गौकत, शक्ति और अधिकार के प्रदर्शन का यत्न है, जिसने अब शास्यमनि के धर्म का शान्तिपूर्ण अनगमन करने का निश्चय कर लिया है। इसके लिए उस स्थान का चनाव किया गया, जहां तथागत ने प्रथम बार धर्म-चक्र का प्रवर्तन किया था। धौली के हाथी की तुलनामें सांची और सारनाय के सिंहों की बैली आडम्बरपर्ण है।

मोर्य-कला 419

संकिरमा का हायी कला की दृष्टि से निम्म स्तर का है। यसना ती हाथी की गति सूचित करने का हुआ है, मांसपेशियों और शरीर के पिछले मान के पशाई और पांचों है अंकन से गित का आभास भी होता है, तथापि विश्वाल और बुक्युल पश्च क्यांकन की दृष्टि से जड़ प्रतीत होता है। अगले पांच संभों की तरह वने हैं, तथापि इस प्रकार के अंकन में जिताब दिखाने का यन रहा है, पर हाथी अपने शरीर के बोल के कारण शिश्च की ओर जुक गया है। हाणी की यह यूदा उसके नीचे की पद्दी और उनके नीचे के कार्य गित में मह सुद्रा उसके गिने की पद्दी और उनके नीचे के कार्य गया है। हाणी की यह यूदा उसके गिने से मान तीचे हिंदी होता होना है कि यौजी से संकित्सा तक अंगों की विधालता और माननीशियों के रीनिवद्ध अंकन पर बीर बढ़ना गया है। सिक्स के हाणी के वस के कारी और सामकर निचक मान और उदर प्रदेश के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स आहारियों के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता है। किन्तु सिक्स के स्वर्ध के निकरण में यह यता नाफ दिखनाई देता के निकरण में यह यहा निवास स्थल है। किन्तु सिक्स को निवास स्थल है।

द्वसमें सन्देह नहीं कि बताब-बजीरा के सिंह की नुकना में छीरिया-नन्दनगढ़ के मिंह में तनाव और दहना अधिक है। सन्देह का निक्वण में अधिक स्पष्ट और तथातच्य है। जिराओं और मान्दीयों के विजया में रितिबद्धता बढ़ाव पर है। आकृति और निर्णित्त के क्षेत्रों में परस्पाओं के पालन पर जोर बढ़ना गया है। किन्तु आकार के मुश्म निरोक्षण और उसके यवार्थनादी प्रस्तुतीकरण के क्षेत्र में कोई विवेध प्रगति नहीं हुई है, न पसु-आकृति का स्तम्म के नीचे के अवववों से सामंत्रस्य स्वापित करने का हो कोई प्रयत्न है।

लीरिया-जन्दनगढ़ से राजपुरवा के सिंह तक पत्थर के परिष्कार, सामाय निवार, अरकृति की कस्पना और रेवाओं के प्रवाह में काफी अपित हुई। प्रतिवाकिन में निद्धित रूप से प्रामित के दर्गन होते हैं, विशेषकर पीयायों और पुट्ठों के निरूपण में। किन्तु कला की सामाय कर्पना पर परम्परा-वादिता का रंग गहरा होता गया है, निरूपण में रीतिबद्धता आती गई है, अयालों, पांबों और पंजों से यह एकदम स्पष्ट हो जाता है। सिंह की अयालों का निरूपण नितात जन्दिसीय है, पांच और पंजे निजींब और परम्परा-प्राप्त है। किन्तु सारनाय की चौमृतियों की गुक्ता में रामपुरवा का सिंह, जो बन्दनन मृति ही है, कला की दृष्टि से बड़-वढ़ कर है। स्वाप्त्य की दृष्टि से गृ, सारनाय की चुम्मितयों की गुक्त के हिस्सी के प्रशिक्त की चुक्त है। का स्तम्भ के अन्य अवत्रवों से जितना मनोहर सामंजस्य उसमें दीगता है उतना अन्य किसी मौर्य-स्तम्भ में नहीं।

तकनीक की दिष्ट से रामपुरवा का सांड वहीं के सिंह से उच्च कोटि का है। क्योंकि सिंह "अपने नीचे की यष्टि के शीर्प से जिस पर यह स्थित है सामंजस्य स्थापित नहीं कर पाया है।" मार्शल का कथन है कि सांड का "निष्पादन उतना अच्छा नहीं है जितना (रामपुरवा) सिंह का।" यदि मार्शल का इस कथन से यह मन्तव्य हो कि इसकी आकृति उतनी खिची हुई और चस्त नहीं है या इसका निरूपण उतना परम्परित, ओजपणे और आदर्श नहीं है या इसकी आकृति में ऊँची रीतिबद्धता नहीं है. तो निरचय ही उनका मत सही है। किन्तु साथ ही यह भी मानना होगा कि जिस कलाकार ने यह मूर्ति पत्थर में कोरी है उसे आकृति के साथ आकार और छवि के अंकन का अदभन विवेक था। इसमें कलाकार की दिष्ट यथार्थवादी रही है, उसने अपने विषय की प्रकृति और वैशिष्टय का मुक्ष्म अध्ययन किया है। कलाकार की कल्पना किसी भी परम्परा या रीति या दरूहता से घंघली नहीं हुई है और न ये उसके निर्माण में ही किसी रूप में बाधक हुई है। पश को अपने पूरे भार के साथ वड़े शान्त और संयमित बडण्पन से जमीन पर खड़ा दिखाने की कल्पना की गयी है। कलाकार ने इस भाव को अद्भुत सफाई और वास्तविकता के साथ मूर्त किया है। इस प्रतिमा में ओज है, पर परम्पराश्रयता नहीं है। आकृति और रेखाओं में पर्ण विवेक है, योजना-बद्धता नहीं । पण के भीतर का ओज और जीवट बड़े संयम और गौरव के साथ मर्त्त हुआ है। इसमें एक गतिशील नैसर्गिकता है जो इसे बीर्य और बलप्रदान करनी है।

सारनाथ में निहों की मूर्ति के नीचे की पट्टी (फलका) में भी एक लम्बे डग भरते एक बलवान सांड का अंकन हुआ है। तुरन्त इन दोनों सूर्तियों की तुलना पर ध्यान जाता है। जब कोई बलवान सांड तेजी से डग भरता बलता है तो उसकी मांसपेरियमें, धिराओं और हहडियों में जो खिवाब और बल पड़ता है उसका बड़ा नैसींगक निक्पण इससे दुआ है। इसकी रैसाओं में प्रवाह है और आकार भी सुडौल है। निर्माण स्पष्ट और यथायं है। किन्तु इस बात

<sup>1.</sup> ज०रा० ए० सो० 1908, प० 1088।

मौर्य-कठा 421

से इन्हार करना कठिन है कि इसका मारा निरूपण परम्परात्रित है, इसकी पेत्रियां जरूरत से अधिक उपरी हैं, गति में जिलाल पर अव्यधिक वक दिया पया है और इस प्रतिमा में एक प्रकार की जड़ता है। सारनाथ में सौन्दर्य की करना और परमप्ता मिश्र रही है।

सारनाथ के सिंहों की कला अत्यन्त ऊंचे दर्जे की है। मानना होगा कि मौर्य-कठाकार प्रारम्भ से ही जिस समस्या के समावान में लगे थे, सारनाथ में उन्होंने उसका समाधान पा लिया था । मौर्य-मृत्तियों में यह सबसे विख्यात और सर्वाधिक प्रशंसित है। सबसे अधिक बार छप चकी है। मार्शल का यह कथन उचित ही है कि "सारनाय की शीर्पमृत्ति, यद्यपि अद्वितीय तो नही तथापि ई॰ प॰ तीसरी शताब्दि में समार में कला का जितना विकास हआ था, उसमें यह सर्वाधिक विकसित कलाकृति है। इसके शिल्पी को पीड़ियों का अनुभव प्राप्त था। सिंह किनने बलशाली हैं। उनकी शिराएँ उनरी हुई हैं, पेशियां खिची हुई हैं। फलके के उच्चित्रों में कितनी ओजपूर्ण वास्तविकता है। उस सारी कृति में आदिम कला का कोई चिन्ह नहीं है। जहां तक नैसर्गिकता अभीष्सित थी कलाकार ने आकृति का आदर्श नैसर्गिक ही रखा है। सिंहीं की आकृति उसने बड़ी स्पष्टता और विश्वाम से कोरी है । उच्चित्रों की कारीगरी में भी उतनी ही प्रौड़ता है।" किन्तु यहां यह न भूलना चाहिए कि इन मृतियों की सारी कल्पना और कार्य-निष्पत्ति अथ से इति तक परम्पराश्रित है। चारों अर्घसिहों में तकनीक की चात्री और दक्षता अवस्य झलकती है, पर सारी रचना में योजनाबद्धता है। शिराओं और पेशियों के उभार पर आवश्यकता से अधिक जोर है इनमें लिचाव कैसा भी क्यों न दिखे, सत्य यह है कि सारी कृति बेजान और परम्पराश्चित है । सिंह के मुंह फाड़ने और मुछों के मरोड़ के साथ परा सिर ही परम्पराधित है। यह आलंकारिक लगता है, संजीव नहीं। अयालों का अंकन भी इसी प्रकार परम्पराश्चित है। इनके विन्यास में योजना-बद्धना है। आकृतियों में मर्यादान रहने से पूरी रचना में जान ही नहीं रही। तकनीक की दृष्टि से कला पूर्ण-विकसित और परिष्कृत है, किन्तु सिहों की छवि आडंबरपूर्ण और परम्परा-प्राप्त है।

पशुमूर्ति के नीचे की पट्टी में पत्थर को कोर कर जो आकृतियां निकाली

कें हिं इं0, I, पृ० 620

गई है वे गोलाई में बनी हैं। इनमें छाया और प्रकाश का अंकन सफलता से हुआ है। तकनीक की दृटि से ये रामपुरवा की सिह के नीचे की पट्टी में उकेरी गई है। इनकी गति कही जोजपूर्ण है। पर सिहों की ही भांति इसने पति बही जोजपूर्ण है। पर सिहों की ही भांति इसने प्राथा अध्या सहण किया गया है। यही बात दो अन्य पत्रुवों अर्थात् सिह और सांव पर भी लागू होती है। सिह बड़ी ओजपूर्ण चाल से बा रहा है। किन्तु दोनों के रूप बही हैं वो परम्परा ने पहले तो निविचत कर रखें थे। इसके विपरीत पट्टी पर एक प्रयुक्त अंकन सीर्गिक रूप में सुंका है और वह है हाथी। हाथी मन्यर गति से आंगे वह रहा है। इसके अकर में परम्परा का आध्या कम लिया गया है। इसके आकर के अंकन में बासतीविकता है, यविष आजार को पूरी अनु-मृति नहीं हो पाई है। चीलों के हाथी की गुलना में सारनाथ का हाथी ककी वा सिलोना जगता है।

मांबी के सिहों को प्रीक्षा में मानाव की ही मांनि पम्मराधित और रितिबढ़ है। सिहों के अपाल के अंकत में योजना-बढ़ता अधिक मात्रा में के सम्मत्यतः में दिव्ह साराना के बाद कोरे पये थे। इसकी मुद्रा और काकृति में अपेचारिकता है। आकार में ओज का प्रदर्धन रीतिबढ़ खैली में हुआ है। इस वांची की और झुकाब तो बसाइ-बबीरा के सिह में ही हो चुका था। जब एक बार अंकत कोई प्रवृत्ति चल पड़नी है तो ग्रंजी का सारा विकास उसी दिशा में होता है। कलाकारों के सौंदर्य-दर्धन, उनकी कल्पना और प्रवृत्ति उसी दिशा में मुझ जाती है, जिसमें कोई परिवर्तन कठिज होता है। माराना की पर्दरी के सिह, थोड़े और सांच के बारे में यही बात अंवतः लागू होती है। इससे अनुमान होता है कि यह खैली और परम्परा बाहर से स्पिर होतर आई भी। माराना के कलके के थोड़े की बाल और उसकी प्रतिसा का अंकन देखकर अमेजेंस के सैं अफ़िकान के उचित्र के दोनों घोड़ों की याद हो जाती है। इसी स्वता का आप्ता हो की वाल और उसकी प्रतिसा का अंकन देखकर अमेजेंस के सैं अफ़िकान के उचित्र के दोनों घोड़ों की याद हो जाती है। इसी सान आप्ता गुण गिति की वाले सिह और सांड के वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था का प्रतिस्था का स्वति है। अता है। इसकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था का प्रतिस्था का स्वति है। अता है। इसकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था का प्रावृत्ति हो। आता है। इसकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था का प्रावृत्ति आता है। आता है। इसकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था का प्रावृत्ति आता है। अता है। इसकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था का प्रावृत्ति आता है। अता है। इसकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध अक्षमनी प्रतिस्था साम हो आता है। इसकी वेशकर उनकी वेशकर उनके सुप्रसिद्ध

कैरोटि: ए हिस्ट्री आफ आर्ट इन इंडिया, 1 पू॰ 218, आकृति 298 ।
 पेरट और चिपीज: पूर्वोद्धत, पू॰ 407, आकृति 195, कै॰ हि॰ इं॰ I, पू॰ 463, फलक II, आकृति 1 और 2

मौर्य-कला 423

ही है। यदि हम फलके के हाथी और सेल्युकस बंधीयों के सिक्कों पर अंकित एक सीम बाले हाथी की मूर्ति को अगल-अगल रतकर देखें तो इनमें भी पर्याप्त साम्य मिलेगा। सारताय के हाथी के चित्रण में परम्परा का आश्रय अपेकाकृत कम है। इतके रूप और कार्य की कल्पना कियिन दुसरी है।

ऊपर जिस मौन्दर्य-दिष्ट, करूपना और परम्पराधित शैली और पर्व-निश्चित अभिव्यक्ति का उल्लेख हुआ है, वे सभी लक्षण स्तंभों के शीर्ष को मंडित करने वाले सिंहों में सर्वाधिक स्पष्ट रूप में प्रकट हुए हैं। यक्ष-यक्षि-णियों की सम्पूर्ण मित्तयों या भरहत, सांची और बोघगया के उच्चित्रों की तुलना में इन सिहों की कला कल्पना, कार्य, शैली और तकनीक सभी दिष्टियों से भिन्न है नितांत पेचीदी, नागर और परिष्कृत । इनमें परागत या -आदिम कला का कोई आभास नहीं मिलता। अतः यही अनमान होता है कि इसकी प्रेरणा का स्रोत कही विदेश में रहा होगा। क्या वह अखमनी पश्चिम में था ? यह सन्देहास्पद है, क्योंकि इनके प्रतिमा-विधान की अखमनी प्रतिमाओं से कोई समानता नहीं है। इनमें आकार की जो ओजपूर्ण भावना और गोलाई में आकृति गठन की ओर झुकाब है वह अखमनी ईरान में कत्तई नहीं मिलता। इसके अतिरिक्त एक बात और है । अखमनी यग में पश्चिमी एशिया की कला, विशेषकर ईरानी कला पर युनानी कला का गहरा प्रभाव पड़ा था। तथा, "रूपांकन के क्षेत्र में ईरान में स्वतन्त्र प्रयोग के जो थोडे बहत उदाहरण मिलते हैं उनमें कोणीय आकृतियों के निर्माण की प्रवृत्ति है।"1 इसलिए मार्शल बैक्टिया स्थित यनानी शिल्पियों के प्रभाव का समर्थन करता है। पश्चिम एशिया में यनानी उपनिवेशों के वारे में हमारा जो कुछ ज्ञान है और इनके मौर्ययमीन भारत से जैसे सम्बन्ध थे. उसे देखते हुए सम्भव ही नहीं, प्राय: निश्चित है कि यनानी कला और संस्कृति ने मौर्य-कला के विकास में महत्वपूर्ण सहयोग दिया। मौर्यकालीन सिंहों की सौन्दर्य-भावना, परम्पराबद्ध प्रतिमांकन, विषयवस्त का सक्ष्मतर वीक्षण, आकार और आकृति का भावन, बरवस क्षयशील और परम्परा-बद्ध युनानी उपनिवेशीय कला की याद दिलाते हैं और यहीं हमें पता चल जाता है कि मौर्य स्तंभों के शीर्पों को मंडित करने वाले सिंहों के अंकन की प्रेरणा कहां से मिली थी। इसी परम्परा में सिहों, सांडों और घोडों का अंकन रीतिबद्ध हआ या

वकोफर: अलीं इंडियन स्कल्पचर I, पू० 6-7

किन्त यह बात घौली के हाथी और रामपुरवा के सांडों के अंकन पर लागु नहीं होती । इनकी सौन्दर्य-दिष्ट किचित दूसरी ही रही है। सम्भवतः ये किसी दूसरी ही कला-परम्परा से सम्बन्द रहे हैं। जहां तक आकार के विस्तार की कल्पना और उसके अंकन का प्रश्न है, इसमें कोई शक नहीं कि ये उसी उन्नत कला-स्तर के है जिसमें उपयं वन सिंह रखे जाने है । इन पश्-आकृतियों में कुछ भी पुरागन या अनंस्कृत नहीं है। पर यह भी मत्य है कि इनके अंकन में किसी परम्परा का आश्रय नहीं ग्रहण किया गया है, इनकी आकृति की कल्पना और उसका अंकन सर्वथा भिन्न है। इनसे स्पष्ट पता चलता है कि इनके शिल्पियों को आकृति की कोमलता और उसकी सुजीवता का पूर्ण ज्ञान था। इनके शिल्पियों ने सारी आकृति का विधान बड़े संयम से किया है। किसी भी अंग के अंकन में रीति के अनुरूप न तो अति विस्तार है और न कहीं अनावश्यक उभार ही। आकृति के अंकन में कहीं भी योजना-बद्धता नहीं है। ये दो आकृतियां (इनसे किचित् घटकर संकिस्सा के हाथी का स्थान है) एक इसरी ही सौन्दर्य-दिष्ट और परम्परा में उकेरी गई हैं जो मारनाथ के स्तंभ को मंडित करने वाले सिंहों या उनके नीचे की पटटी के सिंह, घोडे या सांड के उच्चित्रों से भिन्न हैं। सारनाथ की पटटी के सांड और रामपूरवा स्तंभ को मंडित करने वाले सांड की तुलना से दृष्टिकोण और परम्परा का अन्तर और भी साफ हो जाता है । ऐसा प्रतीत होता है कि ये दोनों पश एक जगत के नहीं बर्टिक दो जगतों के प्राणी हैं। कहा जा सकता है कि रामपुरवा के सांड में भारतीय सौन्दर्य-बोध और परम्परा कम से कम कला की हौली के क्षेत्र में प्रमत्व है। मिलयों की कल्पना और आकृति-निर्माण में इसी धरी पर सारी प्राचीन भारतीय कला घमती है। प्रारम्भ से ही भारत ने कलादर्श के रूप में संयम और शांत-गरिमा के इन्हीं गणों की प्राप्ति की चेप्टा की है। इसके अतिरिक्त घौली और संकिस्मा के हाथियों की, विशेषकर घौली के हाथी की तलना लोमश-ऋषि की दरी के द्वार पर कोरे हाथी के काफी उभरे अर्द्ध-चित्रों में करे तो तत्काल ही दिखाई पड़ेगा कि कलात्मक शैली और परम्परा की दिष्ट से ये सभी एक ही वर्ग के हैं। यह दरी मौर्य यग की नहीं भी हो, तो भी यह उसके वहन बाद की नहीं है। सभी विद्वान यह मानते हैं कि इस दरी के मन्य की रचना में किसी काष्ठ-मर्त्ति को पत्थर में उतारा गया है। इसलिए हम यह मान सकते हैं कि हाथियों की इस शैली की आकृतियां पत्थर से पहले लकड़ी में पीडियों से बनती रही होंगी। बौली का हाथी. रामपुरवा का सांड, और कुछ अंशों में संकिस्सा का हाथी भावना,

मीर्य-कला 425

आकृति, और सजीबता की दृष्टि से निश्चय ही भारतीय हैं। इसिलए सम्भावना यहीं है कि इस पनुजों की करवाना भारतीय परम्या के अनुरूप है। इसिल एना में पारम्परित के तरकालीन कलासक दोंगी के नमूने मिलते हैं। पहले जो मृतियां जकड़ी की बनती थीं, वे ही अब पत्थ में बनने जमी है। इनकी विजाइन और आकार बड़ा हो गया है और इन कारणों से इनकी राजा की संजी में तरकुरण परिवर्तन कर रियं गये हैं। तीवरी आधाम निषुपता प्राप्त करने के लिए, हमरे शब्दों में कहें तो जीती जागती मृतियां को उकेरने में आने बाली किंदिन समस्या का समाधान पाने में कलाकारों ने मृतानी-विक्ट्रियाई कला की परम्पराओं से बहुत कुछ मीचा है। किन्तु इस निवर्य में एक इसरे स्थापना की भी मृत्याइश है कि मोधों से पहले मारत में ककड़ी और मिस्ट्री की मृत्तियों के निर्माण की कला विकसित ही चुकी थी और कलाकार मिस्ट्री और जलही की एयाओं और सम्भवतः ये बड़े आकार की भी होती थीं।

मीर्प-दरबार के कलाकारों की राष्ट्रीयना के बारे में कुछ कह तकता कठिन है। इस विवय में कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं है। किन्तु उत्तर के विश्व स्व से यही अनुमान होता है कि घोली का हाथी, रामपुरवा का सांख और सम्प्रवार सिक्तमा का हाथी भी तकालीन भारतीय खेली और परम्परा के भारतीय कलाकारों की स्थिट है। ये नृतीय आयाग की अभिज्यतिन में प्रवीच और भारतीय दृष्टि के प्रति जागक थे। पहली अवस्था में स्तंभों के बीधों को मेडिल करने वाले सिंह अवीन् वनान-क्वीरा और लीरिया-नंदनमुद्द के प्रवृक्षों को कोरने वाले कलाकार भी भारतीय थे, पर इन्हें तरकालीन परिवर्मी क्षेत्री की सीरा सीरा मान कर के बहुत्व की कराना और उसके यवार्म अंकत की मानपा का हल बुद्द नेता प्रयास स्पष्ट प्रवित्त है। रामपुरवा, मारताथ और सांची के नमूनों में उस दिशा में स्थल प्रयास कर पह प्रवृक्षों का कलाकार में पार्टी के नमूनों में उस दिशा में स्थल प्रयास कर के यह प्रयास की हों। यामपुरवा, मारताथ और सांची के नमूनों में उस दिशा में स्थल प्रयास की हों। यामपुरवा, मारताथ और सांची के नमूनों में उस दिशा में स्थल प्रयास कर के यह प्रयास की हों। अववा मीर्थ दरबार ने इतकी रचना के लिए पूर्व के यूनामी उपनिवेशों में कलाकार बुलाये होंगे। जो भी हो, इसमें मन्देह नहीं कि इस मिरायों में स्वत्त रचना पर बना पर वनानी छाए है, जो भारतीय हारों को नहीं है।

v

### तयाकथित मौर्यमृतियां

ऊपर जिन पश-मत्तियों का वर्णन और विवेचन हुआ है उनके अतिरिक्त बहुत बड़ी तादाद में तीन आयामों की विभिन्न आकार-परिमाणों की स्वतंत्र मुर्त्तियां और कुछ ट्टीफटी उच्चित्र-मृत्तियां भी हैं जो मौर्यकाल की कही जाती हैं। इस कथन का मस्य आधार यह है कि इन पर तयाकथित मौर्य पालिश है और ये चुनार के भूरे बलुका पत्यर की बनी है। पर ये कारण अपर्याप्त हैं। पत्यर पर शीशें की तरह चमकने वाली पालिश लगाने की कला मौर्य-कलाकारों ने अखमनियों से सीखी थी। एक बार जब वे इसे सीख गये और उन्होंने बड़े पैमाने पर इसका इस्तेमाल करना शुरू कर दिया होगा और मौर्य दरबार ने अपनी शानशौकत के चित्र के रूप में इसे इस्तेमाल किया होगा सो स्वाभाविक ही है कुछ काल नक तो यह कला अवस्य जीती रही होगी और मौयों की शक्ति के क्षीण और जब्त हो जाने पर भी इक्के दक्के इस पालिश का इस्तेमाल होता रहा होगा। उपादान के रूप में चनार के पत्यर का इस्तेमाल भी अकाट्य प्रमाण नहीं हो सकता । कलात्मक मित्तयों की रचना के लिए पत्यर का इस्तेमाल पहले-पहले मौर्य-शिल्पियों ने शरू किया और उन्होंने चनार में वह पत्थर लिया। कई पीढियों तक इसी पत्थर का इस्तेमाल होता रहा और शिल्पियों के हथीडों और छेनियों के लिए यह अन-कूल भी था। इसलिए सम्भावना यही है कि शिल्पी कुछ काल तक चुनार के पत्थर को ही लेने रहे होंगे। यह कम कम से कम तब तक अवश्य चला होगा जब तक कलाकारों ने दूसरी जगहों के पत्यरों पर प्रयोग कर उसे अपने अनकल न पा लिया होगा। इसलिए पालिश और चनार के पत्थर के आधार पर ही किसी मित को मौर्य-कालीन कहना ठीक न होगा । इसका आधार मुर्तियों की कल्पना और शैलों को ही बनाना होगा।

तथाकथित मौर्यमूर्तियों में सबसे पहले इंडियन म्यूजियम में रखी पटना के दो यक्षों की मृत्तियों की गणना की जाती है। इनकी आकृति, कस्पना,

माझंल, चन्दा, कामिट्स, कुमारस्वामी, वकोकर यानी सभी विद्वानों ने इन मूर्तियों को मौर्यकालीन कहा है।

मीय-कला 427

कार्य, वेश-भवा और अलंकरण प्रायः एक सा है। ध्यान देने की बात है कि इन दोनों के कन्यों के ऊपर बाह्मी में एक पंक्ति का लेख खदा है। प्रालि-पिक दिष्ट से यह लेख ईस्बी सन के प्रारंभिक वर्षों का है। इस लेख से ही यह बतलाने में सविधा हुई है कि ये मित्तयां यक्षों की हैं। मित्तयों का निर्माण लेख का समकालिक नहीं है, यह सिद्ध करने के लिए कोई कारण नहीं बत्तलाया गया है। जिस मौर्य-पालिश के आधार पर इन्हें मौर्यकालीन कहा जाता है वह शरीर के ऊपरी आधे हिस्से पर ही लगी है। इससे यही निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि मीय-दरबार की प्रया का द्वास हो चका था। इन मित्तयों में कोई ऐसी विशेषता नहीं जिसके आधार पर इन्हें मौर्यकालीन कहा जा सके । इसके विपरीत कछ ऐसे तत्व इन मनियों में है जो इनका सम्बन्ध एक ओर तो सांची के स्तप के पूर्वी तोरण की कछ मत्तियों से स्था-पित करते हैं तो दूसरी ओर कृषाणकालीन मथुरा की कला से भी इसका सम्बन्ध जोडते हैं। इन मिल्तयों से भारीपन का बोध होता है। इनके आकार में एक प्रकार का अपरिष्कार दीखता है। यद्यपि बाहें, बक्ष और उदर तो गोले और संगठित हैं तथापि पष्ठ-प्रदेश नितांत संपाट है। इस विषमता के कारण ये मधरा गैली की अपरिष्कृत बोधिसत्त्व मीत्यों के समान दीखती हैं। कृपाणकालीन मथरा की मत्तियों में एक विशेषता उनके परिधान के अंकन की है। जब वस्त्र शरीर से चिपटे नहीं दीखते हैं तो पत्थर शरीर से अलग बाहर फेंका हुआ दिखायी देता है। यही बात गहनों के चित्रण से भी देखी जा सकती है। जहां परिधान शरीर से चिपटता है वहां उसे भीगे कपढे के रूप में दिवाते हैं। कपड़े की पहचान समानांतर मोटी रेखाओं से ही होती है जो कपड़े की मिलवरें दिखाने के लिए बनायी जाती है। दीदारगंज की यक्षी में भी इसी प्रकार का कार्य है, जिसका आगे विचार करेंगे। इसके विपरीत जहां तक शरीर की ऊपरी आकृति और प्रतिमांकन की कला और उसके स्वरूप का प्रश्त है इनका सम्बन्ध सांची के महास्तृप के पूर्वी नोरण के बहुत उच्चित्रों मे प्रतीत होता है।

पटना के बक्षों तथा पारखम और दीदारगंज की पत्थर की पालिमदार सड़ी दो दिवाल प्रतिमाओं ने अपेक्षाकृत कम प्रमिद्ध दो दिगंबर प्रतिमाओं के वे यह हैं, जो बांकीपुर, पटना के निकट लोहानीपुर मिले थे और इम समय पटना-मंग्रहालय में सुरक्षित हैं। इनमें बड़ा यह भी चुनार के पत्थर का बता है और इसमें भी आकृति का त्रिशामार्थ अंकन है। इस पर भी

मौयंकाल को गहरी चिकनी पालिश है। छोटे घड की आकृति और धैंकी. तथा पत्थर इसी प्रकार का है, पर इस पर पालिय नहीं है। खदाई में ये एक ही स्तर पर मिली थीं और इनके साथ एक चांदी का आहत-सिक्का भी मिला था जिसे जायसवाल, मौयों से पूर्व का बतलाने हैं। पालिशदार बडे घड को वे मौर्य-कालीन तथा बिना पालिशवाले छोटे घड को शंग-काल या उससे भी बाद का कहते हैं। किन्तु श्री जायसवाल ने अपनी मान्यता का कोई आधार नहीं बतलाया है। यदि शैली और आकृति को आयार माने तो दोनों मृत्तियों के ये बड़ एक ही काल के होंगे और वह काल पटना के यक्षीं और पारखम के यक्ष के निर्माण से बहुत दूर न रहा होगा। इन प्रतिमाओं के निर्माण मे एक प्रकार की जकड़बंदी और परुषता है। इनकी मुजाएँ और जंबे गोले हैं और इनकी आकृति में भारीपन है। इस प्रकार इनका सम्बन्ध पटना के यक्षों से जड़ जाता है। इन दोनों ही जोडों में एक सी मद और प्राणहीन जड़ता है। इनके पप्ट-प्रदेश अपेक्षाकृत समतल हैं। लोहानीपुर की मर्तियां देखने में अधिक अपरिष्कृत पूरागत और अपेक्षाकृत भारी है और इनके अंगों में संतुलन का किचित अभाव है। इस प्रकार इनकी समता बडौदा और पारलम के यशों से है जिनका विवेचन आगे चलकर करेंगे।

पारत्वम के निकट बड़ीदा से मिली विशाल यक्षमूर्भि और दूसरी पारत्वम में ही मिली यक की मूर्ति में भी जो बड़ीदा के सबसृत्ति से आकार में कुछ छोटी है (दोनों मूर्तिया मयुरा-मंबद्दालय में पुरित्तम है) ऐसा हो, बिल्क छुळ अधिक मात्रा में बेपम्य है। इनका धरीर तो योजाई में पढ़ा नया है, पर पीठ सपाट है। बस्त्र और गहने गरीर के बाहर फेंके हुए हैं, इनमें बढ़ी मारीपन, पुरातन्ता, जड़ता और जेजान मार्थन देनने में आता है। छोटी मूर्ति पर मौर्यों के स्तरंगें जीती ही पालिज भी लगी है। भारतीय परम्परा में यक्ष और पर मौर्यों के स्तरंगें जीती ही पालिज भी लगी है। भारतीय परम्परा में यक्ष और सिक्षणियों की कल्पना भीनिक ऋदि और देहिक क्षेम के देव और देवी के रूप में की गई है। इन मूर्तियों में इनकी बिशाल कारा का कारण

जायमवाल, जैन इमेज आफ दी मौर्य पीरियड, जनविन्डन्रिन सोन xxii, पु 130-32 और फलक।

कुमारस्वामी, हिस्ट्री आफ इंडिया एंड इंडोनियसन आर्ट पृ० 17, आकृति 15; बीगल: मयुरा स्कूल आफ स्कल्पचर आ०ग०रि० 1909-10, पृ० 76, फलक xxviii, अ

उनके बारे में यही कलाना है। पारखम की मर्नि में किचित मडे और अपेक्षाकृत पतले पैरों का सादश्य म्वालियर के निकट पवाया से प्राप्त मणिभद्र यक्ष की प्रतिमा से है, । जबकि बड़ीदा और पारलाम की मृत्तियों में शरीर के सामने का भाग काफी उभरा और पीठ का दवा है, जिसे देखकर मथुरा की असंस्कृत बोधिसत्त्व मृत्तियों की याद आती है । पटना के यक्षों की तुलना में पारखम के यक्ष अधिक प्राचीन दीस्पते हैं। इनका कार्यभी उनकी अपेक्षा अधिक रूखा और भोंडा है। किन्तु जहां तक शरीर से बस्त्राभवणों का या प्रतिमांकन का प्रश्न है इनमें भी उसी विशेषता के दर्शन होते हैं। इनमें शरीर के ऊपरी भाग में सपाटपन है किन्तु नीचे आबे भाग में अधिक स्वाभाविकता है, पैर गोले और सशक्त है तथा अपर के धड़ की अपेक्षा काफी सजीव हैं, इनकी तोंद बाहर निकली और कुरूप है जो संभवतः यक्षों की विशिष्टता थी। लटकता और कुछ उड़ता हुआ वस्त्र शरीर से विपके रहने की दशा में पारदर्शकवत बनाया गया है और यह शरीर से अलग दिखाने के लिए पतले सपाद पत्थर के रूप में प्रदर्शित हुआ है। सिलवर्टे दिखाने के लिए भरहत की तरह लहरियादार गहरी रेखाएं बनी हैं। वस्त्र का अंत दिखाने के लिए एक गोली मोटी उभरी रेखा बनादी गई है। ऐसा प्रतीत होता है कि पारखम में वस्त्रों का अंकन जिस रूप में हुआ है, वह भरहत से पहले का नहीं हो सकता और पैरों का इस रूप में निर्माण ई०प्र० पहली शती से पूर्व का नहीं है। जो भी हो बड़ोदा और पारखम की मुर्त्तियों को मथुरा के सबसे पुराने अपरिष्कृत वर्ग की मूर्तियों में रख सकते हैं। इनसे मथुरा की मर्तिकला के प्रथम अध्याय का प्रारंग होता है। जिन मूर्तियों को हम निश्चित ... रूप से मौर्यकालीन कहते हैं, उनसे इन मुर्त्तियों का कोई संबंध नहीं है। ये संभवतः पटना के यक्षों से भी बाद की हैं।

इस ऋंखला की सभी मृतियों में दीदारगंज की यक्षिणी कला की दृष्टि से सबसे उन्तत है। इसमें कोई अपरिष्कृत या प्राचीन तत्त्व नहीं है। इसमें कोई अपरिष्कृत या प्राचीन तत्त्व नहीं है। इसमें दौरि के उपरी भाग में नैसर्गिक हल्का खुकाब है, दोंगे पैर का पूटना किचित सुका है जो आगे उपले के भाव का चौतक है। कमर काफी पतली है। उरोज बड़े और गोले है। गले की माला स्तर्गों के दीच उनके समानांतर नीचे को आई है। इसमें एक अनुपम प्रवाह है।

मार्गल, चंदा कामरिश, कुमारस्वामी, वकोफर यानी सभी विद्वानों ने इन मूर्तियों को मौर्यकालीन कहा है।

नितंब पीन हैं। पैरों की आक्रति भी बड़ी सन्दर है। जंघों से नीवे की ओर ये पतले होते चले गये हैं। पैरों में भारी भारी गहने बने हैं। इनकी केश-रचना मनोहर है। उदर, चिवक और आंखों की रचना विशेषकर पष्ठ प्रदेश तो और भी सजीव है। नगर-नवेली की संभवतः यह पहली मिल है। उसके जिस सजीव स्वरूप को इस मिल में अंकित किया गया है. आगे चलकर भारतीय कला और साहित्य में रमणी का वही रूप अमर तुआ है। इसमें कोई शक नहीं कि इसमें वस्त्राभरण को, विशेषत: वस्त्रों को जिस रूप में यहां उकेरा गया है. वह पटना के यक्षों की जैनी काही है किला केवल इसी कारण इसे अपरिष्कत रचना मानकर इसे भारतीय कला के उसी या प्रारंभिक यग की रचना नहीं कह सकते । यह मर्लि सर्वनोभद्र रूप में बनी है। यह सामने से ही देखने के लिए नहीं बनाई गई है, बल्कि इसको मर्तिके किसी भी तरफ से देखा जा सकता है। इसमें अपरिष्कार नाम का कोई तत्व है ही नहीं। इसके केशन्यं ज भारी, पर मलायम हैं। इसके पीन स्निग्ध पयोषरों, भरी हुई पीठ, सुक्ष्म कटि, मद उदर और पीन निलंबों को देखकर दूसरी शताब्दी में निर्मित मथरा के उन्चित्रों की यक्षिणियों का स्मरण हो आता है जो इनसे भी लालित्य-पूर्ण और सजीव हैं। इन यक्षिणियों की प्रतिमाएं और भी गोली और सजीव हैं। इनकी ओडनी और नपर और भी दर्शनीय हैं। निःसन्देह मीर्यकालीन पालिश और चुनार के पत्थर के होते हए भी दीदारगंज की यक्षिणी इनसे बहुत पहले की नहीं हो सकती।

अतः यं आदमकर और योजाकार मूर्त्तियां भारतीय कला के एक दूसरे ही पक्ष और चरण की हैं। इनकी आकृति और कर भारतीय है। येली और कारिमरी की दृष्टिंग मीर्थ दरवार की कला से दनका प्रायः कोई सम्बन्ध महीं है। दरवारी कला में, उदाहरणार्थ चौलों के हाभी और रामपुरवा के सांड में तृतीय अवाम के प्रदर्शन में दक्षता जा चुकी थी। अतः दीदारगंज की यक्षिणी या सम्भवतः पटना के यक्षों की करणना और कार्य में इस प्रकार की कोई नई समस्या सामने न थी। ये विकास की एक ही दिशा की सूचक है, जिस पर वाद में प्रवहमान भारतीय परम्परा और तत्कालीन फैसन की सूचक की एक ही दिशा की मूचक वी पूच वी हो के मूर्तियों से स्पष्ट है। इनके विपरित पारवम की मूर्तियों और मयुरा की एक यक्षिणी' (जिसकी मनसादेवी के कर में पूजा होनी है)

चंदा, मयुरा स्कूल आफ स्कश्यचर, आ०स०रि० 1922-23, पू० 164, आ० स० रि० 1920-21, फलक xviii

मौथं-कला 431

एक दूसरे वर्ग का ही प्रतिनिधित्व करती हैं जिसकी कल्पना और परप्परा सम्भवतः भिन्न थी। यह अपरिष्ठत कोक-वित्यक्का की रचनाएँ प्रतीत होती हैं, जो कका उपर्युक्त राँकी से अधिक प्राचीन थी और इसकी जड़ें जमीन में और मुद्दी च्ली गई थी। यह मीर्थ दरवार की कका के समानांतर ही प्रचिक्त थी, किन्तु दरवारी कळाकारों को इसका पता न था। इस कळा को स्थायी उपारातों के माध्यम से स्थिप करने का प्रयत्न पत्नी बार प्रसुत में हुआ और फिर दूसरे स्थानों में, जब कमाय: इस खेळी के कळाकार पीरे-पीरे तिया अध्यापता समस्या का माध्यम वुद्धेत रहे। इस्ट्रें इस प्रयत्न में कमोबेंश सफळता मिळती गई। बड़ीरा और पारवन की मूर्तियों तथा और भी दूसरी बहुत-भी मूर्तियों दस बारा के विकास के विभिन्न चरणों को मुचित करती हैं।

सारनाथ से दो पुरुष मृत्तियों के मस्तक तथा एक सिर के तीन छोटे-छोटे टकडे मिले हैं जिन पर वहीं पालिश है और चनार के ही पत्थर की हैं। पालिश और पत्यर के ही आधार पर इन्हें मौर्य-कालीन कहा जाता है। कुमारस्वामी ने इनकी 'सामान्य यथार्थता' और 'लक्षित पथकता' के आधार पर इस बात की संभावना व्यक्त की है कि ये व्यक्तियों की मुत्तियों के, संभवत: दाताओं की मृत्तियों के ट्कड़े हैं। इनके सिर के भूषण में एक-एक फुलना और जैतन की माला या नक्काशीदार ताज है। ये यनानी अभिन्नायों की याद दिलाते हैं। पत्थर के मस्तकों के ऐसे ही दुकड़े भीटा और मथुरा से भी मिले हैं। ये और सारनाय के मस्तक एक 'सुलक्षित शैली' के उदाहरण हैं, किन्त इनमें कोई ऐसी बात नहीं जो मथरा शैली की कला से इनका सम्बन्ध स्थापित कर सके। इन मिलयों के अलावा मथरा, सारनाथ, भीटा, बसाढ, बलन्दीबाग, कुम्रहार और अन्य स्थानों से मृण्मृत्तियों के मस्तक भी भारी संख्या में मिले हैं। इनके सिर का अलंकरण और कभी-कभी मलाकृति भी यनानी ढंग की है। इनसे यही सिद्ध होता है कि यनानी प्रांतीय कला के साथ-साथ यनानी अभित्राय भी गंगा की घाटी तक चले आये थे। मौयाँ। के पतन के अनस्तर भी बनानियों से घने संपर्क बने रहे । इसलिए इस बात

<sup>1.</sup> बकोकर, अर्की इंडियन स्कल्पचर, I,  $q_0$  12-14, फलक 12 और 13, कुमारस्वामी : हिस्सूने आफ इंडियन एंड इंडीनेसियन आर्ट,  $q_0$  19-20, आक्ट $_0$  18, 19, 20, 22, 23, कुमारस्वामी की आकृति मं $_0$  21, काफी बाद की हैं।

की संभावना ने एकदम इनकार नहीं किया जा सकता कि यूनानी कला के रूपों और अभिप्रायों का ग्रहण और रूपांतरण इस देश में बाद में भी होना रहा।

कुछ अन्य उमरी हुई मूर्तियों को भी मीयें कालीन कहा गया है। इस क्यन के आवार भी पर्याप्त नहीं है। एक तोरण की गोलाईदार डाट के एक हुक में एक प्रोपितपतिका नवोड़ा की काफी उमरी हुई मूर्ति मिली है। मितांत गीतित्य दम मूर्ति का कला की दृष्टि से अतिसूक्ष्म महत्व है। उच्चिवता तान्वंगी के कोमल प्रारोर के एन्ड भाग और तहत्व उरोजों का स्थापन बड़ा ही मनोहर वन पड़ा है। कोमल रेनाओं के प्रवाह जीर सारी पत्ता न जुगाड़ जैसी हम मूर्ति में मिलती है वैसी प्राथमिक भारतीय कला में अन्यत्व कहीं देखने में नहीं आती। एक की ऐसी अभिच्यंजना और रेनाओं का प्रवाह इसे मीयें या गुंग कला से प्रथम करता है। यद्यपि इसके केश-विध्यास, और वस्त्रालकण्य की शंशी और कार्य में अपरिस्क्रम भारीपत कि तथादिक रूपन करता है। यद्यपि इसके केश-विध्यास, और वस्त्रालकण्य की शंशी और कार्य में अपरिस्क्रम भारीपत कि तथादिक रूपन और रोजों का प्रवाह पाची उनन है। मीटा की एक अन्य उमरी मूर्तियों में भी आकृति, मूहा, और गति की अभिव्यक्ति मिसन क्या से प्रति को मूनना देनी है। रचना का जुगाड़ मुलाकृति का प्रकार और तक्षण-कार्य की दृष्टा है देने बोयपता और सांची की उमरी मूर्तियों से एकले नहीं रण सबसे।

"पाटलिपुन से तक्षिणा तक विनरे अनेक दूहों से सब से निनली या करीव-करीव सबसे निनली, मतहों से काफी तादाद में मिनी मृष्मृतियों को" मीर्पकालीन कहा जाना है। "इस कवन का आधार चौली और आकृति बतलायी गई है। कमरिया और गोर्डन ने मृष्मृतियों की सोचे में इती हाला से बनी सीनी या आकृति के आधार पर उनके काल-निर्वाश्य करने में आने बाले जारी की और स्पष्ट कर में च्यान दिलाया है। "इस

l. Kramrisch, Grunduzuge der Indischen Kunst प्रा 12, आकृति ॥

कुमारस्वामी, पूर्वोद्धन पृ० 20, आकृति 13

कुमारस्वामी, प्वो द्वत, प॰ 20-21 आकृतियाँ 16, 23, 57, 60

<sup>4.</sup> Kramrisch, J.I.S.O.A. vii, q. 89-110, Gordon, बही, xi, 136-95

मौर्य-कला 433

देश में कुछ वर्षों पहले तक जितने उत्सनन हुए ये उनमें स्तरों के निर्धारण सी प्रणाली निर्दात अवेशानिक थी। अदः कम से कम जहां तक मृण्यूर्तियों का प्रस्त है इनके आधार पर इनका साठ-निर्धारण अनिवस्तसनीय है। पारिलिंग्न के प्रांता स्थान को छोड़कर अन्य स्थानों में मिळी मृण्यूर्तियों में बहुतों को अब वृंग, कुषाण और पूर्वमूतियां का कहा जा रहा है।

#### VΙ

## गुहा-स्**था**पत्य

स्थापत्य के जो निर्माण मौर्य-युग के बतलाये जाते हैं उनमें सौन्दर्य की इच्टि से महत्व के कम ही हैं। अनश्चतियां बतलाती हैं कि अशोक ने बड़ी संख्या में स्तुमों और चैत्य-कक्षों का निर्माण कराया था। किन्तु इनमें बराबर की गफाओं को काटकर बनाये चैत्य-कक्षों को छोड़कर कोई भी अपने मुल रूप में सरक्षित नहीं बचा है। इन चैत्य-कक्षों में अशोक और दशरण के अभिलेख खदे हैं। सारनाथ की एकाश्मवेदिका का निर्माण भी अशोक के संरक्षण और उसकी देखरेख में हुआ होगा। यह चुनार के भूरे पत्थर की है और इस पर पालिश है। स्थानत्य के रूप में यह सांची की वेदिका से हबह मिलती है। निरुचय ही यह उस समय की लकड़ी की किसी रचना की परथर में नकल है, जिसमें इसकी रचना के वैशिष्ट्य का कतर्द व्यान नहीं रखा गया है। इसके आलंबन, स्तंभ सुचियां और उद्योग सभी किसी एक विशाल शिलाखंड में जकर दिये गये हैं। यदि इसकी रचनागत विशिष्टता का अवधारण होता तो सभी अंगों का प्यक-प्यक निर्माण कर उन्हें एक में जोड़ देने से यह काफी सरल हो जाता। भरहत, सांची और गया में इस प्रकार की रचना मिलती भी है। अनुश्रतियों के अनुसार वोधगया के बोधिमंड के निर्माण में अशोक का हाथ बतलाया जाता है। यह बोधिमंड भी सम्भवतः उसी आकार का रहा होगा जैसा हम भरहूत के उच्चित्रों में देखते हैं, जिन पर बाह्मी अक्षरों में 'भगवतो सबय मृतिनो बोघो' अभिलेख खुदा है। है स्थापत्य की दृष्टि से इसमें महत्व की बात यह है कि भग्हन का बोधिमंड चार कुड्य स्तंभों (pilasters)

वही, कामरिश ।

कुमारस्वामी: पूर्वोद्धृत आकृति 41 ।

का है। ये स्तंभ स्पष्ट ही लकड़ी की प्रतिकृतियों की नकल कर बनाये गये होंगे। इनका अशोक के स्मारक स्तंभों से कोई सम्बन्ध नहीं है।

बराबर और नागार्जुनी की गफाओं में सुदामा की दरी सबसे प्राचीन प्रतीत होती है। ऐसा प्रतीत होता है कि इन गुफाओं का निर्माण उसी परम्परा की तत्कालीन अंतिम कड़ी है जिसमें असंस्कृत आदिम जातियाँ या सन्यासी आदि निवास करते थे । चट्टानों को काटकर निवास बनाने के ये सबसे प्राचीन प्राप्त उदाहरण हैं। इनमें लकड़ी या फूस के निर्माणों की हुबह नकल है। इन सभी सीबी-सादी कोठरियों की छतों और वाहर की दीवारों में चमकीली पालिश है जो मौर्यकाल की अपनी विशेषता मानी जाती है। वराबर-नागार्ज्नी श्रृंखला की सभी कोठरियों में ऐसी पालिश है, लोमश ऋषि की दरी में भी है। इनमें सुदामा की दरी संभवतः सबसे पुरानी है। इसमें अशोक के बारहवें राज्यवर्ष का एक अभिलेख खदा है जिसमें आजीविकों के लिए गुहाबास दान देने का उल्लेख है। चट्टानों को काटकर उनके भीतर दो कमरे बनाये गये हैं। एक आयाताकार उपकक्ष है जिसकी छन पीप।नमा है। इसका दरवाजे का द्वार पक्ष ढल्आ है। यह इस बात की ओर इशारा है कि इसमें रुकड़ी के नमने की नक्ल की गई है। कक्ष में लम्बाई के बल में एक किनारे पर अलग गोली सी कोठरी है जिसकी छन कछए की पीठ की तरह है। दोनों कक्षों को जोड़ने वाला बीच में एक दरवाजा है। गोली कोठरी के बाहर की ओर लटकती हुई औरियां हैं जो यह बतलाती हैं कि इसका नक्जा फुस की कोठरी से लिया गया है। जीवित चटटान में बेसिलसिले खड़े खांचे भी बने हैं। ये भी यही सिद्ध करते हैं कि लकड़ी या बांस के खड़े तस्तों का नक्शा पत्यर में उतारा गया है।1

फर्नुंसन का कहना है कि इस माला की दूसरी कड़ी यह है जिसे क्यों चौगार कहते हैं। इसमें एक लेख बूदा है जिसमें कहा गया है कि इस मुहाबस का निर्माण बसीक के उन्नीयल बंधों में हुआ था। यह एक सीधा सावा आयवा-कार मंडय है...विवास कमान छत के...इसमें स्वास्त्य की दृष्टि से कोई

फगुँसन: हिस्ट्री आफ इंडियन एँड ईस्टर्न आफिटेक्चर I, 130-31, बाउन: इंडियन आफिटेक्चर: बद्धिस्ट एँड हिंदू, प् 12-13 ।

मौर्य-कला 435

महत्वपूर्ण बात नहीं है। दांगीं ओर अर्थात् पश्चिमी किनारे पर एक नीचा-सा चबूतरा है जो शायद किमी मृत्ति के लिए बना होगा।'

भ्रेनाइट नामानुंनी पहाड़ी में दो और गुफाएं हैं। इन गुफाओं में सुदे केशों में विदिन होता है कि मीयं राजा दगरण ने इन्हें बनवाकर आजीविकों तो दान किया था। इसमें दो नो नड़ी छोटी-छोटी है पर तीसरी कुछ बड़ी हैं। दौनों छोटी गुफाओं में एक-एक चौकीर कोठरी है, जिसका दरवाजा एक किनारे पर है और फोठरी की छत पीपानुमा है। मबसे बड़ी गुफा को बहां बाले गोपी की गुफा के नाम से जानने हैं। इसमें एक वड़ा-मा आयताकार कक्ष है जिसकी छत पीपानुमा है और किनारे बुनाकार है। इसका दरवाजा दक्षिण की तरफ बीच में है।

इनमें सबसे बाद में बनी और स्थापत्य की दृष्टि से सबसे अच्छी गुफ़ा कोलान महिष्य है पर यह मौंसे कालीन मानी जा सकती है। इसको कोई लख तो नहीं खुदा है पर यह मौंसे कालीन मानी जा सकती है। इसका जमीन का नक्या और सामान्य डिजाइन सुदामा की गुफ़ा से बहुत कुछ मिलता जुलता है। इसमें भी दो कोठिरवा एक-दूसरी के बीच में एक दरवाने से जुड़ी है और इनकी छन्ने पीपानुमा है। एक कोठरी आयताकार है, जिसकी लक्ष्यों के जब बीच में मुख्य दरवाजा उदता है जिसके पाले इलना है। इसरी कोठरी अंदाकार है, मुदामा की मुफ़ा की तरह बृताकार नहीं, किन्तु स्वायत्य की दृष्टि से लोमान्य छूपि की गुफ़ा की मार्क की बात उसका मुख है। नहई के काम की हर बारीकी की नक्ष्य की गई है। दरी पुत्र को डिजाइन से तरकाणीन छन्ड़ों के क्या की नहक की गई है। दरी पुत्र को डिजाइन से तरकाणीन छन्ड़ों के क्या की पुत्रस्वा की जा मकती है। 'तिकोगी छोर की स्वृत्यका का कच्या मिन्दी या छन्ड़ी के नप्शे की एत्यर में नकल है। ये गुफ़ाए या चट्टागों को काट कर बनाये चेंद्य-कक्स आयो शताबिट के स्वायत्य-निमाणि हैं। किन्तु मीमें मृति-कला के विपरीत इनमें कोई विकासकम परिलक्षित नहीं होता। सुदामा की रिये से लोमा चहिंप की दरी तक प्रयत्यों का विवास उक्षर हुआ है किन्तु

4. वही

फर्न्सन: पुर्वोद्धत, पु० 130।

वही, 132 : ब्राउन, प्वॉद्धत, पृ० 13 ।

फर्मुंसन, पूर्वोद्धृत, पृ० 131-32, ब्राउन, पूर्वोद्धृत, पृ० 13 ।

द्यारण की तीन मुकाओं को ओड़ देने पर भी विकास का कोई कम नहीं दीलता। तथा तो यह है कि निवास चक्किशो पालिया के दर गुफाओं में ऐसा कुछ नहीं है जिसने यह विदित्त हो कि स्थापत्य के क्षेत्र में किसी प्रकार की सिद्धि प्राप्त करने की कीशिया दवसे थी। जहां तक इस गुफाओं वा सम्बन्ध है, हम कह सकते हैं कि मोगं वास्तुकों ने जो कुछ छवाड़ी या बात पा मिस्टी में क्षा उसमें ही पत्थर में केवल नकठ बना देने की कीशिया की है। किलु लंगाय खिर की दरी के मुग्त को देगाने से यह बाग पाक हो जाती है कि पत्थर को काटने में इस आदिम मुकाओं में भी कच्चे काम की इजाजत न थी। हर ब्योरे को बड़ी जुझी से कोशने का प्रवस्त हुआ है। इसका स्वायत्य-मुख्य सो भी हो इनता सो निवस्त है कि पर्वतों की मुहाओं में बद्दाने तरासकर छुटेंदे गए ये चैन्यत्यत्म गुफाआयालु के विकास में दितीय चरण के मत्योग प्राचीन अवस्तेय हैं। इसके बाद के गुफा वास्तु का इतिहास मोटे तरिय पर मुरासा और ओमरा खरी का मार्के में कृतियाद के लाके और

### VII उपसंहार

कामरिश, इंडियन स्कल्पचर: प० 11-12

मौय-कला 437

मौर्य-दरबार की शिल्पकला के आदर्श का मली-मानि द्योतन करने हैं। हमने देखा है कि इनके रूपायन की कल्पना और कला एक विदेशी कला के पर्व निश्चित मानदंडों के आधार पर ई है। इससे यही अनमान होता है कि इनके माध्यम से भारतीय कला में पहली बार विषय-वस्तु के मुक्ष्म निरीक्षण की गरित आई और तनीय आयाम की समस्या का अनुवारण किया गया। किन्तु इसके विपरीत तर्कको और भी मैंने ध्यान दिलाया है। यह अनमान भी हो सकता है कि उच्च कला की ये दोनों मीलिक बाउँ भारतीय कलाकारों के लिए जो लकड़ी या जिट्टी की सबतोभद्र प्रतिमा? बनाते थे अज्ञात न थीं। यौली के हाथी और रामपरवा के बैल की प्रकृति और आकृति ही नहीं, अपित इनकी सामान्य कल्पना, निरूपण-शैली और रचना के निरीक्षण से---और ये दोनों पन निश्चय ही एक दुमरी नैजी के हैं, इस अनमान की प्रवल पृष्टि होती है। मेने इस बात की ओर ध्यान आकर्षित करने की भी चैंप्टा की है कि पटने के यक्ष, दीदारमंत्र की यक्षिणी और लोहानीपुर की जैन मर्त्तियां कलात्मक विकास की इसी दिशा में आती है। हां, यह वात अवस्य है कि मीय हाथी और सांड की सौन्दर्शनभति का स्तर ऊंचा है। मौर्य दरबार की कला ने दमरी परंपरा की ओर ध्यान नहीं दिया, जो अपेक्षाकृत अधिक परिष्कृत, शायद लोककला की वरंपरा थी। पर यह दूसरी परंपरा भी महत्वपूर्ण थी। इस परंपरा में सर्वतोश्रद्ध मूर्त्तियां वनाने की ओर उनना ध्यान नहीं दिया जाता था। भरहत में पहली बार इस कला को स्थिर करने के लिए स्थाई उपादान का प्रयोग किया गया । भरहत में ही पहली बार गोली मूर्ति और चिपटे चेहरे बनाने का वैपम्य सामने आता है। यह वैपम्य बाद में बढ़ोदा और पारखम के बक्षों और पारखम की उस मुर्त्ति में भी मिलता है जिसकी आज मनसादेवी भी मर्नि के रूप में पत्रा होती है। यही नहीं ग्रह वैषम्य पटना के यक्षों, लोहानीपर की जैन मर्नियों और मयरा शैली की कतिपय विज्ञाल, पर अपरिष्कृत मर्त्तियों में भी हैं।

आकार के तले अकेले जड़े मीचें स्तम्भ भी मीचें दरबार की कला के ही बोतक हैं। स्तम्भ मीचों के बाद भी वनते गड़े, पर उनके रूप में काफी गरिवर्तन हुआ। इस प्रकार के स्तम्भों का किसी निशाल स्वास्य के अंग के रूप में विकास नहीं हुआ। स्वास्य के स्तम्भों या हुद्य-स्तम्भों में कलड़ी के स्तम्भों की डिबाइन की नरूल के कारण उनका दूसरा ही रूप मिलना है। वेसनगर में एक प्रवासी यवन ने जी भागनत पर्म में दीक्षित

हुआ था, एक गरुड ध्वज स्थापित कराया था। 1 इसका रूप अशोक के स्तम्भ से भिन्न है। इसकी यप्टि के नीचे की ओर स्तम्भ का तिहाई हिस्सा अठपहला है। इसका अन्त अर्धकमल की डिजाइन में हुआ है। बीच का तिहाई हिस्सा छपहला है जिसके आखिर में एक अठपहली पट्टी है। पटटी के हर पहल में रूढिबद्ध पूर्णकमल की डिजाइन है। ऊपर का बाकी तिहाई हिस्सा गोल है जिसके ऊपर घन्टानुमा शीर्ष है। इस शीर्ष की आकृति और रूप, अशोक के स्तम्भों के शीयों से नहीं बहिक पर्सीपोलिस के टिपिकल स्तम्भों से मिलती है जिसमें आधार के ऊपरी हिस्से में गोलाई में दौड़ती पख़ड़ियों की डिजाइन बनाई जाती है । शीप की मंडित करने बाली आकृति पश की नहीं है, बल्कि एक घनाकार पत्थर के ऊपर ताड़पत्र के गच्छे का रूढिबद्ध अंकन है जिसे देखकर पून: पश्चिमी एशिया के उसी चाल के अभिप्राय की याद हो आती है। इस पत्थर में अखमनी और पश्चिमी एशियाई अभिप्रायों के इस प्रकार मुखर होने का कारण यह हो सकता है कि इसका निर्माता प्रवासी यनानी था, किन्नु फिर भी तथ्य यह है कि मौर्य राजाओं ने जिस प्रकार के स्तम्भ बनवाये. मौर्य काल के अनस्तर उस तरह के स्तम्भों की आकृति से यह बात और भी साफ हो जाती है। ये लकड़ी के नमनों के आधार पर बने हैं।

स्वापत्य के क्षेत्र में भी मीर्य दरवार कोई प्रभाव न छोड़ सका। मीर्यों ने असमनी स्वापत्य और आदर्शों से प्रेरणा प्रहण कर अपने महलां और स्तम्भ-मण्डप का निर्माण कराया था। यह शैली भी बाद में नहीं चल वाई। इस नक्से और डिजाइन के स्वापत्य का कोई दूसरा उदाहरण नहीं मिला। उन्होंने इसके विपरीत पर्वतों की पृहाओं में चट्टान तराज कर जो चैत्य-कस बनवाये वे लक्तन्नी के नक्से की पृत्यत्य में हुबहू नक्ल थी। भरहृत मांची, अमरावती और अन्य स्थानों में लीक्कि और खार्मित बन्तु के जी उदाहरण बहां की पुरानी उमरी मुसियों में मिलते है वे भी इसी निष्कर्य की पुष्ट करते हैं। इनमें भी भारतीय घेली, रूप और परम्परामम है।

बकोफर : पूर्वोद्धत, पु० 71

<sup>2.</sup> फर्गुसन : पूर्वोद्धृत, अध्याय iv, vi, ब्राउन, पूर्वोद्धृत, अध्याय, ii, iii, स्मिथ : हिस्ट्री आफ फाइन आटं-इन इंडिया एंड सीलोन पृ० 21-8

मौर्य-कला 439

इसमें कोई तक नहीं कि प्राचीन भारतीय कला में ऐसे अनेक अभिप्रायों और तरहों का प्रचलन था जिहुँ मीयों की दरवारी कला ने लोकप्रिय बनाया था—इस कथन का कला की रीली से कोई ताल्कृत नहीं है—और इन अभिप्रायों और तरहों का बहुत बड़ा भाग पिचनी एशिया से आया था और इस पश्चिमी एशिया पर अलमनी और बाद में प्रचासी यक्षों के साम्राज्य का प्रभुत था। किन्तु उपयुक्त कथन से कोई यह निष्कर्ष मित्रा के साम्राज्य का प्रभुत था। किन्तु उपयुक्त कथन से कोई यह निष्कर्ष मित्रा के अभिप्रायों के इसी मार्थी का प्रचार कियां ती यह मंडुचित दृष्टि का ही परिचायक होगा। इसमें संदेह की कनई मुंबाइस नहीं कि इन अभिप्रायों में बहुत से तो मीयों के काफी एहले ही भारत में प्रचलित हो चुके थे। पर जी अभिप्राय धुबेण यूनानी हैं से मीयोंकाल में और उसके बाद प्रचलित हए।

मौयों के साम्राज्यवाद में-विशेषकर अशोक के-भारतीय, अखमनी और यूनानी साम्राज्यवाद के आदर्शों का समन्वय हुआ था। इसमें समाज के संकल्प की नहीं, अपितु व्यक्ति की एचि और उसके आदर्शों की अभिव्यक्ति हुई थी । अशोक का निजी धर्म, धम्म की उसकी घारणा और उसकी ु धम्मविजयकी नीति में एक व्यक्ति के आदर्शों की अभिव्यक्ति हुई थी। इसमें उस व्यक्ति की रुचि की अभिव्यक्ति हुई यी जो दहब्रती, किन्तू उदार निरंक्श था और मीर्थ दरबार और शासन पर पूरी तरह हावी था। मीर्थ दरबार की क्ला इस मूल बात का अपवाद न थी। नन्दों-मीर्यों, विशेषकर मीर्यों के साम्राज्यवाद ने भारत को आदिम कवायली दृष्टि से खींचकर बाहर निकाला। वर्म के क्षेत्र में अशोक की नीति ने बौद्ध वर्म को अन्तर्राष्ट्रीय घरातल पर रख दिया, जो उस समय तक एक कवायली और क्षेत्रीय सम्प्रदाय मात्र ही था। यही बात कला के क्षेत्र में भी हुई। चन्द्रगुप्त, बिन्दुसार और अशोक जैसे मौर्य राजाओं की व्यक्तिगत और अखमनी और यवन विचारों और वस्तुओं के प्रति उनके अनुराग ने भारतीय कला को प्रेरणा और प्रोत्साहन दिये और वह स्याई उपादानों के इस्तेमाल से अमर ही नहीं बनी बल्कि दस्तकारी और अपरिश्कृत कला से ऊपर उसने उच्चतर कला का गौरव और स्थान पाया। अशोक की थम्मविजय की नीति की मांति ही इस कला का असली रूप निश्चित करने में व्यक्तिकी रुचि और संकल्पकाहाय या। इन दोनों की जड़ें समाज की सामाजिक रुचि और संकल्प में नहीं यीं। इसलिए ये दोनों विविक्त और अविरजीवी रहीं और शक्तिशाली मीयं दरवार के क्षेत्र और उसके जीवन

के साथ ही समाप्त हो गयीं। इसमें इस बात का खुलासा हो जाना है कि इतनी गौरबनाली बृति, स्मारक आकृति और मुगरिष्कृत रूप के होते हुए भी यह कला भारतीय कला के इतिहास में एक पुषक लघु अध्याय के रूप में क्यों रह गई। गौर्य-त्यामों और उनकी पत्रु आकृतियों की मांति मीर्य कला भी निमन एकांत में अकेली खड़ी है।

# सहायक ग्रन्थ-सूची

#### सामान्य ग्रंथ

केंब्रिज हिस्ट्री आफ इंडिया खंड I (केंब्रिज 1922)

वार्नेन एउ० डी०: एंटिनिवटीज आफ इंडिया (लंदन 1913)

भैमन-आवरतेन और अन्य : एशियंट इडिया एंड इंडियन सिविलिजेशन (लंदन 1934) राय चौथरी हेमचंद्र : गोलिटिकल हिस्टी आफ एंशियंट इंडिया, चतुर्थ

सं० (कलकत्ता 1938) रैप्पन ई० ने०: एंतिबंट इंडिया फ्रॉम दि अलिग्स्ट टाइम्स ट दी फस्टे

भेंचुरी ए० डो॰ (कैबिब 1914) Lessen Christian : Indische Alterthumskunde 1874 ,, : Vol. II and ed, (Leipzig 1874)

Vallec-Poussin, Louis de La : L'Inde aux Tempi des Mauryas
(Paris 1930)

#### अध्याय 1

# (नंदयुगीन भारत) और IV चंद्रगुप्त और बिदुसार

## आकर ग्रंथ

इन्बेजन आफ इंडिया बाइ अलेग्बांडर दि ग्रेट एव डिस्काइण्ड बाइ बयू कॉटियम, डायोडारेस, ल्ट्रार्क एंड चस्टिन, अनुवादक मैंन्छिडल ने डबस्य (बेस्टॉमस्टर 1896)

ऋग्वेद त्राह्मणाज । ए० वी० कीथ (हार्वर्ड 1920)

एरियन : एनावेसिस आफ अलेग्जांडर एंड इंडिका (अंग्रेजी अनु०) ई० जे० चिन्नांक (लंदन 1893)

कल्पभूत्र, आफ भद्रबाहु, सं. ह. जैकोबी (लीपजिंग 1877) अनु. ह. जैकोबी सै. बु. ई. XXII.

कल्पसूत्र आफ भद्रबाहु : अनु. ह. जैकीवी सै. वृ. ई. xxii पाजिटर : पुराण टेकस्ट्म आफ दि कलि एज (आक्सफोर्ड 1913) मुद्राराक्षस आफ विशाखदत (बंबई 1928) मैंक्किंडल : एंशियंट इंडिया ऐज डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेचर (वेस्टॉमस्टर 1901)

शामशास्त्री, आर. : अर्थशास्त्र आफ कौटिल्य (मैसूर 1909)

स्ट्राबो-ज्यायक्ती अंग्रेजी अनु. हैमिल्टन एंड फाल्कनर (लंदन 1854-7) स्यिवरावलीचरित आफ हैमचंद्र सं. ह- जैकोबी (कलकता, 1891, दिनीय सं. 1932)

हायीगुंफा इंस्कियान आफ खारवेल—एपि. इंडिका x. परिशिष्ट सं. 1345; ज. वि. उ. रि. सो. दिसं. 1917; ज. रा. ए. सो. 1910

(फ्लीट), 1918 (स्मिय), 1919 (चंदा); इं. एं. 1919 (र. च. मञ्जनदार), 1920 (शंकर अध्यर), ए इ. xx प्र. 71-89.

आधुनिक प्रंय

आकंलाजिकल सर्वे आफ इंडिया, वार्षिक रिपोर्ट राइज डेविड्स : वृद्धिस्ट इंडिया (लंदन, 1903)

स्थुनर डी. बी.: जोरास्थियन पीरियड आफ इंडियन हिस्ट्री, क. रा. ए. सो. (1915 पू. 63-89, 405-55) इसके बाद भी (i) स्मित्र बहो पू. 800-2 (ii) ए. बी. कीच बही 1916 पू. 138-43 और (iii) एफ डबल्यू वामस बही पू. 362-6.

ने इस विमर्श को आगे बड़ाया। दे. माउने रिख्यू 1916 (xix) टार्न. डबल्यू डबल्यू: ग्रीवस इन वैक्ट्रिया एंड इंडिया (केंब्रिज 1938)

टान. डबल्यू डबल्यू: ग्रावस इन वाक्ट्रया एड इडिया (कान्नज 1938) वैडल एल ए, : रिपोर्ट आन दि एक्सकेवेशंस आफ पाटलियुत्र (कलकत्ता 1903)

#### भारत में सिकन्दर का अभियान

केंब्रिज एंजियंट हिस्ट्री vi. अध्याव xiii. विशेषकर iv-vii टार्न ने बेब्रर का अनुपनन कर लेजम युद्ध का जो विजयण दिया है उनमें उसने कहा है कि सिकंदर की अस्ववेता मारतीय अस्ववेता से मजबूत थी। किर भी उसने जपनी अस्ववेता का इन प्रकार विभाजन कर दिया कि भारतीय अस्व सेना उस पर आजमण करे। इस प्रकार बहु जेसे हाथियों से दूर हटा देने में समर्थ हो जायेगा (1928)

कैंब्रिज हिस्ट्री ओफ इंडिया, खंड  $\vec{1}$ , 1922 अध्याय  $_{ extbf{XV}}$  और  $_{ extbf{XV}}$  का प्रारंभिक थर्लवाल : हिस्ट्री आफ ग्रीस खंड  $_{ ext{VII}}$  (जू. 1-75), (लंदन, 1852)

मैनिकंडल, जे बबल्यु, दि इन्वेजन आफ इंडिया बाइ अलेग्जांडर दि बेट ऐज डिस्काइब्ड बाइ एरियन, कटियस, डायोडोरस, प्लूटार्क एंड जस्टिन (वेस्टॉमस्टर 1896)

मैक्किंडल, जे डबल्यू: स्ट्राबी एंड दि इटिनेररी आफ अलेम्बांडर दि ग्रेट एंगियंट इंडिया एंज डिस्काइस्ड इन क्लासिकल लिटरेचर का प. 6-101 और 150-55

में मे मूबर कप से एरियट के विकरण को आधार कताया है। वहीं मैंने किटियस या डायोडोर्स के विवरण को वरीयना दी है वहीं ऐसा कह दिया है। सिक्टर की मूल्यु के बाद के मर्ट्स बेंगे भी बहुन कम मिनते हैं, वो संदर्भ मेंने दिये हैं उन सभी को आधुनिक बंधों से ही बहुण किया है। स्टीन: अन्तेमबांडमं कोने आन दि एन- डक्ट्यू फ्रांटियर, ज्यावाफिकल जनंत, 1097

स्टीन : एन आर्कलाजिकल टूजर इन अपर स्वात एंड एडजसंट हिल् टैक्ट्स (आ. स. इं. मेमायर सं. 42; 1930)

स्टीन : आन अलेग्जांडर्स ट्रैक टुइंडस (लंदन, 1929)

स्टीन : सेरिडिया खंड i पृ. 1-5 (लंदन, 1921)

स्मिथ: बी. ए. अर्ली हिस्ट्री आफ इंडिया अध्याय iii. iv. (आक्सफोडं,

होस्डिस : दि गेट्स आफ इंडिया (जंदन 1910) "एओनोंन कोई यूनानी बातीय नाम प्रतीत होता है निसका इस्तेमान किसी वर्ग के पर्वतीय स्थान के जिए करते थे" (109) "एओनोंन की जो सनही स्वरोसा उपलब्ध है उससे इसकी कभी पहिचान नहीं हो सकती। (प. 118)

Brelocr, B. Alexander's Kampf Gegen Poros (Sturt gart 1932-33)

Cavaignae, E: A propos de la bataille d'Alexandre Contre

Javaignac, E: A propos de la bataille d'Alexandre Contre Porus (J.A. 1923 ii 332-4) में कहा है कि निकर ने निवस्त से ऊपर जाकर नदी पार की। उस समय, जैना कॉटयम कहता है टालेमी की सेनाओं की गतिविधि पर पोरस नदों के नीचे की ओर से ध्यान लगाये बैठा था।

Lassen : Indische Alterthumskunde 2 ii q. 124-205 (Leipzig 1874)

# प्राचीन यूनानी और लैटिन साहित्य में भारत क उल्लेख

कैनिज हिस्ट्री आफ इंडिया खंड I (1922) अध्याय xvi,

गाउने ए. डी.: हेरोडोटस, अंग्रेजी अनुवाद सहित 4 खंड (नोएव क्लासिकल लाइग्रेरी)

फाल्कनर, डबस्यू (और एच. सी. हैमिस्टन) : दि ज्याग्रफी आफ स्ट्राबो 3 खंड (बोहन्स क्लासिकल लाइबेरी) (लंदन 1854-57) मैकिंकडल : ऍशिसंट इंडिया ऐज डिस्काइस्ड बाई मेगास्थनीज एंड एरियन

- (कलकत्ता, 1877) , : एंशियंट इंडिया ऐज डिस्काइस्ड बाई स्टेसियस दि स्निडियन (कलकत्ता 1882)
- (कलकत्ता 1882) ,, : दि इन्वेजन आफ इंडिया बाई अलेक्जांडर दि ग्रेट 2 (वेस्टॉमस्टर,
- 1896) ,, : एंशियंट इंडिया ऐज डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेचर (वेस्टर्गसस्टर 1901)
- मोनाहन एफ. जे. : दि अर्ली हिस्ट्री आफ वंगाल (आक्सफोर्ड युनिवर्सिटी प्रेस, 1925)
- राजिसन जार्ज : दि हिस्ट्री आफ हेरोडोटस (इश्रीमैन्स लाइबेरी) 2 खंड स्टीन ओ. : मेगास्त्रनीज एंड कीटिस्य (विधेत 1921)। स्टीन का तरीका है कि बहु मशीन की तरह मेगास्त्रनीज से सामग्री जेकर अर्थ-शास्त्र ने उसकी तलना करता है। उसके इस प्रयास का
- मूल्य कितना है यह ब्रेकोर ने दिखा दिया है। स्टीन ने जहाँ गहराई में जाकर विमर्श किया है वह लाभदायक है। Breloer B: Kautilya-Studien
  - (i) Die Grundeigentum in Indien (बोन 1927)
    - (ii) Altindisches Privatrecht bei Megasthenes und Kautalya (बोन 1928)
  - ,, : Megasthenes (etwa "00 V. chr) uber die indische Gesellschaft ZDMG, 1934 pp. 130-164

: Megasthenes uber die indische Stadtverwaltung, ZDMG 1935 pp. 40-67.

ZDMG 1935 pp. 40-67. बेक्टोर ने भारतीय समाज और राजनीति के बारे में भेगास्वनीज के कपनों का बड़ा सहज बुलासा किया है। उसने एक जूनानी प्रशासक के मानीसक गठन का ध्यान रखकर, जिसे अपने पूर्व सूरियों की भारत विषयक रचनाओं का पूरा ज्ञान या सभी वातों समझायी हैं। ओटो स्टीन के विचरीत उसने

मेगास्थनीज और कौटिल्य में समानताओं के दर्शन किये हैं। Lassen : Indische Alterthumskunde<sup>2</sup> 1874, II. pp. 626-751

### मौर्यों की राज-व्यवस्था

# आकर ग्रंथ

कौटलीय अर्थशास्त्र : सं. शाम शास्त्री (मैसूर 1909, द्वि.सं. 1919)

,, ; गणपति शास्त्री (ट्रावनकोर 1924-5)

,, : जॉली (लाहोर <sup>1923</sup>-4)

### आधुनिक ग्रंथ

कैत्रिज हिस्ट्री आफ इंडिया खंड I. अध्याय xix (कैंत्रिज, 1922)

गोपाल एम. एच. : मौर्यन पब्लिक फाइनांस (लंदन 1935)

गोवेन एच एच : 'दि इंडियन मैकियाबिली आर पोलिटिकल ब्योरी इन इंडिया टू थाउजेंड इअर्स एमो' पोलिटिकल साइंस क्वार्टर्जी लंड 44, 1929 प. 173-92

जायमवाल का.प्र. : हिंद पॉलिटी (कलकत्ता, 1924)

वंद्योपाध्याय एन सी : कौटिल्य (कलकत्ता, 1927)

बार्नेट एलडी : एंटिक्विटीज आफ इंडिया (लंदन <sup>1913</sup>) मोनाहन : दि अर्ली हिस्ट्री आफ बंगाल (आक्सफोर्ड युनिर्वासटी प्रेस 192<sup>5</sup>)

ला एन एन : स्टडीज इन एशियंट हिंदू पॉलिटी (कलकत्ता 1914) Breloer : Kautilya Studien I—III (Bonn 1927-34) Hillebrandt, Alfred : Altindische Poltik (Jena 1923)

#### अभिलेख

बरुआ बेणीमाधव : दि ओल्ड ब्राह्मी इंस्किप्शन आफ महास्यान (इं. हि. क्वा. x. 1934, p. 57-66)

बूलर जार्ज : सोहगौरा कापर प्लेट (इंडि. एं. xxv. 1896, 261-66) और भी ज. रा. ए. सो. 1907 पृ. 501 से; ए. इं. xxii पृ. 1-3

(जायसवाल) और अ. भं. ओ रि. इ. ×i. पृ 32 से भंडारकर देवदत्त रामकुष्ण : मीर्यं ब्राह्मी इंस्क्रिप्सन आफ महास्थान (एपि.

ģ. xxi, 1931-32. q. 83-91)

# अशोक और उसके उत्तराधिकारी

#### अभिलेख

गावीमठ और पालकीगुंडु, इंस्क्रियांस आफ अशोक (हैदरावाद आकंलाजिकल सिरोज सं. 10, 1932)

ासराज स. 10, 1932) सेनार्ट ई : दि इस्किप्शंस आफ पियदसि (अग्रेजी) अनुवादक जाजं ग्रियसंन इं. ए. 1890-92.

साहनी दयाराम : येर्राषुडि रॉक एडिक्ट्स आफ अशोक आ.स.इ. वार्षिक रिपोर्ट 1928-29 प्. 161-7

हरुरा : इस्क्रिप्शस आफ अशोक (आक्मफोर्ड 1929)

होनिंग. डब्ल्यू. वी. : दि अरमैंक इंस्क्रियांस आफ अंशोक फाउंड इन छंपक बुलेटिन आफ दि स्कूल आफ ओरियंटल एंड अफरीकन स्टडीज xiiiबंड I प. 80-88

### साहित्यिक प्रमाण

दिव्यावदान : सं. ई. वी. कावेल और आर. ए. नील (केंब्रिज 1886)

दीपवंश सं. और अनु. एच ओल्डेनबर्ग (लंदन 1878)

महाभाष्य सं. कीलहानं (बंबई 1880-5)

महावंश सं. गीगर (छंदन 1908) अनु. बही (छंदन 1912)

युवाङ् च्वाङ् -बील, बुद्धिस्ट रेकार्ड्स बाफ दि वेस्टनं वरुडं (लंदन 1881) " "-वैटर्स-ऑन युवाङ चाङ्स ट्वैंबर्स इन इंडिया (लदन 1912)

Täranåth : German Trans by Schiefner—Geschichte des Buddhism in Indien (St. Petersberg—1869)

#### आधनिक ग्रंथ

डेविड्स टी. डबल्यू. राइज : बुद्धिस्ट इंडिया (लंदन 1903)

दीक्षितार बी. आर. आर. : दि मौर्यन पॉलिटी (मदास 1932) फ्रोंके : पालि उंड संस्कृत (स्टामवर्ग 1902)

क्रकाः पाल ७ ७ संस्कृत (स्ट्रामवर्ग 1902) मार्शेल और फुगर: मानुमेंट्स आफ सांची 3 खड (कलकत्ता 1941) मैंकफेल जे. एम. : अशोक (हेरिटेज आफ इंडिया सिरीज कलकत्ता)

म्खर्जी राधाकुम्द : अजोक (लंदन 1928)

मोनाहन : अर्ली हिस्ट्री आफ वंगाल (आक्सफोडं 1925)

स्मिथ बी.ए. : अशोक (आक्सफोर्ड 1920) हार्डी एडमंड : कोनिश अशोक (मैंज 1913)

हाडी एडमंड : कोनिय अशोक (मेंज 1913)

Burnouf E: Introduction a L'histoire du Buddhisme Indien (Paris 1876)

Lassen Christian : Indische Alterthumskunde (pp. 224-88)
II. (কীৰ্যবিশ্ 1874)

Levi Sylvain : Le Nepal 3 vols (Paris 1905-6)

1930)

Przyluski, j : La Legende de L' empereur Asoka (Paris 1923)
Vallee Poussin, L de : L' Inde aux temps des Mauryas (Paris

#### अशोक और खोतन

कोनो स्टेन : खोतन स्टडीज ज.रा.ए.सो. 1914 पृ. 344 से बील : बुद्धिस्ट रेकार्ड्स वेस्टर्न वर्ल्ड (पूर्वोद्धत)

बील: लाइफ आफ युवाङ् च्वाङ् पृ. 203 (लंदन 1914)

बाल : लाइफ आफ पुवाड् च्वाड्यू २०० (प्यस्त १८४२) राकहिल : लाइफ आफ दि बुद्ध, अध्याय viii (ट्रूब्नर्स ओरियंटल सिरीन) स्टीन सर अलरे : एंशियंट खोतन I. प. 156-66, 368 (आक्सफोर्ड 1907)

# दक्षिण भारत और श्रीलंका

आकर ग्रन्थ

संग इलिक्सम् (मद्रास 1940)

आयुनिक प्रंय

अयमंगर एस. के : विगिनिग्स आफ साउथ इंडियन हिस्ट्री (मद्रास 1918) कनकसमैं : तमिल्स 1800 इयसं अयो (मद्रास 1904)

गीगर उनस्यू : दि महावंश (अंग्रेजी अनु.) (लंदन 1912) पार्कर : एंशियंट सीलोन (लंदन, 1909)

पार्कर : एंश्वियंट सीलोन (लंदन, 1909) शास्त्री के. ए. नीखकंठ : पाण्ड्यन किंगडम अध्याय II और III (लंदन,

1929)
" : दि चोलाज I अध्याय III-IV (मद्रास 1935)
शेव अयमर के.जी. : चेर किंग्स आफ दि संगम पीरियट (लंदन 1937)

# उद्योग, व्यापार और मुद्रा

### I. संस्कृत और पालि यंग

**जातक** : सं. फॉसबोल (लंदन 1877-97)

, : कार्बेल के संपादन में अनेक विद्वानों द्वारा अनूदित (कैन्निज 1895-1913)

कौटिल्य अर्थशास्त्र : सं. शामशास्त्री मैसर 1919

- " : सं. जाली और हिमडट खंड I (लाहोर 1929)
  - : (मूल टीकाओं के साथ संपादित) सं. गणपति शास्त्री
  - संड 1-3 (त्रावणकोर संस्कृत सिरीज 1921, 1924, 1925) : अन- शामशास्त्री द्वितीय सं- (मैसुर)
- n : অনু (Das Altindische Buch Von welt-und Staatsleben) von Johann Jakob Meyer (কীণুজিব 1926)

इनमें किसी में नंद-मौर्य युग की आधिक स्थिति का कोई निश्चित उल्लेख नहीं है। किन्तु इनमें सामान्य और पारंपरिक वातावरण अवस्य है।

### II. युनानी और लेटिन लेखक

एरियन (फ्लैबियस एरियनस) : इंडिका अन्. जे. डबल्यू मैक्किडल इन एंसियट इंडिया ऐन् डिस्काइस्ड वाई मेगास्यनीव एंड एरियन (कंदन 1877, पुत्रमृद्धित कलकता 1926). अनाबेसिस आफ अफेम्बॉडर एंड इंडिका जन्. ई. जे. विश्लोक (कंदन 1893)

डायोडोरस: बिब्निओषिके: बुक II. अध्याय 35-42 तिर्विण एपिटोम आफ मेगास्पनीज, अनु. मैशिकंडल इन एंशियंट इंडिया **ऐज डिस्काइस्ड** बाई मेगास्पनीज एंड एरियन िलनी दि इल्डर (Gaius Plinius Secundus): The Naturalis Historia, भारत संबंधी अंदों का अनुवाद मॅक्टिल ने किया —इंडिया ऐन फिन्धाइल्ड इन क्लासिकल लिटरेचर में (लंबन 1901)

अनु. लोएब क्लासिकल लाइब्रेरी में 10 खंडों में

Quintus Curtius Rufus: Historiae Alexandri Magni भारत मंत्रेची अर्थों का मैकिडल ने इत्येजन आफ इंडिया बाई अलेक्बांडर में अनुवाद किया (लंदन 1896)

स्त्राबो — अवायकी बुक xv अध्याय I में भारत का मुसंबद्ध वर्णन है। भारत के बारे में अन्य उल्लेशों का अनुवाद मैंकिडल ने इंशियंट इंडिया ऐंज डिस्काइल्ड इन कशरिकल लिटरेचर में किया है (खंदन 1901) अनु. होरेस लिओनार्ड जोम्म ने नोएव कलानिकल लाइबेरी में 8 लंडों में किया (1917-32)

#### अभिलेख

भंडारकर देवदल रामकृष्ण : मौर्य ब्राह्मी इंस्क्रिप्शंस आफ महास्थान ए इं. xxi प. 83-91

हुत्य ई. कार्पम इंस्किप्यानम इंडिकेरम खंड I. अशोक के अभिलेख, नया संगोधित सं. (आक्सफोड 1925)

(हाल के ही निवंधों का जिक है)

एलन जान : ए केटलाम आफ दि इंडियन क्वायंस इन दि त्रिटिश म्युजियम (लंदन 1936)

कोसांबी धर्मानंद : ऑन दिस्टडी एंड मैट्रोलाजी आफ दिसिस्बर पंचमार्क्ड क्वायंस न्यू इं. ए. iv q. 1-35, 49-76

चटर्जी चरणदास : त्यूमिस्मैटिक डेटा इन पालि निटरेचर (बुद्धिस्टिक स्टडीज सं बी. सी. ला. कलकता 1931

चकवर्ती मुदेद कियोर : ए स्टडी आफ एशियट इंडियन न्यूमिस्मेटिक्स, 1931. आयमवाल का प्र. : अर्ली साइन्ड क्वायम आफ इंडिया ज. बि. उ. रि. सी. XX. मितवर-दिसंबर 1934. (अन्य निवंध ज. बि. उ. रि. सी.

1935, 1936, XXIII, खंड I. 1937)

- हुर्गाप्रमाद: दि कलासिफिकेशन एंड सिमिफिकेंस आफ सिबस्स आन दि मिस्वर पंचमार्क्ट क्वायंस आफ एशियट इंडिया ज. ए. सो. बं. XXX 1934, सं. 3 (न्यू. स.सं. XLV 1934)
- भट्टाचार्य पी. एन. : ए होर्ड आफ दि सिल्बर पंच-मार्क्ड क्वायंस फाम पूर्णिया—मेमोथर सं. 62. आ. स. इडिया (दिल्ली 1940)
- भंडारकर देवदत्त रामकृष्ण : लेक्न । आन एंशियंट इंडियन न्यूमिस्मैटिक्स (कलकत्ता 1921)
- रप्सन ई. जे.: ए कैटलाग आफ इंडियन न्वायंस इन दि ब्रिटिश म्यूजियम (लंदन, 1908)
  - : इंडियन क्वायंस (स्टामबर्ग 1897)
- बाल्स ई. एच. सी.: एन इक्जामिनेशन आफ ए फाइंड आफ पंच मार्क्ड क्वायंस इन पटना मिटी बिद रिफरेंस टु सब्बेक्ट आफ पंच
  - मार्क्ड क्वायंस जनरली (ज. वि. च. रि. सो. V. 1919) : एन इक्जामिनेशन आफ फिपटी एट क्वायंस फाउंड इन घोडाघाट (ज. वि. रि. सो. V. 1919)
    - ं पंच मार्क्ड सित्वर क्वायंस, देयर स्टैडर्ड आफ बेट, एज एंड मिटिंग (ज. रा. ए. सो. 1937)
    - : नोट्स आन टू होई स आफ सिल्बर एंच मार्क्ड स्थायस बन् फाउंड ऐट रमना एंड वन् ऐट मछुआटोली (ज. बि. ज. टि. सो. 1939)
      - : पंच मार्क्ड क्वायंस फाम तक्षशिला मेमोयर स. 59 आ. स. इं. (दिल्ली 1939)
    - : पैला होई आफ पंच मार्क्ड क्वायंस ज न्यू सो इं.सं. UL 1940
      - ः एन इक्जामिनेशन आफ ए होई आफ 105 सिल्बर पंच मार्क्ड क्वायस फाउड इन दि यूनाइटेड प्राविसेज इन 1916 (ज. न्य. सो. इं. सं. II. भाग I, जुन 1941)
    - : ए कंपरेटिब स्टडी आफ दि पतरहा (पूर्णिया) होडं आफ सि∻वर पंच माक्ंड क्वायंस (ज.न्यू.सो. इं. सं IV भाग II, दिसस्बर 1942)
- था निवासन टी: एनुअल रिपोर्ट आफ दि आकंलाजिकल डिपार्टमेट आफ दि

निजाम्स डोमिनियन (1928-9) 1931 परिशिष्ट को पंच माक्ष क्षत्रायंस इन दिक्षेत्रिट आक हैरराबाद म्यूजियम हेसी ए. एस : दि देर-टेडडें आफ एश्विष्ट इंडियन क्षायंस (ज. रा. ए. सो. वं. 1937)

### V. सामान्य ग्रन्थ

घोषाल उपेन्द्रनाथ : कंट्रीब्यूशन टु दि हिस्ट्री आफ दि हिन्दू रेवेन्यू सिस्टम (कलकत्ता, 1930)

नियोगी पंचानन: आइरन इन एशियंट इंडिया (कलकत्ता 1914) : कापर इन एशियंट इंडिया (कलकत्ता 1918)

पुरी के एन : एक्सकेवेबंस ऐट रायड़ ड्यूरिंग संवत इयस 1995 एड 1996 (AD 1938-39) डिपाटमेंट आफ आकंसाजिकल एड हिस्टारिकल रिसर्च, जयपुर स्टेट

मजमदार रमेशचन्द: कार्पोरेट लाइफ इन एंशियंट इंडिया द्वितीय सं-(कलकत्ता 1922)

मेहता रतिलाल: प्री बुद्धिस्ट इंडिया (बम्बई 1939)

राइज डेविड्स : बुद्धिस्ट इंडिया (लंदन 1902)

राइज डेविड्स थीमती सी. ए. एक. : एकोनामिक कंडिशंस अर्कार्डिंग टु अर्की वृद्धिस्ट लिटरेचर इन कैंब्रिज हिस्ट्री आफ इंडिया सं. I. (कैंब्रिज 1922)

रोस्तोवजेक: दि सोशल एंड एकोनामिक हिस्ट्री आफ दि हेलेनेस्टिक वर्ल्ड 3 खंड. (आवसफोर्ड 1941)

साहनी दयाराम: आकलाजिकल रिमेन्स एंड एक्सकेवेशंस ऐट वैराट, डिपार्टमेंट आफ आकंलाजिकल एंड हिस्टारिकल रिसर्च

### वर्म

कनं : मैनुअल आफ इंडियन बृद्धिज्म (स्ट्रेसबम् 1896) कीय ए. बी. : दि रेलिजन एंड फिलास्की आफ बेद (हावंडं, 1925) गीगर : महादंब (अंग्रेजी अनु 1912) चंदा रामप्रसाद : आफॅलाजी एंड बैल्याब ट्रैडियन (फल्डकता 1920) कंकोबी : जैन सुनाज (सै. वृ. ई. 2 वंड) दस त : अली मोनास्टिक बंद्धिम खंड I (फल्डकता 1941) ।

दत्त न : अला मानास्टिक बुद्धिःम खड म (कलकत्ता 1971) । बनजी जितेन्द्रनाय : बेवलपमेन्ट आफ हिन्दू आइकोनोग्राफी (कलकत्ता 1941)

बरुत्रा वेगीमाधव : श्री बृद्धिस्टिक इंडियन फिलासफी, दि आजीविकाज् भंडारकर देवदत्त रामकुष्ण : अशोक द्वितीय सं. कलकत्ता भंडारकर रामकुष्ण गोपाल : बैच्चविजम, इँविजम एंड माइनर रेस्निज्यस

सिस्टम्स (स्ट्रासवर्ग 1913) बूजर जार्ज: दि इंडियन सेक्ट आफ दि जैनाज (अनु. जे बर्गीज) मैनिकंडल: एशियंट इंडिया ऐज डिस्काइक्ड बाई मेगास्थनीज एंड एरियन

राइज डेविड्स : बुद्धिस्ट इंडिया (लंदन, 1911) रायचीयरी हेमचन्द्र : दि अलीं हिस्टी आफ दि वैष्णव सेक्ट

(कलकता 1877)

: दि पोलिटिकल हिस्ट्री आफ एंशियंट इंडिया (कलकत्ता यनि. 1932)

युन. 1992) स्टीवेन्सन : दि हार्ट आफ जैनिज्म (आक्सफोर्ड 1915)

Eरावन्सन : दि हाट आफं जानजम (आस्तरफाड 1913)
De La Vall'ee Poussin : L'Inde Jusque Vers 300 A. V. J. C.
(Paris, 1931)

Guerinot: La Religion D jaina (Paris, 1926) Levi Sylvain: Le Nepal 3rds (Paris 1905-8)

: Une Langue Precanonique du Bouddhisme JAS le Laghulovado et l'edit de Bhabra JAS 1896

## भाषा और साहित्य

#### आकर ग्रंथ

आपस्तंब धर्मसूत्रः सं. बूलर, तृती. सं. (वम्बई 1932)

आर्यमंबुश्चीमूळकल्प, सं. राहुल सांकृत्यायन, जायसवाल की ऐन इंपीरियल हिस्ट्री आफ इंडिया में (लाहोर 1934)

कौटिल्य का अर्थशास्त्र : सं. शामशास्त्री (मैसूर 1924)

गृह्यसूत्र खंड <sup>I</sup> (आवसफोडं, 1886), खंड II. (1892)

पतंत्रिक का महाभाष्य सं. कीलहार्न (वस्वई 1892; 1906; 1909)

पाणिनिकृत अष्टाघ्यायी, कात्यायन वात्तिकों के साथ (मद्रास 1917) बृहत्कथाकोश आफ हरिषेण : सं डा. ए.एन. उपाध्ये (भारतीय विद्याभवन,

बम्बई 1943) बृहत्कथामंजरी आमेंद्र : (काव्यमाला 69, निर्णयसागर प्रेस बम्बई

1901) बौबायन घमंसूत्र (यवनंमेंट ओरियंटल लाइब्रेरी सिरीज, मैसूर 1901)

भरतकृत नाट्यशास्त्र, अभिनवयुष्त की अभिनवभारती टीका सहित गायकवाड़ ओरियंटल सिरीज बड़ौदा, खंड I. 1926 खंड II. 1934, इसकी गुल पांडु लिपि मद्रास गवर्नमेंट ओरियट**ल** 

लाइबेरी में है भर्तृहरिकृत वाक्यपदीय, बनारस संस्कृत सिरीज, कांड I व II, (1887)

भो<del>बक</del>ुत र्म्युगरप्रकाश: वे. राधवन (कर्नाटक पब्लिशिंग हाउस, **बस्वई,** इसकी पांडुलिपि भी मद्रास, गवर्नमेंट ओरियंटल लाइ**बेरी** में है।

यास्क का निरुक्त

राजशेश्वरकृत काव्यमीमांसा (गायकवाड ओरियंटल सिरीज, बड़ोदा 1934) वामनकृत काव्यालंकारमूत्र व वृत्ति (वाणीविलास प्रेस श्रीरंगम 1909) बास्स्यायनकृत कामसूत्र (चौलंभा सिरीज, दनारस) सैकेड बक्स आफ दि ईस्ट, खड II, xxix, xxx

सोमदेवलूत कथासरित्मागर (निर्णयसागर प्रेम बम्बई, 1903)

हैमचन्द्रकृत स्थिविरावलीचरित अथवा परिशिष्ट पर्वन सं. हर्मन जैकोबी एशियास्कि मोमायरी आफ बंगाल, कलकता 1932)

ण्ञवाटिक मासायटा आफ वंगल, कलकता 1992 आधृनिक ग्रंथ

काणे, पा. वा. : हिस्ट्री आफ धर्मशास्त्र I (भंडारकर ओ. रि. इं. पूना, 1930)

कीय ए. वी. : हिस्ट्री आफ संस्कृत लिटरेवर (आश्वसफोर्ड 1928) कोमेमोरेटिव एसेज प्रिजेटेड टुसर आर. जी. भंडारकर (भंडारकर ओ. रि. इ. पना. 1917)

पाणिन हिंच प्लेस इन संस्कृत लिटरेचर बाई गोल्डस्टकर (संयन MDCCCLXI)

प्रभातचंद चकवर्ती: पतंजिल ऐज ही रिवील्स हिमसेल्फ इन हिज महाभाष्य (इ. हि. क्वा. II)

मैक्समूलर : हिस्ट्री आफ एंशियंट संस्कृत लिटरेचर (लंदन 1892) मैक्किडल : एंशियंट इंडिया ऐज डिस्काइस्ड इन क्लासिकल लिटरेचर

(बेस्टॉमस्टर 1901) विस्तन फाइलोलाजिकल लेक्चर्स आन संस्कृत एंड डिराइब्ड लेंग्एबेस (1887) बाई आर बी भंडारकर (वेलेस्टेड वर्स आफ आर बी भंडारकर खंड IV. अंडारकर की. रि. ई. पुना 1929)

बिटरनिट्ज् : हिस्ट्री आफ इंडियन लिटरेचर अंग्रेजी अनुवाद खंड I और II. (कलकत्ता वि. वि. 1937, 1933)

स्टेन कोनो : दि होम आफ पैशाची ZDMG, 64 (1910) हरप्रसाद शास्त्री : मगधन लिटरेचर (कलकत्ता, 1923)

हुस्य : इंस्किप्संस आफ अशोक (का. इं. इं. खं. I. आक्सफोडं 1925)

# मौर्यकला

- कार्डिगटन के. डे. वी. : एंशियंट इंडिया फाम अलिएस्ट टाइम्स टुदि गुप्ताज (लंदन 1926)
- किंग एंड याम्पसन : दि स्कल्पचर्स एंड दि इंस्क्रिप्शंस आफ बहिस्तून (लंदन 1907)
- हुमारस्वामी ए. के. : हिस्ट्री आफ इंडिवन एंड इंडोनेशिवन आर्ट (संदन 1927) संड 1 और 2 हुमारस्वामी ए. के. : ओरिविन आफ दि लोटस (सोहाल्ड बेल्) कैपिटल
- (इं. हि. क्वा. VI. पृ. 373-5)
- **करोटो जी :** ए हिस्ट्री आफ आटं, I (एंशियंट इंडिया) (लंदन 1908) कोटेरिल : हिस्ट्री आफ आटं, I कामरिस स्टेला : Grundzüge der Indischen Kunst (Hellerau,
  - 1924) : कंटैक्ट आफ इंडियन आटंबिद दि आटंआफ अदर कंटीज
    - : इंडियन स्कल्पचर (कलकत्ता, 193<sup>3</sup>) अध्याय I. सेक्शन
- 2 पृ. 9 तथा आगे
  चंदा रा. प्र.: फोर एंशियंट यक्ष स्टैचज (ज. डि. ले. क. वि. वि. 117, 1921)

(ज. डि. ले. क. वि. वि. X. 1923)

- : दि विगिनिस्स आफ आर्ट इन ईस्टन इंडिया विद स्पेशल रिफरेंस टुस्कल्पचर इन दि इंडियन स्यूजियम, कलकत्ता मे आ सं इं.सं. 30 (1927)
- बैस्ट्रो एम. : दि सिविलिजेशन आफ वैविलोनिया एंड असीरिया (बोस्टन, 1898)

टानं डबस्यं डबस्यं : हेलेनिस्टिक सिविसर्जेशन (लंदन 1927)

टोल्मन : एंशियंट पासियन लेक्सिकन एंड टेक्स्ट्स वैडरविस्ट बोरियटस सिरीज  ${
m VI.}$  (न्यूयार्क  $^{1}908$ )

**अल्टन ओ. एम. दि ट्रेजर आफ दि आक्सस, द्वितीय सं** 

पेरोट, जाजं एंड चिपीज : हिस्ट्री आफ आर्ट इन पर्सिया (लंदन, 1892)

फर्मुंसन जे.: ए हिस्ट्री आफ इंडियन एंड ईस्टर्न आकिटेक्चर द्वितीय सं-(संदन 1910) अध्याय 5 पृ. 125 से

बकोफर एल : अर्ली इंडियन स्कल्पचर (पेरिस 1929) खंड I अध्याय I पू. 1 तथा आगे

म्राउन पर्सी : इंडियन आर्किटेक्चर : बुद्धिस्ट एंड हिंदू (बम्बई) अध्याय II और III. प० 5 तथा आर्मे

मार्शल जान : मानुमेंट्स आफ एंशियंट इंडिया, कै. हि. इं. I.

मित्र ए. के.: मौर्यन आर्ट (इं. हि. क्वा. III. पू. 541 तथा आगे)

: ओरिजिन आफ दि बेल कैपिटल (इं हि. बवा. VI, पू. 213 तथा आगे)

मैक्जिंडल एंशियंट इंडिया ऐज डिस्काइब्ड इन क्लासिकल लिटरेचर

लारेंस ए. डबस्यू: लेटर ग्रीक स्कल्पचर एंड इट्स इन्पलुएंसेज आन ईस्ट एंड बेस्ट

वैडल एल. ए. : रिपोर्ट आन एक्सकेवेशंस ऐट पाटलिपुत्र, (कलकत्ता, 1903) स्पूनर डी. बी. : दीदारमंत्र इमेज नाउ इन दि पटना म्युजियम (ज. बि.उ.

रि.सी. V. 1919)

: मिस्टर रतन टाटाज एक्सकेवेशंस ऐंट पाटलियुत्र (आ. स. रि. 1912-13)

: दि जोरास्ट्रियन पीरियड आफ इंडियन हिस्ट्री (ज. रा. ए. सी. 1915)

स्मियः बिसेंट ए : हिस्ट्री आफ फाइन आर्टेइन इंडिया एंड सीलोन (आक्सफोर्ड 1930) अध्याय II और III पृ. 15 से : दि मोनोलियिक पिलर्स आरे कालम्स आफ अयोक (ZDMG LXV, 1911) : पर्सियन इंत्प्लूएंस आन मौर्यन इंडिया (इं एं. 1905 प. 201 से)

हुल्या: इंस्क्रिप्यांस आफ अशोक (का. इं. इं. I, 1925)

Combaz, Gisbert : L' Inde et L'orient, classique (पेरिस 1937)

Delaporte. L: La Mesopotamie (पेरिस 1923)

Sarre Friedrich : Die Kunst des alten Persien (बॉलन, 1923)

# **ऋनुक्रमिरा**का

अकबर 264 अनार्यापडिक, बद्ध का समकालिक महा-सेट 306 अकफिस-नीसा का सरदार 28 सिकंदर से मिलने वाले प्रतिनिधि अनरायपर, लंका की राजधानी 292, मंडल का नेता 42, 131 अकेसिनेस (चेनाव) नदी 42, 61. अनुला, लंका की रानी 274, 293 अपराहते 28 66, 67 अस्तमनी (जाति) 23, 25, 26, अपरांत 252, 255, 298 अफगानिस्तान 23, 136, 248, 296. 124, 135, 138 352 के उत्तराधिकारी 27-35 का मौर्यकला पर प्रभाव, <sup>39</sup>7-अफीका 98, 222 400, 414, 416, 423, 439 अवेस्तनोई (अंबष्ठ) एक जाति ਆਗ਼ਾਜੀ ਅਮਿਲੇਕ 264 33. 71 अविसरीज (अभिसार) अभिसार का अलमनी साम्राज्य 24, 199, 212 अगरनोमोई, विऋय स्थलों के अधीक्षक राजा 29, 30, 45, 49, 51, 62 सिकंदर से युद्ध 44, 54, सिकंदर अग्रमीस (आग्रसैन्य, 309 जेंद्रमीस)दे० महापदम 6, 8, 9, 16, 145 का क्षत्रप बना 65 **अबन्फल्ल** 323 अग्निस्कंच 270 अग्रश्रेणी (अगलस्मोई) उत्तरपश्चिम अभियम्म (अभियमं) पिटक 244, 327, 344 भारत की एक गण जाति जिसे सिकंदर ने परास्त किया 32, 67-अभिघानचितामणि, हेमचंद्र का एंब 134 अभिनवगप्त का लेखक 373-374 अचेलक, एक साधु 339 अजातशत्र शैशनाग राजा, अभिनवभारती नाट्यशास्त्र की अभिनवगत की टीका 373, 374 बिबिमार का पुत्र 9, 10, 11, 72, अभिसार, सिघ से पुरब का क्षेत्र 28 29, 30, 45, 60, 65, 77 अजित, तीर्थिक उपदेशक बृद्ध के सम-अमरावती 438 कालीन 337 अमित्रोकेरीज (अमित्रधात) अस्टक 21 विदुसार की उपाधि 188 अटरक ऋषि (अध्टक) 330 अभित्रघात, बिदुसार की उपाधि 146, अथवंवेद 297 188 अदिगमान-सतियपुत 270 अमित्रोखटीस (अमित्र) बिद्रसार की अदिनपुण्यावदान, क्षेमेन्द्रकृत अवदान-चपा**धि** 357 कल्पलता का अंग 144 अद्रम्ते (अयुष्ट, अरिष्ट) एक जाति अमृतसर ३५७ अमेजोंस 422 31, 6? सिकंदर को समर्पण

अम्बष्ठ एक जाति 33, 71 अस्बिगेरस, हमेंटेलिया का शासक 34 अम्मोन, एक युनानी देवता 66, 73 अभिधर्मकोषकारिका 121 बयोध्या 9, 14, 402 अरट्ट (अराष्ट्र) 38I अरब जाति 97, 289, 310 बरब सागर 35, 310, 311 अरबिताई (हब) एक स्थान 75, 363 अरमैकलिप 228, <sup>3</sup>66 अरस्तू, एक यूनानी दार्शनिक अराकोटी, एक स्थान 169 अराकोशिया (कंदहार) 73, 91 की सीमाए 170, अखमनी साम्राज्य का अंग 23, 26 सेल्युकस ने चंद्रगृष्ट को मौपा 142 अराविओस 75 **अराराज** एक स्थान 229, 408 अरिक्कलर, कोयंबटर का एक स्थान जहां अशोक का अभिलेख मिला **287 287** अरिद्र (अरिष्ट) अरिष्ट 62 अरिस्टाटल (अरस्तू) 83 अर्जन पांडव बीर 347 अर्जुनपुरा 391 अर्थशास्त्र कौटित्य 13, 26, 119, 120, 123, 148, 192, 271, 297, 299, 308, 326, 373, 375, 376, 378, 380, 381, 387 अदवधोष में तुलना 220, अंत:पुर व राजकुमारों के प्रति व्यवहार आभूषण, 304 औद्योगिक नीति 313-315, कर्ता कौन और कब हुआ 213-225, कामसूत्र से तुलना 218, केंद्रीय शासन व कर्मचारी 199-202. गणतंत्रों के प्रति व्यवहार 193.

गांवीं का शासन 203-4, गोअध्यक्ष और अशोक के वच-भिक 258 घोडों हाथियों का शिक्षण 132 चमडों की विभिन्न किस्में 301-चरक-संहिता से तूलना 218 जिलों का शासन 202-4 तिथियों का उल्लेख 224 घातु व घातुकर्म 302-303 नदों का उल्लेख 5 नगरपरिषदों का उल्लेख नहीं 131 नारद से तुलना 223 न्यायव्यवस्था 207-210 भारत की सीमा 193 भमि के स्वामित्वसंबंधी प्रमाण महाभारत से तुलना 219 मंडल और षाइगुष्य 210 मंत्रिपरिषद की अशोक की परिषा से तलना 257 मेगास्थनीज से तुलना 220-222 याज्ञवल्क्य से सुलना 216-217 यद के उपकरण 305 राजाकी दिनचर्या राजाज्ञा की स्वतंत्रता 195 वित्तव्यवस्था 205-6 विदेशनीति के सिद्धांत 210 विदेशी प्रतिदश 194 सड़कों के परिमाण 307, संकर्षण के भक्त 348 सिक्के 319 सुगंबित लकड़ियों के उल्लेख 302-303 सैन्य-संगठन 211 हाथियों की शिक्षा 132 अर्घमागवी भाषा 384-385 असंकीज, उरशा (जिला हुजारा) का राजा 29, 65 बलकंद एक स्थान 308

बलसंद (अलेक्जंड्या), काबुल के पास एक स्थान 171 अलिक्संदर, कोरिय का राजा, अशोक का समकालीन 230, 233, 240 अलियवसानि (आर्यवशानि) एक ग्रंथ 327 अलेक्जेंडर, कोरिथ का राजा 230, 233, 240 अलेक्जेंडर एपिरस का राजा 232 अलेक्जेंडर की बंदरगाह 741 अलेक्जेंड्या (अलसंद, अलकंदकम सिकंदरिया) सिकंदर द्वारा बसाया गया एक नगर 39, 77, 94, 223, 367 अलोर 33, 72 अवदान साहित्य 227 भवदान कल्पलता 144 अवध 352 **अवभी भाषा 358, 360 अवध** किशोर नारायण 138 **अवन्ति 10, 12, 149, 172, 319,** 320, 342 अवन्तिसंदरी 373 अवस्तोनाई (संवस्ते, संवर्ग, अंवष्ट) अशोक (चंडाशोक, कालाशोक, धर्मा-शोक, प्रियदर्शन, प्रियदस्सन, प्रियदसि, अशोकवर्धन, देवानांप्रिय) 3, 147, 152, 156, 157, 171, 172, 180, 182, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 194, 195, 200, 204, 213, 225, 284, 285, 291, 301, 303, 304, 309, 311, 313, 327, 328, 329, 340, 341, 342, 343, 344, 345, 356, 357, 360, 367, 374, 380, 385, 389, 390, 391

अभिलेखों का प्राप्तिस्थान व

कालकम 228-30 अमात्यों के अत्याचार 187 असम से संबंध 251 अहिंसा 271-72 आजीविकों की स्थिति 338 ईरानी प्रभाव वर्ष गणना में 224 ईरानी प्रभाव कला पर 294-408 उत्तराधिकार पाने के लिए युद्ध 235, 242-43 उत्तराधिकारी 276-83 उपराज के रूप में 234 कला 386-140 ग हा-स्थापत्य 433-36 पश्ओं की हत्या 417-425 सामाजिक एैतिहासिक पृष्ठभूमि 394-408 स्तंभ 408-417 कलिंग विजय 237 कलाकम का निरुचय 230-232 खोतन में संबंध 249-50 चंद्रान आदेशलेख जारी करना 239 चरित 226-76 जातियां समकालीन 253-54 तीसरी संगीति 241-44, 342-45 धम्म विजय 260 धमं 266-76 धमं यात्राएं 239-40, 273, धार्मिक नीति 261 नगर-व्यावहारिक 256 नाम के बारे में विभिन्न प्रमाण 233 निजी भूमिका प्रशासन में 259 निजी घमं 266-76 नेपाल से संबंध 250-51 पुरुष-पुलिसा 255, 258 प्रचारक-मंडल भेजना 244 प्रतिवेदकों की नियक्ति 258 प्रमाण स्रोत 227-232 प्रशासन व प्रशासनिक सुधार 209, 253-258 प्रादेशिक और अञ्झा • के प्रदेष्टा

की तुलना 203 😁 प्रारंभिक जीवन 234-36 बंगाल से संबंध 252 विहार यात्राओं का परित्याग 27<sup>3</sup> बौद्ध-प्रथों का उल्लेख 327-28 बौद्ध धर्म ग्रहण 236-39 महामात्र 254-58 मद्रास्थिति 323 यंक्त 256-259 राजक 254 लंका में प्रचारक मंडल 285 258 वच-भूमिक (गोअध्यक्ष) विदेशों में वर्म प्रचार 244-49 ब्यावंहारिक शिल्पों का विकास 215 संघ से संबंध 274-276 साम्राज्य की सीमा 228 स्त्री अध्यक्ष महामात्र 256 अशोक वर्धन 233, 384 अशोक वर्धनावदान 276 अशोक वर्मा कांची का शासक 284 अशोकाराम 343 अशोकावदान 146, 187 अशोकेश्वर 248 अञ्चक एक जाति 271, 40 अश्वघोष बौद्ध कवि 220, 360 अश्वजित एक मरदार जिसने सिकंदर की मदद की 45 अश्वमित्र 341 अञ्चमेच यज्ञ 191, 331, 332 artzक 330 अध्याध्यायी पाणिनि कृत 326 अष्टोई 33 अष्टोमी 182 असम 251, 308, 350, 358 असमिया 358 असमिया 3.8 अम्मीयार्टीज 70 आपम्तंब धर्मसूत्र 376, 377, 378 आयधजीवी 32

आयोनियन 400 आयोनीज 361 आरिकासियन 75 आरण्यक 350 आरह एक जाति 64 आर्गेटा 83 आर्ट जे रजसेनमीन 87 बार्टम्सेक्सींज 406 अवर्य अध्टांगिक मार्ग 261 आर्यमंज्थीमलकल्प 367, 372, 373 आर्यशर 220 आर्यावर्त 359 आर्ष विवाह 125 आवश्यक सूत्र 341 आपाद सेन 341 आसिय 41 आश्रय 397 आद्रेई 36 आंध्र 36, 397 आमि 39, 49, 50 आभीय 380 इक्ष्वाक एक पौराणिक राजा 9 इक्ष्वाक वंश <sup>3</sup>32 इटली 361 इथोपिया 97 इथोपियाई 105, 175 इंक्वाइरीज 88 इन्द्र 185 इन्द्रदत्त व्याकरण का रचयिता 371 इन्हदेव 332 इन्द्रपालित 277 इन्वेजन आफ अलेक्जांडर 8, 123, 126, 128,131, 145, 166, 174 इपसस 142, 168 डयामबलस 174, 189, 400 इयोबेंस (यमना) 105 इरावती नदी 29 इरोन्नबोअस <sup>3</sup>57 इलाहाबाद 229

| डिमल 253<br>डिडिका 91, 92, 93, 97, 104,<br>105, 107, 115, 118, 126,147<br>डिडियन महिल्पम 391, 426<br>इंडियन हिल्पमेन 26<br>इंड्र 332<br>इंडियन 17, 188, 198<br>डिजयन अ64<br>इंग्रेस 120<br>इंग्रेस 120, 98, 88, 87, 111, 181, 212, 296,<br>318, 961, 391, 398, 400,<br>414, 423<br>अनुसिय पाउच की मिक्टर द्वारा<br>विजय 69<br>उत्तर पश्चिम भारत पर साम्राज्य | उत्पक्तिमी ब्याहि की एक रचना 370<br>उत्तरप्रदेश 353, 355<br>उद्यान एक राजा 373<br>उद्यान एक राजा 373<br>उद्योग्य प्रदेश 353<br>उदेवम 44<br>उद्यान अस्मक नियमों का प्रदेश<br>उन्हारा 45<br>उपमूल असीक का गृह 227, 240,<br>251, 342, 343<br>उपनिवद 78, 332, 335, 350,<br>378<br>उपरांतक बंबहे तट का उत्तरी भाग<br>245<br>उपवर्ष मंदकाल का एक बिद्यान 18,<br>379 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| के पतन के अनंतर स्थिति 27-35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | उरशा 29                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| तक्षशिला पर प्रभाव के चिट्टन 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | उस्मंड 342                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| भारतीय अभिलेखों वर प्रभाव 264                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | उर्श असेंकीज का राजा 45, 65                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| भारतीय कला पर प्रभाव 401-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | उल्क सिक्के 136, 139                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 408                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | उद्योनर <sup>352</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| सिकंदर द्वारा ईरानी नाम्राज्य की                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ऋग्वेद 1, 30, 51, 297, 299,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| विजय 39-45 और                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 301, 330, 331, 353, 372,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ईरानी प्रभावों का ग्रहण <sup>399</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 387 396                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| दे० अलमनी भी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | एओनेमि 45 46, 49, 61                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ईस्तोथेनस 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | एकबतना 22, 126, 176, 401,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| उग्रसेन नंद की उपाधि 6, 7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 404                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| उज्ज <b>ै</b> न 172, 279, 359, 360,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | एकेसीनीस 21, 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 313                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | एगनेर 72                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| उन्नेनी 227, 253, 306, 342                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | एग्नियनियन 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| उड़ीसा 350, 351 358, 391                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | एग्रोनोमोदु एक ग्रामीण अधिकारी,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| उत्तर परिचम भारत 35, 398                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | मेगास्थनीज द्वारा उल्लेख (अग्रो-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| उत्तरपश्चिम प्राकृत <sup>3</sup> 54, 360                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | नोमोई) 129                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| उत्तर पश्चिम सीमा प्रदेश 45                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | एजियन 136                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| उत्तर प्रदेश 319, 351                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | एथेंस 80, 136, 139                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| इत्तर मीमांसा <sup>379</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | एयीना एक यूनानी देवी जिसकी मूर्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| उत्तर भद्र <sup>35</sup> 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | यूनानी सिक्कों पर मिलती है 40,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| उत्तरापथ 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 137                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| उत्रिय <b>2</b> 94                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | एथेनियस 147, 174, 188                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |

एनाबेसिस एरियन की कृति 88, 89, ਜੇਂਦ 403 93, 96, 126, 131 सैनिकों के अस्त्रशस्त्र वेषभूषा 115, एनेक्टोकोईटाई 182 305 एपियन युनानी लेखक 147, 151, सोपीथीज का उल्लेख 138 167, 168, 175, 129 सौभृति का वर्णन 65 एपिस्कोलोई 120 सोफोइटीज का वर्णन 137 एरिंगओन 41 व्यास के पार अभिज्ञात तंत्र का एरियन युनानी लेखक 23, 88, 93, ਤ*ਜ਼ਰੇ*ਅ 13 95, 96, 97, 99, 104, 106, हाथीयात का उपयोग 301 122, 126, 131, 147, 153, हेराकली (कृष्ण) की भारतीयों 175, 298, 316, 404 द्वारा पूजा 105 अभिसार के राजा का उल्लेख 29 एरियाना 25, 169, 171, 172 अश्मकों का उल्लेख 40 एरिस्टोगेनस 80 एरिस्टोब्लस 89, 95, 96, 101. एओनेसि का उल्लेख 46, 47, 49 एरिस्टोबोलस का सहारा 89 108, 110 ओरिताई प्रदेश से सिकंदर की एरिस्टोबोलम 96, 97 वापसी का वर्णन 75, 76 एलन 322, 324 गागामला के यद में भारतीय दस्ते एलियट 274 एलियन 87, 90, 100, 103, 104, झेलम युद्ध में मृतकों की संख्या 58 116, 127, 176, 178, 185 तक्षशिलां की विजय का वर्णन 50 एलेक्जेडम 159 तोतों के संबंध में 103 एलेक्ट्रोकेडीज 188 दाढ़ियों में खेजाब का उल्लेख 107 एशिया 78, 222 दासप्रथा 118 एंटिओक्स 188, 189, 248, 279 पोरस का उल्लेख 30, 52 एंटिओक्स प्रणम 141, 142 पोशाकों का वर्णन 302 एंटीओरस दितीय 142 बंदरों का वर्णन 100 एंटीगोनस 142, 151, 166, 167, मस्सणों का उल्लेख 44 168, 232 मालवों से युद्ध का वर्णन 69-71 एंटीपेटर 165, 166 में गास्थनीज व पोरस की भेंट 91 एंडास्थनीज 279 मोसीकनोज (मुचकायम) का एंड्रोकोहस 16, 17, 153, 156, उल्लेख 33 159, 168 मोई राजप्रामाद का वर्णन 39 एंपिरिकस 81 रावी-चेनाव के संगम का वर्णन 7! एंबिसरोस 30 सन्यासियों का वर्णन 121 ऐग्रीनिया 46 सन्यासियों से मिकंदर को मेंट का एंग्नोर 77 वर्णन 110 ग्रेटटलस 54 संबोस को सिकंदर द्वारा क्षत्रप एंतरेय ब्राह्मण 1, 7, 186, 330, बनाने का जिक्र 34 362, 395, 397 सिकंदर द्वारा तक्षशिला नरेश की ऐपोलोफेनस 75

| ऐफाभियोतह 118                             | कच्चायान (कात्यायन) व्याकरण-                   |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------|
| ऐगटोस्थनीज 94, 95                         | कार 337                                        |
| में स्पिसियन 42                           | कच्छ का रण 70, 74                              |
| ऐन्द्र महाभिषेक यज्ञ <sup>3</sup> 95      | कटक 9                                          |
| एबोलिया 46                                | कठ एक जाति जिसने सिकंदर का                     |
| ओक्काक 332                                | मुकाविला किया था 29, 31, 62,                   |
| ओक्काचु 332                               | 193                                            |
| ओक्सीक्नो 34                              | कठियन (गठ) 60, 107, 108                        |
| ओक्स्याटीज 77                             | कणिक (भारद्वाज) एक राजनीतिक                    |
| ओतुर 297                                  | लेखक 380                                       |
| ओत्तोरकोरास <sup>3</sup> 57               | कण्य वंश 143                                   |
| ओनेसिकिट्स युनानी मार्गदर्शक सिकंदर       | क्यासरित्सागर 9                                |
| ят 31, 33, 36, 38, 66, 89,                | क्यावस्तु 267, 344                             |
| 94, 96, 97, 98, 101, 105,                 | कनकिंगरि 253                                   |
| 107, 110, 111, 117, 118,                  | कनकमुनि 240                                    |
| 119                                       | कनिषम 136, 171, 303                            |
| ओम्फिस (आंभि) तक्षशिला का राजा            | কন্ম <b>ड</b> 362                              |
| 39                                        | कन्नोज 279, 342                                |
| ओरा सीमांत का नगर 29, 44                  | कपिल प्र <b>ह्ला</b> द का पुत्र <sup>379</sup> |
| ओरिताई सिंध का एक प्रदेश 75-76            | कपिलवस्तु 306                                  |
| ओरियन 289                                 | कपिलशीह <sup>23</sup>                          |
| ओरेटे हब नदी के पास का एक प्रदेश          | क <b>बी</b> र <sup>3</sup> 60                  |
| 75                                        | करांची 74                                      |
| ओरोबटिस एक नगर जिसकी पहचान                | कर्णचौपार 436                                  |
| अभी नहीं हो पाई है 45                     | _                                              |
| ओल्डेनबर्ग 243                            | कर्टियस नंदों के बारे में $6, 7, 8, 31,$       |
| ओरहिंद <sup>49</sup>                      | 32, 33, 34, 40, 44, 50, 66,                    |
| ओस्सदियोई (बसाति) एक जाति <sup>33</sup> , | 70, 71, 75, 86, 105, 107,                      |
| 71                                        | 116, 117, 123, 127, 129,                       |
| ओग्रसेन्य नंद की एक उपाधि 7               | 300, 304, 323, 347                             |
| ओटुम्बर 299                               | कर्नाटक 283, 385                               |
| ओशनस (शुक्र का संप्रदाय) 330              | कन् ल 228                                      |
| अंगिरस 330                                | कवेंला युद्ध <sup>3</sup> 61                   |
| अंरिओक्स युनानी विजेता 168, 400,          | कर्म 377                                       |
| 401                                       | कर्मेनिया 76, 79                               |
| आंतिकिने 246                              | करी 5, 6                                       |
| अंतियोक अशोक राज्यकालीन पश्चिम            | कलकत्ता वैराट अभिलेख <sup>3</sup> 85           |
| एशिया का राजा 168                         | कलिंग अभिलेख 229 239, 265,                     |
| अंतेकिन 230                               | -106                                           |

काणे 377 अशोक के अमात्यों के अत्याचार कात्यायन वातिककार 18, 37, 368, का उल्लेख 187, 248, 281 370, 371, 372, 373, 379 कलिंग प्रदेश 3, 18, 19, 172, 350, काविज्ञीगांधार 23, 26 352, 355, 418 काबल 23, 27, 39, 40, 45, 79, अशोक द्वारा विजय 237 82, 91, 171 401 आर्यभाषा का प्रदेश 351 कावल नदी 21, 27, 39 चेत सातवाह्य वंश का राजा 280 काधेरी नदी 35, 37 नंद साम्राज्य का अंग 12 कामरूप 251, 298, 302 महापदम नंद ने जीना 9 कामाशोक 3<sup>4</sup>3 महामात्र अधिकारी का उल्लेख कामशास्त्र 217 256 कामसूत्र 218 मीर्य साम्राज्य का अंग 295 कार्थेज 361 मौर्य अशोक से युद्ध 262 कार्पासिक 248 राजधानी समस्या 253 काप दियर 219 व्यापारी 308 कार्दापण 318, 319 कल्पक 7 कालमी 228, 229 **क**ਲਿਲ 288 कालाशोक 343 कलुगुभलई 287 काव्यमीमांमा 374 कल्पसूत्र 180, 182, 349, 377. काव्यालंकारसत्रवत्ति 373 385 काशकृत्स्न 379 कल्याण 110, 111 काशी 14, 171, 298, 306, 352. कल्याणी 292 355 कल्हण 248, 249, 277 काश्य वंश 9. 10 कवि 373 कासिकवत्य 298 कश्मीर 45, 77, 82, 245, 249, कासिककृत्तम 298 279, 306 किए न-तओलो 23 कसिया बौद्ध नगर 150 किपिन 23 कस्तवार 187 किस्थर पहाडी 20 कस्पेपीरोस 83 किरात जाति 162 कस्सप 330, 337 कीकट जाति 2 कस्सपगोत्र 245 कीथ ए. बी 80, 387, 395 कंटकशोधन 314 कुणस्वाडव 371 कंसबच 375 कुनार 21, 27, 41, 170, काकवर्ण मालाशोक 7, 3+3 कुनाल 249, 277, 278 कांची कांचीपुरम् 218, 251 कुम्ब्रहार 177, 404, 505, 431 काकेशस 77, 279 कमारस्वामी 389, 395, 397, 398, 426, 428, 429, 430, 433 काठमांड 251 काठियाबाड 172, 187, 228, 252, कुमारिका 38 क्रूरन**ल** 13

| कुर प्रदेश 9, 13, 352                 | कोनो 249, <sup>3</sup> 84                            |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------|
| क्रक्क्षेत्र 11                       | कोनियाकी 38                                          |
| कुवेणि 291                            | कोन्यासी 37                                          |
| कुषाण 325, 317, 433                   | कोफन 23                                              |
| कुस्त्ंतुनिया 87                      | कोफोओस 45                                            |
| क्स्तन 360                            | कोयंबट्र 287                                         |
| क्डिबाडव <sup>3</sup> 71              | कोरिय 232                                            |
| कुडुडोगई 290                          | कोल 350, 355, 365                                    |
| क्रशास्त्र 375                        | कोलंबस 79                                            |
| कृष्ण 105, 347                        | कोल्डवे 406                                          |
| कृष्णा नदी 9                          | कोशल एक महाजनपद 9, 14                                |
| कृष्णपुर 105, 347                     | कोशेर 290, 291                                       |
| कृत्णल 318                            | कोशेय 298                                            |
| क्रत्या 13, 35, 37                    | कोसम 391, 408                                        |
| कृतमाला 37                            | कोसय 229                                             |
| केम्प 352                             | कोसल 306, 319, 342, 352                              |
| केरल 36, 38                           | कोसली एक भाषा 358                                    |
| केरलपुत्त (केरलपुत्र) 31,248,270,     | कोसलदेवी विविसार की पत्नी और                         |
| 271                                   | अजातशत्रुकी माता 171                                 |
|                                       | काह-ए-दामन ३५                                        |
| केरस 36, <sup>38</sup>                | कोहिमोर 28, 42                                       |
| केरियाई 26                            | कौटिल्य (चाणक्य, विष्णुगुप्त) अर्थ                   |
| केशकंबल 337<br>                       | शास्त्रका लेखक 13, 26, 119,                          |
| क <sup>9</sup> जुसिवस <sup>13</sup> 6 | 120, 123, 148, 191, 192,<br>212, 271, 297, 299, 308, |
| कैथयाइन <sup>31</sup>                 | 212, 271, 297, 299, 308,                             |
| कैथरीन रानी 171<br>                   | 320, 373, 375, 376, 378,                             |
| कैयट 371, 372                         | 380, 381                                             |
| करेखोडा 82                            | अश्वयोप से तुलना 220                                 |
| करोटी 400                             | अंत पुर व राजकुमारों के प्रति                        |
| कैलीस्थनीज 160, 163                   | व्यवहार 197                                          |
| कैस्पटाइरस 82, 83<br>                 | आभूषण <sup>3</sup> 04                                |
| कोंकण 282 308                         | औद्योगिक नीति 313, 315                               |
| कोडनोस 44, 46, 51, 56, 57, 61,        | काल और रचनासंबंधी विवाद                              |
| 63, 65                                | 213, 225                                             |
| कोकल 75                               | कामसूत्र से तुलना 218,                               |
| कोटा 282                              | केंद्रीय शासन व कर्मचारी 199-202                     |
| कोटंबर 299                            | कंटकशोधन न्यायालयों की व्यवस्था                      |
| कोणाकमन 240                           | 209                                                  |
| कार्तिकपुर 180                        | गणतंत्रों के प्रति व्यवहार 193                       |
| <b>कादंबर</b> 2 <sup>99</sup>         | गांवों का शासन 203-4                                 |
|                                       |                                                      |

गोअध्यक्ष और अशोक के वनभृमिक की तुलना 258 चमड़ों की विभिन्न किस्में 301-302 चरक संहिता से तुलना 218 चंद्रगप्त मौर्य का मंत्री 129 चंद्रगप्त का साथी 17, 204 चंद्रगुप्त को राज्य देने का श्रेय 161 जिलों का शासन 202-<del>1</del> तिथियों का उल्लेख 224 घातु व घातुकमं 302-303 नगरपरिषदों का उल्लेख नहीं 131 नारद से तुलना 223 न्यायव्यवस्था 207-210 भारत की सीमा 193 भूमि के स्वामित्वसंबंधी 198 महाभारत से तुलना 219 मंडल और पाड्गुण्य के सिद्धांत 210 मंत्रिपरिषद और अशोक की परिषा की तुलना 257 मेगास्थनीज से तुलना 220-222 याज्ञवस्क्य से तुलना 216-217 यद्ध के उपकरण 305 राजा की दिनचर्या 196 राजा की सुरक्षा के उपाय 128 राजाज्ञा की स्वतंत्रता 195 वित्त-व्यवस्था 205-6 विदेश नीति के सिद्धांत 210 विदेशी तत्वों का ग्रहण 212-3 विदेशी प्रतिदर्श 194 विषकन्या के प्रयोग से मुद्राराक्षस में पर्वतक को मारने का उल्लेख सडकों के परिमाण 307 संकर्षण के भक्त 348 कोणपक्तं (भीष्म) राजनीति शास्त्र के एक लेखक 380 कोशांबी एक नगर 227, 298, 305, 306

अभिलेख 214, 344 कात्यायन की जन्मभिम 372 तीसरी संगीति में स्थानीय संघ को आमंत्रण 342 प्रशासन का महत्वपूर्ण केन्द्र 253 महामात्रों को आदेश 344 कौपीतकी ब्राह्मण 353 कामरिश स्टेला 392, 429, 432, 433, 426, 436 कीट टापू भमध्य सागर में 89,, 118, 364, 392 कीटन 74 कीटेरस 41, 46, 54, 50, 60, 65, 72, 73, 76, 79 कोप्ठीय <sup>37</sup>! क्लातियाई 83, 84 क्लीटस 160 क्लीटाक्सं 89, 90, 100, 181 क्लीमेंस 367 क्लीसोबोर (कृष्णपूर) 105 क्लनोस (कल्याण) 110, 111 क्वेटा 170 क्सथोई 71 क्षणिकवाद 341 क्षत्रप 72 क्षत्रीय 71 क्षुद्रक 33, <sup>38</sup>, 67, 68 क्षेमेंद्र 12, 144, 156 कंदहार 23, 73, 228 कंघार 401 कंवाइसेस 397 कंबोज 162, 171, 252, 255 बरोप्टी लिपि 368 खरोएठी 230 खानदेश 282 खस (खश) एक जाति <sup>162</sup>, <sup>258</sup> खलतिक पर्वत जिसे आज बराबर की पहाड़ी कहते हैं 239 खल्लाटक 186

वंश (बस) 187 खारवेल कलिंग का राजा 4, 5, 12 खीरी उ०प्र० का एक स्थान 319 खोतन 249, 250, 360 गजनी एक स्थान 23 गणपाट 31, 224 गणिकाध्यक्ष 380 गदर (गांधार) 23 गदारिदे सतलज पार का एक राज्य 88 गया बिहार का एक प्रसिद्ध बौद्ध स्थान 7, 237, 274, 433 मंग एक राज्य वंश 341 गंगरिवई, गंगरितई 8, 13, 95, 99, गंगा नदी व उसकी घाटी 1, 3, 8, 9, 10, 12, 19, 35, 88, 93, 94, 95, 126, 172, 176, 289, 305, 308, 350, 352, 387, 388 गंगोत्री जहां से गंगा नदी निकलती है गंजाम उड़ीसा का एक जिला 16, 38, गंडक नदी 11 गंघार दे॰ गांघार 204, 245, 251, गाजा 166 गार्गी 279 गार्बे 80 गाबीमठ 229 गांगेय 11 गांगोली अ०च० 389 गांचार 28, 83, 230, 252, अशोक के साम्राज्य का अंग 171 कन के व्यापार का केन्द्र 299 कला 366 क्षेत्रीय विभाग ई०पु० चौथी शती गागमेला की लड़ाई में गांघार सैनिक 25-26

प्रचारक मंडल द्वारा बौद्ध धर्म का प्रचार 245, 249 फारस के महलों में गांधार की सागवान का प्रयोग 22 मंत्रियों द्वारा प्रजा पर अत्याचार 204 मौयों की निवास भिम 157 विदेशी मार्ग का पहाड़ 306 वीरसेन राजा का उल्लेख 279 साइरस के राज्य में 23 सिक्के 320 सेल्यकस द्वारा चंद्रगप्त को दान गिलजई 23 गिरनार 204, 224, 225, 229, 230, 232, 265, 356 गिरनारप्रशस्ति 224 गीगर 171, 231 ग जरात 10, 30, 351, 352, 356, 358, 364, 433 गुजराती 357 गप्त राजवंश 27 गप्त परमेश्वरीलाल 319, 320 गुप्ती 10 गुज्जंर 229 गरी 228 गधकट 287 गहस्थ आश्रम 377 गेंडोसिया 74, 75, 76, 79, 142, गोतिपुत्र 245 गोदावरी नदी 10, 19, 35, 306, 351, 363 गोदास 340 गोप 202, 203 गोपी की गुफा 435 गोविंदराज 282 गोरखपुर 156 गोर्डन 432

गोसाल मंखलि एक श्रमण आचार्य चेर 36, 286 ਜੀਲ 37, 246, 248, 270, 285 337, 338 गोगमेला युद्ध 25, 361 चंदा 408, 409, 429, 430 **गौड** (प्रदेश) 297 चदा रामप्रसाद 305, 389, 395, गौतम घर्मशास्त्रकार 183, 377 399, 426 गौतम घमंसूत्र 316, 335 गौतमबुद्ध 2, 3, 378 ਚਗਲ 350 चद्रगुप्त (सड्डाकोप्टस), संड्रोकोटस गौतमीपूर 347 मीयं) 17, 90, 145, 184, 188, गौरईओस 41 204, 277, 355, 381 439 गीरियान 40, 41, 42 अपराध और दंड 125-6 गौरियाई 27 अर्थशास्त्र की समसामयिकता 5, गौरी 41, 42 200 गौल्लविषय 164 अर्घमागधी आगम की रचना 385 ग्नाइस 301 आर्यमंज्ञीमूलकल्प की कथा 372, म्लीगनिक 31, 60 373 भ्लोकायन 60 ग्लेसियन 31 उत्पत्ति 154-159 उत्सवों का वर्णन 181 ग्लोसे 60 कालकम 152-153, 231 ग्वालियर 429 घघ्घर हका 19 क्लासिकल इतिहासकारों द्वारा घोरबंद 23 उल्लेख 150-153 चणक जिससे चाणक्य की ब्यत्पत्ति गणतत्रों का विरोध 193 बताते है 164 10 चम्पा 234, 305, 307, 350 चाणक्य मंत्री 179 चम्पारन बिहार में एक स्थान 228 जानि 154-157 जड़ेमिस से अभिन्नता 16 चरकसहिता 218, 219 चाणक्य 17, 162, 164, 178, दक्षिण भारत में मृत्यु 284, 340 186, 187, 367, 368, 381 दक्षिण भारत साम्राज्य 172-73, चारसद्दा 40 चारमती 251 घमं व घामिक नीति 183-84 चिकाकोल 10 नागरिक प्रशासन 175 चितलुद्भुग 13, 173, 228 नाम के विभिन्न रूप 153 चित्राल 20, नंदों का नाश 162-164 चीन 231, 308, 361 पश्चिम देशों से संबंध 174, 189, चीनी 32 310 चुनार 389, 404, 408, 411, 426 पश्चिम भारत की विजय 165 चेतवंश 280, 281 पाटलिपुत्र का वर्णन 126, 127, चेनाव 21, 27, 30, 31, 32, 33, 45 60, 61, 62, 65, 67, 71, त्रियदंसण उपाधि 15**4** 77, 163 प्रमाण स्रोत 145-149

प्रासाद 126, 176 प्रासाद की स्थितियां 126 भद्रबाह 284, 338, 341 ब्राह्मणों से संबंध 196 मानवशास्त्री के रूप में 182 मालवा-गजरात साम्राज्य के अंग 10 मुद्राराक्षसं की कथा 162-63 मुरा से उत्पत्ति 153 यूनानी दूत मेगास्थनीज 90-92 रनिवास का वर्णन 177 राजमभा का वर्णन 178-179 राज्य की प्राप्ति 161-68 राष्ट्रीय अधिकारी 253 वृपल की व्याच्या 154 व्यक्तिगत चरित्र व जीवन 173, 178, 181 शासनप्रणाली पर विदेशी प्रभाव 222-3 शिविर में मैनिको की संख्या 125 **धवणवेलगोला में** मत्य 284, 340 साम्राज्य का केद्रीकरण 222-23 माम्राज्य की प्राप्ति 17 साहित्य की अभिवृद्धि 182-83 सिकंदर के आक्रमण से शिक्षा 78 सिकदर से भेंट 4, 6, 17, 150, 157, 159-60 सर्यवंश से उत्पत्ति 156 सेना की संख्या 173, 211 सेल्युकस से यद 151 सेल्युकस से संघि 142, 168-69 स्तंभ मंडप का निर्माण 405 (1) सुबंधु मंत्री का उल्लेख 371 (2) विदेशी प्रभाव 398-99, 400

400 चंद्रभागा 21, 61, 357 चंद्र 21 छत्तीस गढ़ी 358 छंद:भूत्र 374 छांदम 358 छोटा नागपुर 351, 362 छोटा पोरस 61 जटिल के साधु 184 जनक पौराणिक राजा 11 जनकपुर प्राचीन मिथिला, अब नेपाल में 11

जमुना दे॰ यमृना 12 जम्बुकोछ 247 जम्बुकीष 2, 161, 265 जम्बुकीष 2, 161, 265 जम्बुकीष 361, 415 जल्लेक 249, 279 जम्दिन, युनानी इतिहास लेखक चुद्रापुत्र की उत्पत्ति का उल्लेख

155, 158 चन्द्रगुप्त के इतिहास के लिए प्रमाण 147 चंद्रगुप्त द्वारा नंदों के नाश का प्रमाण 148, 150, 151, 160

चंद्रगुप्त द्वारा प्रजा पर अत्याचार का उल्लेख 164 पपीयस ट्रोगस का इतिवृत्तकार 5 वैड आफ रावर्ट की अरट्टा से तुल्ला 161

राज्यप्राणि की तिथि 186 धेर ऑर जंगणी हाथी से चंद्रगूप्त की मुट्येंड़ का वर्णन 153 मांड्रोकोट्टमनाम का उल्लेख 153 मिक्टर में चद्रगुप्त की मेंट का उल्लेख 17, 159 सेल्युक्त से संधि का वर्णन और तिथ 168 जहाँगीर मुगल राजा 31

जंडियाला एक स्थान 31 जंभक बिद्या 383 जाकारिया 216 जातक 299, 301, 302, 304, 312, 385, 394 जातकमाला 220 जायसबाल काशीप्रसाद 117, 367, 389, 428

474 जाली 216, 217 218, जीन प्रिजिल्स्की 299 जीयस युनानी देवता, इंद्र की तूलना की जाती है, युनानी सिक्कों पर । इसकी मूर्ति मिलती है 42 जुनागढ़ अभिलेख, रुद्रदामन का जिसमें चंद्रगुप्त और उसके गुजरात के गवर्नर तुषाष्प का उल्लेख है 153, जेता 289 जेनेफोन 4, 23 जेक्संसीज-अलमनी राजा, जिसने उ०प० भारत पर शासन किया था इसकी सेना में भारतीय थे, 25, 86, 361 जेड्रेंमीस 6, 8, 9, 16 जॅंकोबी 160, 172, 216, 218, 219 जोन्नगिरि 253 जोन्सटन, कौटिल्य अर्थशास्त्र के समय पर 220 जोजियस, सिकंदर का कमांडर 54 जीगढ़ अभिलेख अशोक का 228, 229 253, 288 जात्रिक पुत्र 339 ज्याग्रफी स्ट्राबो की 148, 169, 297, ज्योग्रफी मिलेटसवासी हेक्ट्रीयस की एक पुस्तक 83 झेलम नदी 21, 27, 29, 30, 31, 45, 51, 60, 64, 66, 95, 99, 163, 165, 166 ज़ेलम<sub>्</sub>का युद्ध 51, 65, 67, 77, 152 झेलम नगर 51 टरमिलई एक भाषा, भूमध्य सागर की 364 टाइरेसपीन 77 टाइरेसपेस 61, 72 टामस एफ डब्स्यू 212 टारिन 136 टार्न डब्ल्य्० डब्ल्य्० 53, 88, 150,

166, 169, 170, 401 टिमोस्थनीज 90 टेसियस 87, 94 टेसियस दि नीडियन 87 दैक्सीलीस 110 टोलेमी फिलाडेल्फस द्वितीय मिस्र का राजा 90, 221 अशोक का समकालीन जिसका तुरुमय नाम से जित्र आया है 232 टीआल 34 टाइहेमियोबोल 138 दाजन 397 **ट्रावनको**र 37, 38 द्विपैराडिसस 165, 166, 167 टेड्राङ्गम एक सिक्का 137 दिम्मल <sup>364</sup> दोगस 158, 159 डाइड्म 137 डाइनोसियम 188 डाक्ट्रिन आफ ट्रांसमाइग्रेसन 80 डायोडोटस, यनानी क्षत्रप बैक्टिया का शासक 142 डायोडोरस, सिकंदर का इतिहासकार, सिसली निवासी जूलियम सीजर का तुल्यकालीन 6, 7, 92, 118, 120, 147, 175 इयांब्लस की भारत यात्रा का वर्णन कठों में सती प्रथा का उल्लेख 108-9 जेंड्रमीस का उल्लेख 6, 13 तक्षशिला नरेश को सिकंदर द्वारा भेंट का वर्णन 403 नंद की सेना का उल्लेख 211 पटल और डेल्टा के शासकों के समपंण का वर्णन 73 पाटलिपुत्र के राजा के यनानी प्रेम का जिक्र 174, 189 पोरस के मृत्युमंबंधी प्रमाण 163, 164 भारतीयों के शिल्प कौशल का

जन्मेल १९७ (2) मस्सगों ( मशकवती ) की सिकंदर द्वारा निर्मम हत्या की निदा 43. 44 मालव क्षदक संघ की सम्मिलित सेना का वर्णन 33 (3) जिल्पियों के करमक्त होने का उल्लेख 316 विवाह-प्रथा के संबंध में उल्लेख 123-4 विदेशियों की देखरेख के प्रबंध का उल्लेख 130 मती-प्रथा का उल्लेख और वास्त्रविक घटना का वर्णन 108-0 सौभिति के राज्य का वर्णन 51 सन्यासियों और सिकंदर में उनकी भेंट का वर्णन 110 धानू कौशल का उल्लेख 303 (2) भमि के स्वामित्व का प्रमाण (3) मौर्यों की सेना की संख्या 211 हायोजीन्स 111 डोयाजीन्सेज 89 डायोनिसम एक युनानी देवता जिसे नीसा का संस्थापक मानते हैं 24, 28. 32. 42. 90. 92, 101, 105, 112, 147, 348 ड्राम एक युनानी सिक्का 137 डिकरडिमोस एम 134 डिमिटिक्स एक यवन क्षत्रप जिसने भारत पर आक्रमण किया था 142, डोनोन 89, 90 डोमेन्स 147, 400 डीर्वा 49 डेक्कन 290, 295 डेरिक 134 डेरियस दे० दारा डेरियस तृतीय कोडिमेस 25, 174

<del>2े</del>ल्टा 73 ≈ंगियाना 73 नक्षशिला नगर 39, 166, 391 व्यानमें का अत्याचार 187 कत्या-विक्य की प्रधा का यनानियों दारा उल्लेख 108 खोतम में एक बस्ती 249 शक्रप फिलिप 61 गांधार का पूर्वी भाग 28 चाणक्य की जन्म-भिम 164 झेलम यद्ध में भाग 54 टार्डानिकों से सिकंटर का संपर्क 89, 110, 111 प्राकृतिक स्वरूप 22 वह विवाह प्रथा का उल्लेख 108 भिड से पहचान 28 अरमैक लिपि में अभिलेख 366, 598 मीयों का एक प्रांत 253 यनानी साहित्य में उल्लेख 107-9 राजव्यवस्था के पांच वर्ग 124 रीति-रिवाजों का एरिस्टोबलस दारा वर्णन 108 विद्या-केन्द्र के रूप में 368 सिकंदर द्वारा नये प्रदेश मिले 165 सिक्के 320, 321, 322, 323, 324 सिकंदर का वरमात से पूर्व आगमन सिकंदर को सेना भेजी 50 सिकंदर से संधि का प्रस्ताव स्वागत 39, 40, 46, 49, 50, 51 सैनिकों की संख्या कषकों से अधिक

व्यापार मार्ग का एक प्रसिद्ध केन्द्र

सिकंदर द्वारा लुट में से दान 403

तक्षशिलेश 59, 60, 76, 78, 165

तिबसलेस (तक्षशिलेश) 48

122, 401

तप्रवते 291

तोलकाप्पियम् 371

476 यातगस 23 तप्रोबेने 98 बार 20 तमिल 285, 287, 288, 290, चीओस एंटीओक्स <sup>23</sup>0 362. 371 थेरगाथा 146 तमिलकन 37 येरगाथा टीका 184 तराई 228 तंतु 297 थेरबाद 359, 360 बेसेलियन 63 ताइटेसपीस 39 घोस 54, 61, 65, 76, 78 ताम्प्रपणिक 36 ताम्रपणीं 36, 37, 285, 270, 307 **ਫ਼ੀ ਜਿਹਰ** 166 ताम्र प्रस्तर यग 386 दक्कन 357, . 62 दण्डमिस (मंडनिस) 101 ताम्रलिपि 247, 251 दण्डी एक संस्कृत आचार्य 214, 225 ताम्रवर्णी 246 तारनाथ 15, 187, 250, 277, दत्तक वेश्याकला पर मुत्रों का रचयिता 278, 279, 369 380 दमिरिके 37 तांबपणि 291 दरद एक जानि 86 तिस्तेबेलि 35, 37, 285 तिब्बत 250 दरद 86 दरभंगा 11 तिब्बती पठार 20 तिब्बती बर्मा 361 हरही 358 दशरय अशोक का पौत्र 146, 189, तिवलमाता कालवाकि 241 तिस्स 244, 247, 261 292, 293, 277, 278, 279, 338, 433, 435 294. 344.345 त्रिचिनपोलि <sup>3</sup>7 दशीन 277 दंडिन एक संस्कृत आचार्य 334 त्रिपिटक 327 त्रिस्त्न 275 दंतकमार 10 दंतक्र 10 तीवर 277 दंदान रदई 47 तीसरी प्राकृत 356 दाक्षायण पाणिनि की उपाधि 370 तुरुमाप 230, 246 दाक्षी पाणिनि की माता का नाम 370 टोलेमी मिस्र का राजा तपास्प मौर्य चंद्रगप्त का गजरात का दादिसी 23 दारा एक अखमनी ईरानी राजा 23, गवर्नर 253, 263 तंगभद्रा नदी 13, 172 अभिलेखों का अशोक की शैली पर तंजोर 37 ते तिरीय ब्राह्मण 34 **лиа** 406 तेलुगु 362 अभिलेखों का तिथिकम 224 पश्चिम एशिया की विजय 397 त<sup>\*</sup>तिरीय संहिता <sup>33</sup>0 भारत से संपर्क 398 तैप्रोवने 36 नोपरा 229 भारतीय साम्राज्य 84 नोंसिल 253, 256 महल का मौर्य राजप्रासाद पर

प्रभाव 415

| शाननंत्रंभ मंडल का निर्वाण 404 पिकदर द्वारा अवकृषण 399 विषु के मुहार्ग की बोक के लिए स्काइलेक्स की नियुक्ति 82 हिंदू अवा 23 दारा (प्रथम) 134 दारा (प्रवीप) 26 दिस्तम्य 329 दिस्ती 229, 359, 360, 408 दिस्तम्य 329 दिस्ती 229, 359, 360, 408 दिस्तम्य 192, 341 अशोक का अनिव दिनों में गराज्य त्याग 192, 341 अशोक का अनिव दिनों में गराजय त्याग की मुक्त 276 आजीकव परिवाजक की चर्चा 189 उपमृत के मार्ग दर्गन में अशोक की तीवेयावा 240 तर्जाविका सी अजा का अमार्थों के स्वाद विद्योद 197, 188 मंद के पुत्र सहितम का उस्लेख 15 प्रचालक संदर्भ जो बाहर भेजे गये 277 पुष्पामित्र की मोर्यो में गणना 280 सप्रति कृतक कुप्त की क्वाई १४ में सप्रति कृतक कुप्त की क्वाई १४ में सप्रति कृतक कुप्त की क्वाई १४ में प्रविच्या द्वारा अशोक की विज्ञा के दिस्ती की पक्ती 427, 437 दीसराजं की पक्ती प्रमु की क्वाई १४ दीसराकं कुप्त सीच्या स्वाद 236 व्यक्ति के व्यक्ति स्वत्त संवंधी सूचना 230 प्रवाद क्वाई स्वत्त संवंधी सूचना 230 प्रवाद क्वाई क्वाई स्वत्त संवंधी सूचना 230 प्रवाद क्वाई स्वतंत्र संवंधी सूचना 230 प्रवाद क्वाई क्वाई २३३ दीसराकं स्वाधी दिश्व सुचना 230 प्रवाद क्वाई क्वाई २३३ दीसराकं स्वाधी दिश्व सुचना 230 प्रवाद क्वाई क्वाई के उस्लेख 243, 214 वीद अवगरक भेजने के उस्लेख 245 दिसीमारा 245 | दुर्गरा बिदुमार की माना 177, 185 हुजी मध्य एविया की एक वर्षर जार्ड 392 देवपाति 217 देवपाटन नेपाल में एक स्थान जिर्दे देवपाल और नारुसती ने देवपाल और नारुसती ने देवपाल और नारुसती ने देवपाल एक शर्मिय राजकुमार 251 देवी अधोक की पत्नी जिलसे उसने विदिया में विवाह किया था 234, 235 देवाल 253 होमक 164 हिया में विवाह किया था 234, 235 दोखा 253 होमक 164 हिया में विवाह किया था 234, 365 हिया माया 355, 350 पाननार एक नंद राजा या उसकी उपाणि 15 पनपंकीट एक स्थान रामचिवरम से तीचे 38 पाना विद्वार की अध्यसिएरी अर्थात् परान्ती 187 परार एक सिकता 318, 319 वर्षण एक सिकता 318, 321, 322, 323 वर्षण एक सिकता है 224, 425, 430, 435 नगर शोमिनी पणिकाओं में श्रेष्ठ 2 नगर शोमी नी पणिकाओं में श्रेष्ठ 2 नगर अर्था हुण हुण हुण हुण स्थाप वस 331 नगर शोमी नी एक स्थाप वस 331 नगर शोमी नी एक स्थाप वस 331 नगर शोमी नी पणिकाओं में श्रेष्ठ 2 नगर शोमी नी एक स्थाप वस 331 नगर शोमी नी एक स्थाप वस 331 नगर शोमी नी पणिकाओं में श्रेष्ठ 2 नगर शोमी नी पणिकाओं में श्रेष्ठ 2 नगर शोमी नी एक स्थाप वस 331 नगर शोमी नी पणिकाओं में श्रेष्ठ 2 नगर शोमी नी स्थाप से स्थाप |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| दुर्गोप्रसाद 323, 327                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | नंद देहरा 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

नंदराज 4, 8, 162, 163 नंदवंश 3, 4, 5, 6, 8, 10, 15, 33, 132 157, 159, 161, 172, 285 नंदसाम्राज्य 63, 191 नंदेर 11 नाग 289, 291 नागद्वीप 291 नागार्जन बौद्ध विचारक 337 नागाजुनी पहाड़ 391, 433, 434 नागोजी एक संस्कृत आचार्य 371 नाट्य शास्त्र भरत की कृति 373, 375 नातपत्त (ज्ञातपुत्र) भगवान महावीर की एक उपाधि 337, 339 नानाघाट 347 नायर 291 नंद की एक संज्ञा भापित कुमार नंद की एक मंज्ञा 16 नारद एक स्मतिलेखक 195, 231 नारायण अ०कि० 310, 318, 320 नालक सूत्त 327 नालंदा एक बौद्ध केन्द्र 306 नि आ (या) क्सं, सिकंदर के नौ बेडे का कमांडर और लेखक 110 अर्थी की बनावट 36 कलाकौशल की प्रशंसा 117, 297 कानन लिपिबद्ध न थे 114 चीटियों का अतिरंजित वर्णन 85 तोतों का वर्णन 103 दाढियों में खेजाब 107 बटवक्ष का वर्णन 97 बाघंका वर्णन 102 ब्राह्मणों का प्रभाव 34, 120-1 भारत का आकार 94, 95 मकरान और फारस की खाडी की परिक्रमा 79 सन्यासिनियों का उल्लेख 112 सांपों का वर्णन 101 सिकंदर का इतिहासकार 89 सिकंदर के बेड़े का कमांडर 66, 67,

68, 73 सिंघ में एक झील की यात्रा से वापसी 74, 75 सैनिकों के अस्त्रशस्त्र व वेषभषा 115 हाथी पकडने की विधि 99 निकेतोर विजयी, सेल्यकस की उपाधि 39, 45, 61, 77 निकैया झेलम के तट पर सिकंदर द्वारा बसाया एक नगर 39, 40, 60 निगंठ (निगं थ) भगवान महावीर के संप्रदाय का नाम 337, 339 निगरिस 401 निगाली सागर 228, 229, 239, 251, 408 निगोध अशोक के बड़े भाई सुमन का पुत्र जो बौद्ध भिक्ष हो गया था 236 निजामाबाई 11 निरग्गलम निग्रंथ 338-341 नीको 82 नील नदी 83, 88 नीलकंठ शास्त्री (प्रो) 16 नीलगिरि 35 नीसा एक पर्वतीय राज्य 28, 42, 66 नेपाल 11, 156, 163, 228, 239, 250, 251, 253, 299, 308, नेनुरल हिस्ट्री 93, 309 नैमित्तिक 383 नोमाकोई 32 नोमार्क एक यनानी राजनैतिक पद 26, 30, 31, 34, 35 नौशेरा 29 पक्ष बुद्ध के समय के तीर्थक उपदेशक 337 पक्षिलस्वामिन अभिघान में कौटिल्य का एक नाम 164 पक्तिपिक (पश्त देश) 84 पस्तुन 52 पटना 1, 177, 389, 402, 391, 403, 408, 427, 437

| पटना संब्रहालय 392                      | पंडियन 7                                  |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------|
| पटल सिंघ का एक भाग 73, 74               | पंडुकाभय एक सिहली राजा 292                |
| पण एक सिक्का 319                        | पंतेणिकअशोक की सीमा का एक                 |
| पतंजिल महाभाष्य का रचियता व्या-         | प्रदेश 252, 253                           |
| करणकार 18, 146, 153, 176,               | पंद्रेयान 249                             |
| 178, 186, 205, 338, 368,                | पाइथोन 73                                 |
| 369, 370, 371, 372, 374,                | गाजा के यद्ध में मृत्यु 166               |
| 379                                     | भारतीय प्रदेश का सिकंदर की                |
| पतलेने 34                               | मृत्यु के बाद स्वामी 165, 168             |
| पत्रोर्ण 298                            | पाइयोन (पीथोन) 13, 165, 166,              |
| पद्योत (प्रद्योत) अवन्ति का राजा 12     | 167                                       |
| पराभर एक धर्मशास्त्रकार 380             | पाडरो 81                                  |
| परीक्षित अभिमन्यु का पुत्र, एक पौरा-    | पाकिस्तान 252                             |
| णिक राजा 4                              | पाटन 251                                  |
| प्रत्यो 21                              | पाटलिपुत्र (पटना, पालिबोद्या, पाली-       |
| परोपितसदै-ईरानियों के राज्य की          | बोधा, पुष्पपुर, कुसुमपुर) मगघ             |
| भारत स्थित एक क्षत्रपी 142              | की राजधानी 4, 6, 93, 161,                 |
| पाइयोन का शासन 166-167                  | 172, 173, 174, 175, 182,                  |
| राजघानी सिकंदरिया 77                    | 188, 204, 227, 235, 253,                  |
| सिकंदर द्वारा नये क्षत्रप आक्सिया-      | 279, 354, 355, 360, 391,                  |
| र्टीज की नियुक्ति 72                    | 393, 398, 400                             |
| सेल्युकस द्वारा चद्रगुप्त मौर्य को      | अभिषेकोत्सव का वर्णन 181                  |
| दान 170                                 | अशोक द्वारा यातनागृह का निर्माण           |
| वर्वतक (पर्वतक पर्वतेश्वर) मुद्राराक्षस | 236                                       |
| के अनुसार एक राक्षस राजा 162            | उद्यानों का वर्णन 126 <sub>,</sub> 176-77 |
| पर्सीगार्डन 139                         | उपवर्ष की निवासभूमि 368, 374,             |
| पर्सीपोलिस अलमनी ईरान की राज-           | 379                                       |
| धानी 25, 401, 404, 415,                 | कात्यायन मंत्री का उल्लेख 372             |
| 438                                     | किलेबंदी लकड़ी की 216                     |
| पश्चिमोत्तरी आर्य-भाषा 3:4              | क्स्महार गांव में अवशेष 177               |
| पर्सी ब्राउन 434                        | गांव के रूप में जन्म 3                    |
| पंचनेकायिक 385                          |                                           |
| पंचानन नियोगी 303                       | चंद्रगुप्त की जन्मभूमि 158                |
| पंजकौर 21, 27, 41, 42                   | तीसरी बौद्ध संगीति 327, 340,              |
| पंजिंशर 21, 22                          | 3-13                                      |
| पंजाब 6, 17, 20, 67, 91, 143,           | दरबारी भाषा 357                           |
| 145, 149, 167, 169, 296,                | धर्ममहामात्र 255                          |
| 299, 306, 346, 350, 351                 | नगर का परिमाण 176                         |
| 3.4, 386, 402                           | नंदयुग में 18                             |
| पंजाबी 357                              | पंडित सभा 388, 374                        |

| प्लिनी का उल्लेख 9                           | पार-वम यक्ष 391, 427, 429             |
|----------------------------------------------|---------------------------------------|
| भवनों के अवशेष 177, 401-5                    | 431, 437                              |
| मेगास्थनीज राजदूत बनकर आया                   | पारफायरी 152                          |
| 169                                          | पारद गंगा 253                         |
| यूनानी लेखकों द्वारा वर्णन 126-7,            | पाजिटर 9, 365                         |
| 176-178                                      | पार्थिया 61                           |
| रनिवास 128-9, 177                            | पालक, अवंति के राजा प्रद्योत का पुत्र |
| राजप्रासाद की भव्यता 126-7,                  | 12                                    |
| 176-7                                        | पालकिगुडू 229                         |
| राजा का यूनानी प्रेम 189                     | पालि 300, 364, 384                    |
| विदेशियों की देखरेख के लिए                   | पांचाल एक जनपद 9, 10, 13, 352         |
| परिषद् 174                                   | पांडय 286                             |
| विद्याकेन्द्र के रूप में 368                 | पांडुपौराणिक राजा 37                  |
| व्यापार मार्ग का प्रसिद्ध भाग 306,           | पांडच प्रदेश 36, 37, 38, 105, 246,    |
| 309                                          | 248, 252, 270                         |
| संघ द्वारा फूट रोकने की चेण्टा 344           | पिपरहवा एक स्थान 387                  |
| संचित कोष की सिहली कहानी                     | पिप्पलिवन 156, 158                    |
| 289,290                                      | पिप्प्रम 31 62                        |
| सिंहली दूत मंडल 247                          | पिश्वन (नारद) एक राजनैतिक लेखक        |
| पाणिनि, प्रसिद्ध वैयाकरण 18, 369             | দিহাল 384                             |
| 370, 375                                     | पिंगल 368, 374                        |
| अष्टाच्यायी नंद मौर्य युग की रचना            | पिंगल नाग 374                         |
| 326                                          | पोग्मीज 83                            |
| उत्तरापथ का उल्लेख 306                       | पीटर्सन की डिक्शनरी 298, 301,         |
| उदीच्य थे 358                                | 313                                   |
| कात्यायन द्वारा सुत्रों की आलोचना            | पीथागोर 80                            |
| 372                                          | पीथागोरस 80, 111                      |
| क्षुद्रक आयुष्पजीकी थे 32                    | पीयोन 72, 77                          |
| नंद के मित्र के रूप में 368                  | पीरसार 45, 47, 48                     |
| पाटलियुत्र की पंडित सभा में परीक्षा          | पुंछ 29                               |
| 374                                          | पुड़म 365                             |
| शतमान का चांदी के सिक्के के रूप              | पुंड्रवर्धन 180 341                   |
| में उल्लेख 307                               | पुष्पवर्धन 277                        |
| वासुदेव भिन्त का उल्लेख 346                  | पुषकपुर (पाटलियुत्र) 158              |
| व्यापारियों के नामकरण का सूत्र<br>308        | पुर 30                                |
|                                              | पुलिंद एक जाति 262                    |
| शालापुर से संबंध<br>पाण्डच 37, 285, 291, 298 | पुरली 171                             |
| पामीर 252                                    | पुराण 3, 92, 319, 324                 |
| पारंगोडनार 288                               | पुरी 82, 228, 283                     |
| भारपाञ्चार ४००                               | पुरुषपुर (पेशावर) 252                 |

| पुष्कलावती उत्तर पश्चिम सीमा प्रांत | व्यास के पश्चिम में स्थित प्रदेश की |
|-------------------------------------|-------------------------------------|
| का एक नगर 28, 29, 40, 45            | सिकंदर द्वारा दान 65                |
| पुष्पगुप्त 172, 179, 204            | सिकंदर के सामने का आत्मबल           |
| पुष्पदंत 372                        | और उत्तर 51 59                      |
| पुष्यमित्र शुंगराजा 277, 280        | सिकंदर से युद्ध 53,                 |
| पूर्ण 337                           | सिकंदर से हार 58                    |
| पूर्वनन्द 163                       | पोरव्य कनीयस 30, 77                 |
| पूर्वी घाट 35                       | पोर्तिकनोस 34                       |
| पूर्वी प्राकृत 359                  | पोलिटिक्स 83                        |
| पूर्वी सागर 88                      | पोलिवियूस 152, 279                  |
| पृथ् 18, 191                        | पोलिबोधा (पाटलिपुत्र) 9, 174,       |
| पूर्वी हिंदी 358, 360               | 357, 357 401                        |
| वैपियस ट्रोगम 5, 146, 147, 148,     | पामीडोनियम 310                      |
| पेटिकन 385                          | पोसीडोन 73                          |
| पेट्रोक्लीज 93, 94                  | प्रतिष्ठान आधुनिक पैठन 253          |
| पेडियनं 84                          | प्रतीत्यसम्त्यादं 261               |
| पेडिक्कस 40, 45, 54, 68, 70         | प्रत्ययवाद 80                       |
| पेपे 387                            | प्रदेष्टा एक अधिकारी 203            |
| पेलोपोनिसियन 136                    | प्रयाग 355                          |
| पेरट और चिपीज 416                   | प्रसिआई (प्राची) युनानी लेखकों ने   |
| पेशावर 28, 40, 45, 228              | प्रायः तात्कालीन मगय साम्राज्य      |
| पेसस 299                            | में इसका उल्लेख किया है 1, 2,       |
| पेट्यार्क 87                        | 12, 13, 88, 100, 159, 161,          |
| पैफिलिया 131                        | 174, 211, 357                       |
| पैरोपेनिसस 142                      | मौयों की महानगरी 176                |
| पैला सिक्कों की ढेरी 319            | कहां बसे हुए थे 8                   |
| पैशाची 384                          | पंजाब में इनका राज्य 169            |
| पैशाची प्राकृत 357                  | चंद्रगुप्त की इनके बारेमें दिलचस्पी |
| पोटलिपोटन 11                        | 17                                  |
| पोट्रल 34                           | मेगास्थनीज द्वारा इस लोक में बहुत   |
| पोदन 11                             | बड़े वाघों का उल्लेख 102            |
| पोरम पौरव, पंजाव का राजा, सि हंदर   | यनानियों द्वारा गंगरिंदई के साथ     |
| का प्रतिनिधि 7, 60, 62, 145         | उल्लेख 99                           |
| 162, 163, 347, 348                  | राज्य क्षेत्र को नंद वंश ने जीता 11 |
| चेनाव और राबी प्रदेश का राजा        | शक्तिशाली लोग 9                     |
| 30                                  | शासन विम्तार 172                    |
| तक्षशिला के राजा में बैर 29, 46     | सिकंदर के समय के 16                 |
| मृत्यु 163                          | मीमा सिंघ थी 167                    |
| राज्य विस्तार 163, 165, 166         | सेना की विशालना और कुशलता           |
| ਕਤਾਣ ਗਈ 70                          | 199                                 |

प्रसेनजित कोसल का राजा बुद्ध का समकालीन और प्रशापक 9 प्राकृत प्रकाश 384 प्रादेशिक 203 प्राकृत 353, 361 प्राचीन कन्नड 355 प्राचीन तेल्ग 355 प्राचीन भारती आर्य 353 प्रामी (प्राची) 100, 102 प्रास्ति 34 प्रहलाद, असुर राजा 379 **प्यक्**लावातिस 28 प्लिनी 181, 291 प्लिनी रोम का एक लेखक-नेचुरल हिस्ट्री नामक बृहद् ग्रंथ का रचयिता 23, 87, 90, 93, 124, 291 ईजिप्ट के राजा का भारत में दूत भेजना 188 कापिशी के प्रसिद्ध नगर के विध्वंस के बारे में तरकालीन भारत के वंश 147 पाण्डच की रानी के वंशजों के राज्य विस्तार का उल्लेख 38 प्रथम भारतीय ग्रेंड ट्रंक रोड का उल्लेख 309 भारत के भू-भागों में क्षत्रप प्रदेशों का उल्लेख 170 मौर्य साम्राज्य का विस्तार 147-8 राजा के सार्वजनिक प्रदर्शन 181 सिंघ प्रसिआई की सीमा थी 167 मेल्युकस द्वारा छोड़े गए भ-भाग 169 प्लुटाक, लाइफ आफ अलेक्जेंडर का रचयिता यनान का एक लेखक 34, 147, 150, 156, 173 चंद्रगप्त से सिकंदर का मामना 150 नक्षणिला में मिकंदर की सन्यासियों ਜੇ ਮੌਟ 110 नद वंश के अन्तिम राजा के हाथियों का वर्णन 8

मिकंदर के अत्याचार का उल्लेख 43 सिकदर के समय पाटलिएत्र का राजा चद्रगप्तथा 6, 17 मिकदर के बनाये कैदियों का मगम के राजाओं द्वारा सम्मान 65 सिकंदर की जीवनी 89 चंद्रगुष्त का पूरे भारत का रौदने का सकल्प 172 चंद्रगप्त का शासन काल 186 मिकदर को भारत में बलेश 380 सिकंदर का ईरानी संस्कृतियों के मिमश्रण का प्रयत्न 399 प्यसेलोटिस 40, 45 प्लेटिया 35 प्लेरिया 400 फतेहगढ़ एक स्थान 31 फारस की खाडी 74, 79, 89, 103 फर्मसन 395, 434, 435, 438 फाइलाक्स 174, 189 फारस दे॰ ईरान भी 22, 30, 222, 210 फारमी 361 फिलाबेल्फम 90, 188, 232 फिलिप, मैचटस का पुत्र, सिकंदर का एक कमांडर 61, 66 झेलम तक का सारा प्रदेश और दक्षिण में सिन्ध और चेनाब की संगम का प्रदेश अधिकार में दिया गया 77 नक्षशिला और निकटस्थ प्रदेश का क्षत्रप नियक्त 51 मकद्रनिया सैनिकों के गैरिजन का नेता 45 विदाही भाडे के सैनिकों द्वारा हत्या फिलिप एरिलियस 140, 320 फिलिपम 153, 166 फिलोस्टेटम 83 फीलावमं 133 फगर 83, 227

फेगोलिस 31

| बंगाल 172, 187, 204, 298                   |
|--------------------------------------------|
| 308, 324, 340, 341, 350                    |
| 352, 358, 362                              |
| बंगाल की खाड़ी 35, 296                     |
| बंबई 171, 228, 229                         |
| वागची प्रवोघचंद्र 261                      |
| बागमती 11                                  |
| बाजिरा 44                                  |
| बाण संस्कृत का प्रसिद्ध कवि 212,           |
| 280                                        |
| बादामी 282                                 |
| वाहंस्पत्य बृहस्पति का संप्रदाय 380        |
| बालकन 51                                   |
| वावेस 307                                  |
| बारी दोआब 350                              |
| बाहुदंती पुत्र एक राजनीति शास्त्र के       |
| लेखक (इंद्र) 380                           |
| बांकीयुर (पटना) 427                        |
| विगाडेट 177                                |
| ৰিজ্জল 7                                   |
| विविसार मगघ का राजा अजात शत्रु             |
| का पिता 7, 9, 10                           |
| ग्राम अधिकारियों से संपर्क 15              |
| मगघ के प्रारम्भिक इतिहास का                |
| प्रवर्तक 3                                 |
| विरकोट 44                                  |
| विलोचिस्तान 248                            |
| विदुसार मौर्य राजा चंद्रगुप्तर्र्यका पुत्र |
| और अशोक का पिता 144, 184,                  |
| 185, 190, 196, 236, 296,                   |
| 308, 367, 374, 390, 400,                   |
| 401                                        |
| मौर्य[साम्राज्य का विस्तार 172,            |
| 187                                        |
| दुर्धरा माता 177                           |
| सेल्युकस की लड़की 234                      |
| मृत्यू 235                                 |
| स्वंघु मंत्री 373                          |
| बील—248                                    |
| बुलंदी बाग पटना 404, 431                   |
|                                            |

7 ø ě 10

| बुँदेलखंडी माचा 358                   | बोधगया 291, 437, 423, 433              |
|---------------------------------------|----------------------------------------|
| बुनेर 43, 49                          | बोधिवृक्ष 248                          |
| ब्रेंकर 183, 225, 377                 | बीघायन 183, 377, 397                   |
| बुद्ध (भावधम्नि) 242, 250, 275,       | बौधायन धर्मसूत्र 362                   |
| 292, 328, 350, 355, 359,              | बोधायन श्रीतसूत्र 395                  |
| 363, 367                              | ब्रजभाषा 359                           |
| सच्चे ब्राह्मणों की जानकारी 335       | ब्रह्मगति 229, 254, 284                |
| लंका यात्रा 291                       | ब्रह्मचर्य 332, 377                    |
| बद्ध धर्म262, 279                     | ब्रह्मदेश 307                          |
| बुजि एक जाति !!                       | ब्रह्मपुर 38                           |
| बृहत्कथा12, 18, 370, 372              | ब्रह्म 332                             |
| और चन्द्रगुप्त 158                    | ब्राल्यमनेस 357                        |
| पाणिनि और वरहचि 368, 369              | ब्राहर्ड 362                           |
| बहद्रथ अंतिम मौर्य राजा जिसकी         | ब्राह्मण 27, 34, 37, 72, 120           |
| . पुष्यमित्र ने हत्या कर साम्राज्य पर | ब्राह्मण धन्मिक सूत्र 332              |
| कब्जा किया 212, 277, 280              | ब्राह्मण धर्म 329-335                  |
| बृहत्कथा कोण 372                      | ब्राह्मण साहित्य 36, 37                |
| बृहदारण्यक (उपनिषद) 279               | ब्राह्मण महत्वशील 330, 331             |
| बृहस्पति राजनीति शास्त्र के आचार्य    | ब्राह्मी 286, 291, 293                 |
| 277                                   | ब्राह्मी 354                           |
| बेन्ट्रियन 26                         | ब्रेलोर 119, 120, 121, 122,            |
| बेबीलोनिया 65, 74, 86, 151,           | 124, 125, 131                          |
| 165, 167, 307, 317, 388               | बेलर 220                               |
| सिकंदर की मृत्यु 76                   | बेक्टा 63                              |
| सिकंदर की टकसाल 140                   | बेल्र 221, 222, 225                    |
| पाटलियुत्र से संबंध 174               | ब्लाख 387                              |
| विभाजन 153                            | ब्लुचिस्तान 391                        |
| बेलट्डियपुत्र 337                     | भिकत आंदोलन 346-349                    |
| बेबाने 52, 400                        | भगल 31, 63                             |
| बेसनभर 347, 427                       | भग 330                                 |
| बेसस 26                               | भद्रिप्रोल 286                         |
| बेलीलम 27, 29, 39                     | भद्रमाल 17, 161, 173                   |
| बेहस्तुन अभिलेख 406                   | भद्रबाहु 284, 385                      |
| बैक्ट्रिया 39, 401                    | भद्रवाह जैन आचार्य, चंद्रगुप्त का गुरु |
| बैक्टीरियाई 84, 142, 151              | और कल्पसूत्र का रचयिता 179,            |
| बेबीलोन 307                           | 180, 182, 184, 339, 340                |
| बोधन 11                               | भद्रसाल 8, 17, 173                     |
| बोमेफलेस 60                           | भद्रेश्वर 148, 149                     |
| बोसेफेला 60                           | भव्र 327                               |
| बोगरा 324                             | भरत 375                                |
| बागरा 324                             | भरत 3/3                                |

भरत दाशरथि 191 भरहत 385, 423, 433, 437 भरकच्छ 307 भत्हिर 371, 379 भविष्य पुराण 376 भंडारकर 134, 137, 270 भागलपुर 323 भागवत 371 भाणक 385 भारद्वाज राजनीति शास्त्र के लेखक 330, 380 भारद्वाजीय 37! भिगिसी 299 भिड (प्राचीन तक्षशिला के दूह) 28 भीमस्थ 374 भीटा 387, 391, 431 भदेवी 387 भमध्यसागर 364, 386, 398 भोज (परमार राजा) जिसने शृंगार प्रकाश की रचना की 371, 373, 384 भोजपूरी 358, 360 मक 231, 246 मकदूनिया 24, 48, 50, 52, 62, 76, 89 मकरान 25, 79 मक्खली गोसाल 337, 338 मगध एक साम्राज्य जो प्रसिकाई और नंदों के अधीन रहा था 6, 13, 145, 158, 172, 298, 307, 319, 328, 342, 352, 355, 356, 385, 387 कौशल वंश इस साम्राज्य के आधीन जनता और संस्कृति का उल्लेख 2 नंदों के आधीन 141 प्रसिआई के राज्य मंडल का एक भाग ! मगभ का उत्कर्ष 3 फिलव की नायक चन्द्रगुप्त 148

सम्प्रति का राज्यस्थापन 278 साम्राज्य 192, 320 स्थलभद्र निर्प्रथों का आचार्य 340 मगस 232 मगही भाषा पटना और गया प्रदेश की 358 मगास 152 मज्झितिक 245 मज्जिम निकाय 28, 245, 327, 328, 333, 335, 337 साम्प्राज्य 406 मज्मदार रमेशचंद्र 389 मचाटस 77 मत्स्यपुराण 15, 352 मबरा 12, 37, 105, 227, 325, 342, 343, 347, 356, 358, 359, 390, 427, 429, 430, 431, 437 अशोक से पहले भी बौद्धों का महत्त्वपूर्ण स्थान 343 कला 390, 427 नटभट के बिहार 342 पाण्डेयन देश से संबंध 37 बद्ध के उपदेशों का अनुवाद 359 मृतिकला 429, 430, 431 शुरसेनों की राजधानी होविष्क के राज्यकाल के बीसवें वर्ष का एक प्रस्तर स्तम्भ 325 मदुरा मधुरा (मलकूट) पाण्ड्य देश की राजधानी 35, 37, 284, 437 म्बालों के घराने 286 बारीक सूती वस्त्रों का उत्पादन 286 महेन्द्र का बनवाया स्तूप 252 सूती कपड़े 36 मद्र जनपद पंजाब का 352 मद्रास 284, 373 मध्क 144

349, 369, 370, 373, 374 मध्य एशिया 360 मध्यदेश 296, 353, 356, 357, महामेघ वन 293 359 महारक्खित 245 मध्यप्रदेश 351, 352 महाराष्ट्र 358 मध्यदेशीय प्राकृत 359 महाबंश टीका 38, 171, 187, 244. मध्य भारती आर्य 353, 360, 362 291, 292 मनसादेवी की मृति 391, 437 पालि इतिवृत्त 227 महाबीर 1, 3, 148, 329, 340, मनियतप्पो 179 मन 311, 317, 318 355, 379 मन्चि 323 महावातिक 371 मन्नार 286 महासंगीति 343 मयरराज 157 महासांधिक 343, 344, 346 मस्तुंग 148, 149 महास्थान 204 मलक्ट 251 महिन्द 245, 247, 293, 294 मलय 307 महिष 298 मद्राओं की तोल 319, 321 महिशासक 345 मलयकेत् 162 महिष मंडल 345 मलयाली 362 महिंद 235 मलयेशिया 104 महेन्द्र, अशोक का पुत्र जो बौद्ध धर्म मलान अंतरीप 75 के प्रचार के लिए लंका गया था 234 मलाबार 38, 291 252, 344, 360 मलेख 351 तिस्स से शिक्षा पाई 344 मल्ल 32 मथुरा का स्तूप बनवाया 252 मल्लनाग 164 जन्म और पालन पोषण उज्जैन में मलोई मालव गणतंत्र 32, 66 360 मशकवती 43 महेश्वर 10 मस्करी एक संप्रदाय 338 मंजीरा 11 मस्सग 27, 42, 43, 44, 49 मंडनिस 111 मस्सनोई 33 मंडल सिद्धांत 225 महरटठ 245 मंदगिरि 229 महाकोसल 351 माइकेल 25 महागिरि 340 माइसेनिया 397 महादेव 245 माउन्टेनियर इंडिनियस 26 महाधम्मरिक्तत 245 मागघी 328, 360, 385 महापदम नंद 6, 9, 295, 395 माघ्री वृत्ति 371 महाभारत 33, 85, 157, 224, मानसेहरा 228, 229, 230, 270, 395, 348, 350, 374 354, 357 अर्थशास्त्र से तुलना 219 मानावसिति 205 अष्टाच्यायी में उल्लेख 326, 347 मान्वाता एक पौराणिक सर्यवंशी राजा महाभाष्य 18, 146, 186, 338, 10

| मामूलनार 288, 289, 291                  | 147, 167, 168, 169, 172,                |
|-----------------------------------------|-----------------------------------------|
| मडियाई 26                               | 173, 175, 181, 191, 202,                |
| माया योग 383                            | 211, 220, 221, 222, 271,                |
| मार्शल 227 387, 398, 426, 429           |                                         |
| मालकोंडा 287                            | 316, 329, 334, 336, 390,                |
| मालव (गणतंत्र) 10, 32, 33, 66           | , 400, 401, 404,                        |
| 67, 71, 172, 303, 305, 359              | पाण्डेयन देश का उल्लेख 37               |
| मालवा 295, 351, 352                     | अराकोसिया के क्षत्रप के साथ रह          |
| मालाबार 271                             | 16                                      |
| माञ्चान 144                             | आक्साइब्रेकाई का उल्लेख 348             |
| माषर 319                                | चंद्रगुप्त के दरबार में सर्वप्रसिक      |
| मास्की 233, 237                         | राजदूत 179                              |
| माहिष्मती 10                            | भारत की खनिज संपदा का उल्लेख            |
| मिथनकोट 21, 27                          | 98                                      |
| मिथिला 11                               | भारत के बारे में विशद विशेष             |
| मिनर्वा 49                              | जानकारी का उल्लेख81, 90                 |
| मिलिंद पञ्हों 5, 8, 17, 146, 161        | 94, 95, 100, 101, 103, 105              |
| मिलेटस 83                               | 107, 112, 119, 120, 126,                |
| मिस्रवाले 124                           | 129, 131, 132, 183, 196,                |
| मिस्र 28, 82, 221, 416                  | 254, 285, 337, 339, 407                 |
| भारत से व्यापार 52, 310                 | प्रसिआई के बाघों का उल्लेख 102          |
| यातायात समुद्र द्वारा 401               | मेघनाद 162                              |
| मुनिगाथा 327                            | मेंदोसी 75                              |
| मुटसिव 292, 293                         | मेडो अखमनी कला 403                      |
| मृतिबों 37                              | मयोरा 37, 347                           |
| मुद्राराक्षस, संस्कृत के लेखक विशाखदत्त | मेचाक्ष 162                             |
| द्वारा रचित ग्रंथ!7, 145,               | मेतेंडर 222                             |
| 146, 150, 153, 158, 160,                | मेफिस 246                               |
| 162, 163, 173, 192,                     | मेम्मोनियन 176                          |
| गांधार चंद्रगुप्त के विरुद्ध 137        | मेयर जे॰ जे॰ 219                        |
| गुप्तचरों का रोल बढ़ा चढ़ा कर           | मेयो 303                                |
| वर्णन 203                               | मेरठ 229, 408                           |
| मुरा चंद्रगुप्त की माता 155             | मेरोई 36                                |
| मुशिदाबाद 38                            | मरोसा 28, 42                            |
| म्.लतान 83                              | मेलीगर 54                               |
| मुसिकानस 166                            | मेल्लोर 287                             |
| मेगास्थनीज मोर्थ राज्य में युनानी       | में विकंडल 177, 404                     |
| राजदूत-36, 84, 85, 86, 92,              | भेक्बानल्ड 136, 137, 138, 1 <b>40</b> , |
| 99, 101, 110, 111, 113,                 | 168                                     |
| 114, 115, 118, 122, 124,                | भैक्समूलर 369                           |
| 111, 110, 110, 122, 121,                | 440.600                                 |

| <b>मै</b> चरस 51                         | मौसीवनोस 22, 33, 38                  |
|------------------------------------------|--------------------------------------|
| मैथिल 9                                  | मौहत्तिक 383                         |
| मंभिली 358                               | म्लेन्छ 162, 173                     |
| मेंसीडोईनिया <sup>1</sup> 65, 232        | म्लेच्छराज 162, 173                  |
| म सीडोनियाई 164, 165, 171                | यजुर्वेद 331                         |
| मैसीडोनियाई-मैसीडान, मेसीडोनी            | यजुसंहिता 297, 299                   |
| 27, 42, 144, 150, 165,                   | यमतिग 330                            |
| 166, 167, 169, 172, 399, 400             |                                      |
| आपसी फट 165                              | यवन 162, 171, 439                    |
| एरियाना के भाग पर भारतीयों का            | यवनिलिपि 18                          |
| अधिकार 169                               | याज्ञवल्क्य का उल्लेख 216, 217, 317  |
| चंद्रगुप्त से हार 172                    | यक्त 256-257                         |
| यूनानी सम्राट फैशन अपनाए 399             | शतमान का उल्लेख चांदी के सिक्के      |
| राजप का पूरव प्रदेश में प्रबंध 167       | के रूप में 317                       |
| विरुद्ध ब्राह्मधों ने विद्रोह की प्रेरणा | स्मति का उल्लेख 216                  |
| दी 34                                    | युद्धाश्रीव्हि 7                     |
| सम्राट का पोरस से युद्ध 141              | युवाड्च्चाङ एक बीद्ध यात्री 17, 23,  |
| सिकंदर की सेनाएं भारत से लौटीं           | 149, 152, 157, 240, 248,             |
| 400                                      | 282                                  |
| सेनापति ने बेबीलोन की क्षत्रपी           | अशोक के उत्तराधिकारी का उल्लेख       |
| पहली बार प्राप्त की 151                  | 282                                  |
| मैसर 13, 172, 184, 188, 228              | अशोक के स्तूपों का वर्णन 248         |
| 229, 230, 245, 254, 284, 340             | कनकमुनि बुद्ध की घातु का उल्लेख      |
| मोगलिपुत्त 244, 245, 346, 347            | 240                                  |
| मोदुवे 37                                | शाक्य मौयों का संबंध 157             |
| मोदोगलिंगै 37                            | युक्रेटाइडीज 142, 143                |
| मोनाहन 121, 129, 183                     | यूजे बिअस 80                         |
| मोरिय 34                                 | युडेमस 78, 153, 163, 165, 166,       |
| मोरियनगर 158                             | 167                                  |
| मोरियर 173, 289                          | यूथीडेमस 143                         |
| मोरेस 34                                 | यूनान 80, 296, 310, 417              |
| मोरास <sup>59</sup>                      | यूनानी-1, 13, 102, 142, 174,         |
| मोहनजोदड़ो 36, 286                       | 357, 361, 362, 378, 396,             |
| मोहूर 290                                | 399                                  |
| मीर्य 34, 59, 78, 129, 131, 155,         | एथेंस के सिक्के 136                  |
| 156, 16 <sup>I</sup> , 172, 285, 288,    | ग्रामीण क्षेत्र से राजा का संपर्क 15 |
| 300, 308, 309, 313, 317,                 | पर्यवेक्षकों और ग्रंथों का उल्लेख 14 |
| 324, 358                                 | रोमन इतिहासकारों के साथ 153          |
| मौर्यकला 386-440                         | हाथीगुफा के अभिलेख 12                |
| मीर्यनगर <sup>158</sup> ·                | यूनानी जनपद 6, 28                    |

| यूनानी भाषा 311               | रामनाङ् 37                           |
|-------------------------------|--------------------------------------|
| यूनानी राजकुमार 252           | रामपुरवा का अशोक स्तंभ 228, 229      |
| यूनानी लेखक 188, 192, 198     | 3, 303 408, 410, 411, 417            |
| 367                           | 419, 424, 425, 430, 437              |
| यूनानी साम्राज्य 193          | रामप्रसाद चंदा 388                   |
| यूफेटीस 74                    | रामायण 11, 219, 233                  |
| यूमेनीज 109, 166, 167         | रायचौघरी 396, 402                    |
| यूरीमेडीन 25                  | रालिसन 23                            |
| यूरोप 36, 79, 311             | रालिसन, इंडिया एंड ग्रीस 81, 84      |
| युसफजई 40, 41                 | रावलपिडी 28                          |
| येरंगुड़ी 229, 230, 253, 266, |                                      |
| 355                           | 61, 62, 65, 69, 71                   |
| योगानंद 13, 163               | राहुलबाद 328                         |
| योग 379                       | राहुलबा्दसुत्त 328                   |
| योन 28, 171, 245, 252, 255,   | रिस्टोक्जेनस् 81                     |
| 270                           | रिचार्ड गार्वे 80                    |
| रिबखत 245                     | रुद्रदामन 147, 153, 172, 192,        |
| रघुवंश 377                    | 204, 215, 224, 233                   |
| रजतमेरु 288                   | रुद्रवामा 253                        |
| रिंक् 252, 253                | रुम्मिनदेई (लुबिनी) बुद्ध की जन्म    |
| रम्बिक्या 75                  | भूमि जहां अशोक ने स्तंभ ख <b>ड़ा</b> |
| राइस डेविड्स 395              | किया 156, 228, 251, 355,             |
| राकहिल 249                    | 408, 409, 412                        |
| राइस 172, 184                 | रूपनाथ 229, 265, 409                 |
| राक्षस नंद का मंत्री 7, 162   | रपसन 134, 139, 319                   |
| राजगृह् <sup>3</sup> 06, 327  | रोक्साना 72                          |
| राजतरगिणी 249                 | रोडेस 90                             |
| राजल 229                      | रोम 309                              |
| राजशे खर 360, 368, 374, 379   | रोमन 361                             |
| राजस्थान 20, 351, 355         | रोस्टोवजे्फ 311                      |
| राजस्थानी 357                 | रोस्तोवत्जेफ 222                     |
| राजपूताना 24                  | रोहण 292                             |
| राजसूर्य 191, 395             | लक्षणिवद 383                         |
| राजाबलीकथे 180                | लघुएशिया 136                         |
| राजूक 254, 256                | लघुपरिभाषा वृत्ति 370                |
| राधागुप्त 186                 | लतमें 100                            |
| राषाकृष्णन 80                 | लंका—36, 38, 227, 245, 251,          |
| रानी 163                      | 284, 294, 296, 302, 307,             |
| रामचूर 228                    | 343                                  |
| रामदाश्वरिष 191               | नशोक का भर्म प्रचार 246, 247         |

| बौद्ध धर्म अपनाया 235         | वररुचि 18, 369, 370, 371, 373,     |
|-------------------------------|------------------------------------|
| सुगंधित लकड़ी पाना 308        | 374, 384                           |
| सोने की लान 98                | वराह नदी 10                        |
| लाइफ आफ एपोलोनियस आफ वियान    | ा वराहमिहिर <del>4</del> 0         |
| 83                            | वर्षं पाटलिपुत्र का पंडित नंदकालीन |
| लागोस 41, 45                  | 18, 368                            |
| लाधमान 228, 229, 230          | वर्षकार 7                          |
| लासबेला 75                    | वाशिष्ठ धर्मसूत्र 330, 335, 336,   |
| लासेन 83                      | 377                                |
| लाहुलोवाद 328                 | वसति 33, 71                        |
| लाहीर 31                      | बसुबंध 374                         |
| लांगुल्यलागुलिनी नदी 10       | वंग 298                            |
| लिच्छिव 11, 32                | वाजपेय 331, 332                    |
| लियोपोल्ड बान श्रोएडर 80      | बाजसनेयि प्रातिशास्य 371           |
| लीबिया 82                     | वाजसनेयिसंहिता 304                 |
| लीसिमचस 54                    | वातव्याधि (उद्धव) 380              |
| लीसिया 134, 364               | वाल्यायन कामसूत्र का लेखक 164,     |
| लई 7                          | 218                                |
| लुम्बिनवन २४०                 | वामदेव एक ऋषि 330                  |
| लुम्बिनी 206                  | बायुपुराण 15                       |
| लेसेडेमोनियों 118             | वारहच काव्य 373                    |
| लेसेडोमोनी 117                | वाराणसी 305, 307                   |
| लैंकेडेमोनियायी 118           | वार्ता 312,                        |
| लेटिन 175                     | बावेरु 307                         |
| लैटिन लेखक 188, 192           | वासवदत्ता 374                      |
| लैसन 185                      | वासवदत्ता नाट्य वारा 373, 375      |
| लोकायत 329                    | वासुदेव 346, 347, 348              |
| लोमश ऋषि 424, 435, 436        | वासेट्ठ (वशिष्ठ) एक ऋषि 330        |
| लोमश ऋषि की दरी 424, 433, 436 | विकटरी 49                          |
| लौहानीपुर 391, 427, 428, 437  | विगताशोक अशोक की एक उपाधि          |
| लौरिया 229, 335 387, 408      | 234, 279, 288                      |
| लौरिया नंदनगढ़ 395, 411, 412, | विजगापद्रम 10                      |
| 417, 419                      | विजय एक राजा 291, 292              |
| त्योग्नेटस 75                 | विजयनगर 60                         |
| वएद (इक्स) 293                | विजयसिंह 38                        |
| बहुगर 291                     | वितस्ता (झेलम) नदी 21, 51, 187     |
| बत्म 298                      | विनयपिटक 327                       |
| बरसराय 373 :                  | विनयसमुकसे 327                     |
| बनवासी 245                    | विदिशा आधुनिक भेलमा 234, 306       |
| बनसिकिटस 100                  | •                                  |

विदरध विविसार का पत्र 9 371 379 374 378 379 88, 95, 144, 165 ਗਿਵੇਗ एक जनपद 157, 350, 352 ब्यास 16, 18, 21, 31, 63 विद्याधर 289 विनयपिटक 345 व्याहिपरिभाषा 370 व्याहिपरिभाषावनि ३७० ਰਿਸ਼ਤਕਰਾਵ 344 शक 162, 397 विकास 21 दाकटाल 7, 163, 340 विपाशा नदी 21 विमानवत्य टीका 306 ज्ञकनि 157 विलियम जैम्म 136 शतधनय 277 विशालाक्ष राजनीति शास्त्र का एक शतपय ब्राह्मण 330 लेखक 380 जनमान 318, 322 बिच्च 280, 377, 388 शस्यात्रास 331, 332 विष्णुगप्त (चाणक्य, कौटिल्य) 162. शलाकामद्रा 322 164 214 ज्ञजिगप्त 15, 39, 61 वियेत्त्र समिय 301 शंखलिखित 337 बाक्य एक गण जाति जिसमें भगवान विटरिनस्स 215 वीतिहोत्र 9 बड़ ने जन्म लिया था 240 शास्त्रमनि (बद्ध) 149 बीथी 375 ज्ञाणवास 343 बीरमेन 278, 279 विज्ज 14 ज्ञानबैक 92 शामशास्त्री 228 वयसेन 277 विध्य एक गणजाति 348 शाल्य 352 वैदिक इंडेक्स 299, 300, 304 शालात्र 368 वेदांत 378 वार्दलकर्णावदान 331 वेदांतसूत्र 379 शालिशक 277, 279 शास्त्री हरप्रसाद 389 वेवर 369 शाहपुर 30 वेड्यकला 380 शाहबाजगढी 228, 229, 230, 354, वैनिदया 39 357 वैशानस 335 बैगई 37 शिव 31, 372 शिवि 32, 33, 67 बेडेल 245, 390, 404 जिविदेश 298 वैतरणी 10 बैदिक यग 305 शंगवंश 433 इंडोग्रीक राजाओं की कहानी का बैराट 182, 238 प्रारम्भ 143 बैरोघक 162 कला में नवीनता 397 बैशाली 11, 14, 158, 306, 342, पुष्यमित्र इस वंश का पहला शासक 280 वसामित्त (विश्वामित्र) ऋषि---330 शुद्र 33 बोगल 428 म्माडि एक व्याकरणकर्ता 18, 370,

| शूद्रक 360                             | सम्बोधि 237                        |
|----------------------------------------|------------------------------------|
| शुरसेन 9, 12, 37, 105                  | सम्मापास 331                       |
| भूगार प्रकाश 370, 373, 38 <sup>‡</sup> | सरमनीज 335                         |
| शैशुनाग वंश जिसका शासन विविसार         | सरस्वती नदी 11, 33                 |
| वंश के बाद हुआ। 3                      | समंनीज (श्रवण) 335                 |
| ईरान से भारत के संपर्कका प्रभाव        | सर्वे 23, 400                      |
| 398                                    | सलिमस 25                           |
| प्रशासन व्यवस्था में महत्त्वपूर्ण      | सलेम 286                           |
| परिवर्तन 7                             | सलेमपुर 408                        |
| मगध की राजधानी गिरिव्रज में            | सहदेव 245                          |
| संस्थापक राजा का निवास 10              | सहसराम 409                         |
| राजाओं की मृतियों का उल्लेख            | संकर्षण 347, 348                   |
| 389                                    | संकिस्स. 391, 410, 418, 419, 42    |
| वीतिहोत्र समकालिक 12                   | संगल 31, 62, 64                    |
| शेक्ल 134                              | संगम युग 288                       |
| शैलेश्वर 162                           | संब्रह 370                         |
| शौरकोट 31                              | संघमित्रा-अशोक की पुत्री जिसने     |
| शौरसेनी भाषा 358, 359                  | लंका में बौद्ध धर्म का प्रचार      |
| श्रमण 341                              | किया 238, 247, 294                 |
| श्रवणबेलगोला मैसूर में एक स्थान जहां   | संजय 40                            |
| चंद्रगुप्त की मृत्यु हुई 184, 284      | संन्यास अग्रिम 377                 |
| श्चावस्ती 205, 306                     | संबस्तै 33                         |
| श्रीनगर 248                            | संबुस 72                           |
| श्लुंबर्जर 135                         | संभूति विजय 339                    |
| श्लोकवार्तिक 371                       | संयुक्ताक्षर 357                   |
| सकर 33                                 | संस्कृत 358, 358, 372              |
| सतलुज नदी 20, 21, 88                   | साइजिक्स 279, 311                  |
| स्तियपुत्त 37, 248, 270, 285, 286      | साइप्रस 135                        |
| सत्तागाइडियन 23, 26                    | साइरस 23, 74, 397                  |
| सफेद कोह 20                            | साईरीन 232                         |
| सबरगी 33                               | साइरोपेडिया एक यूनानी ग्रंथ, नंदों |
| सम्बोस 34                              | के बारे में 4                      |
| समरकंद 26                              | सागर 228, 408                      |
| समराह झील 74                           | सातवाहन वंश 280, 281               |
| समाहर्ता-एक राजस्व अधिकारी             | सामपा 253, 256                     |
| 203                                    | सामवेद 331                         |
| सम्प्रति, एक उत्तरकालीन, मौर्य राज्य   | साम्बोस 26, 34, 110                |
| 340                                    | सार्नाथ 411                        |
| अशोक का उत्तराधिकारी 278               | अशोक के अन्तिम सुजवश का            |
| अस्तिका का एक 977                      | <del>35307</del> . 410             |

मशोक के खदे आदेश 408, 431 पशु मूर्तियाँ 418, 419, 420, 422, 425 पूर्वी प्राकृत का प्रयोग 355 मौर्यकला-कृतियों में सर्वथा प्रमाणित एकाश्मवेदिका का उल्लेख 391 मौर्यकालीन प्रवृत्तियों का परिपाक 413 यनानी डिजाइन वाली वस्तूएं 402 बल्ए पत्थर का एक चभकदार पत्थर 403 सिहों की मृतियां 418, 420 स्तंभलेख का उन्लेख 34-1 सांकाश्य 342 सांख्य 379 सांख्यायन गृह्यसूत्र 387 सांख्यायन श्रीतसूत्र 340 सांची 423, 433, 437, 438 अशोक द्वारा स्तृप का निर्माण 235, ईसापुर्व दूसरी दाती के स्त्रियों पर अभिलेख 385 तोरणों पर अवदान कथाओं की मतियां 227 देशों के नामों का उल्लेख 245 पश्चिमी शैली का प्रभाव 425 सर्वसुन्दर अवस्था में स्तम्भ अभिलेख 230 सिंहों की शैली 418, 422 स्तरभों के विकास की अन्तिम मंजिल स्तुपों का उल्लेख 427 सिउणचन्द्र 282 सिकंदर 8, 39, 80, 81, 88, 90, 102, 105, 111, 112, 123 150, 153, 157, 158, 160. 161, 163, 170, 192, 194,

220, 296, 305, 324,

380, 401, 402, 403 (1) अखमनी कला से प्रभावित

347.

399-400 अवेंला की लडाई 316 अाकमणकाल 323 ईरानियों से जीता भाग 169 उपहार 298, 303 सोने के सिक्के 320 कब्जाकायम रखने में संघर्ष 140 कुशल सपेरों का दल 101 चंद्रगुप्त से भेंट 4 जीवन यात्रा 222 तक्षशिला के राजा के उपहार 108 तक्षशिला पहुंचना <sup>9</sup>5 तक्षशिला में पदार्पण 29 ताबे के सिक्के पर चित्र 139 पंजाब में 145 दक्षिण के बारे में ज्ञान 76 दारा की फारसी सेना से मकाविला निय्क्त स्थानीय शासक 165 समयकालीन राजा 6, 17, 38, बेहे का भारत में बहना 21 भारत पर आग्रमण 24 मृत्यु के उपगन्त 166 मोरों की मुन्दरता पर मुग्ध 103 मालव और क्षत्रकों में संघि 32 व्यास के तट पर पहुंचना 16 मिंघ के पार 27 मिघ देश की प्रशंसा 33 मोना और चांदी की खानों की सूचना 22 सिम्बोस को पर्वतीय लोगों का क्षत्रप नियक्त किया 34 सिकंदर की जीवनी 98 सिकंदर के इतिहासकार 88, 131 सिकंदरिया 39, 77, 91, 367 सिगलोई 134 सिद्धापुर 229 सिद्दापुर (सिद्धपुर) 253, 254,

| सिबिटि    | <del>यस</del> 91            | 232, 248, 279                         |
|-----------|-----------------------------|---------------------------------------|
| सिबोई     |                             | सीरियाई लिपि 336                      |
| सिलिकि    | या 135                      | सीरेन 152                             |
|           | वी 223, 356                 | सीस्तान 73                            |
| सिवेयक    |                             | स्करात (सौकेटीज) 80, 111, 361         |
|           | ट्टोस 39, 157               | स्तांतिक 385                          |
| सिक्यांग  |                             | सुत्तनिपात 335, 337, 395              |
| सिंदोयन   |                             | सुंदर्शन झील 172                      |
|           | , 22, 34, 305, 363, 364,    | सुदामा की दरी 434, 435, 436           |
| 398       |                             | सुप्रथित 289                          |
| अखम       | ानी राज्य 402               | सूबन्ध, 186, 372                      |
|           | कृतियां 386                 | सुभद्रांगी बिंदुसार की पत्नी 187, 234 |
| षाटी      | का उल्लेख 166, 352          | सुभागसेन 279                          |
|           | 169, 170, 176               | सुभूत 65                              |
| पोरस      | के राज्य में प्रदेश 163 165 | सूमन 335                              |
|           | कस के अधीन 167              | मूमनोत्तरा 374                        |
| सिंघ नर्द | 20, 24, 32, 33, 34, 44,     | सुमेर 397                             |
|           | 49, 65, 66 77, 83, 88,      | सुलेमान 20                            |
| 94,       | 95, 152, 161, 176, 295,     | सुराष्ट्र 188                         |
|           | 305, 321, 351               | सुवण्णभूमि 245                        |
| अभि       | सार के शासक का राज्य        | स्वर्णकह्य 298                        |
| विस्त     | TT 45                       | सुवर्णगिरी 253 254                    |
| ईरान      | और भारत की सीमा 396         | सुवर्ण भूमि 307                       |
| घड़िर     | <b>ाल</b> 86                | सुवर्णसिवमा 318                       |
| केटर      | स की यात्रा 79              | सुवास्तु 27                           |
| घाटि      | यों में स्वानीय शासकों का   | सुक्षुत 218                           |
| शासः      | 7 27                        | स्वेण 163                             |
|           | शला 28, 50                  | मुहस्ति 278                           |
| पोरस      | को घाटी का दिया गया         | सूत्रपिटक 327                         |
| भाग       | 166                         | सूरसेनाई 12, 104                      |
| मार्ग     | आज के युग में वदल गया 67    | मूर्य 289                             |
| समुद्र    | में गिरना 82                | सूर्य वंश 154                         |
| सिकंद     | र का मार्ग71                | सुसा 76, 401, 404                     |
| सिंघुसेन  |                             | सूसा अभिलेख 406                       |
| सिवियन    |                             | सेकोफागस 422                          |
| सिहल 2    | 33, 311, 409                | सेक्सटस एम्पेरिक्स पाईरहो 80          |
| सिंहल क   | ा बनसिकिटस <sup>94</sup>    | सेठ एच०सी० 157                        |
|           | सषा 2 <sup>9</sup> 1        | सेंड्रोकोट्टस 17, 105, 153, 169,      |
|           | 178, 184                    | 188, 357                              |
| सिरिया    | 147, 165, 168, 188,         | सेनार्ट 261, 405                      |

| सेमीरामिस 74                            | कों के देश के बाद 65                 |
|-----------------------------------------|--------------------------------------|
| सेमेटिक लिपि 366                        | चांदी के सिक्कों पर यूनानी लेख       |
| सेल्यूकस, सिकंटर के एशियाई साम्राज्य    | 78                                   |
| का उत्तराधिकारी 54, 149, 150,           | देश के जानवर 102                     |
| 169, 173, 192                           | पौरवों के राज्य के पास 30            |
| चंद्रगप्त के साथ संघि 189, 248          | सोना चांदी की खानें 22               |
| चंद्रगुष्त का समकालीन 151, 152,         | सोछिनस 124                           |
| 168                                     | सौतिप्तका 340                        |
| चन्द्रगुप्त ने बंदी को सम्मान           | सोनाग 371                            |
| दिया 174                                | सौभृति 30, 65, 66, 137, 138          |
| झेलम की लड़ाई 58                        | सौरसेनाई 347                         |
| दूरस्थ प्रान्त भारतीयों को दिए 78,      | सौराप्ट 172                          |
| 142, 170                                | सौवीर 305, 306                       |
| पराजय 308, 310                          | स्काइलैक्स 82, 83, 88                |
| परिवार का उल्लेख 171                    | म्हीन 43, 45 119, 120, 121,          |
| फीजिया से मिध तक का स्वामी              | 130, 131, 187, 194, 220,             |
| 167                                     | 225, 248, 249, 250                   |
| मेगास्थनीज को चंद्रगुप्त के यहां        | स्टेनकोना 366                        |
| दूत बनाया 91                            | स्ट्राबो 25, 31, 32, 91, 93, 94,     |
| राजकुमारी 177, 234                      | 96, 97, 101, 103, 104, 108,          |
| सिक्कों का उल्लेख 139, 141              | 109, 110, 114, 115, 118,             |
| सेना संचालन 57                          | 122, 125, 126, 129, 137,             |
| वंशज 192, 280, 423                      | 138, 147, 148, 153, 171,             |
| राजदूत पाटलिपुत्र में 400               | 180, 188, 189, 303, 309,             |
| सेल्यूक (सेल्यूक्स) 152                 | 378                                  |
| सेल्यूसिया 401                          | कानृन का सहारा 120                   |
| सेमाक्सस 166                            | चंद्रगृप्त व सेल्यूकस की भेंट 168,   |
| सैगस 40                                 | 169                                  |
| सेंद्रफगोस 357                          | जलूमों का वर्णन 304                  |
| सोग्डियाना 39                           | तक्षशिलाका वर्णन 28, 29              |
| सोगदोई 72                               | दक्षणी भारत के लोगों का वर्णन 36     |
| सोग्डियानियानी 26                       | दंड व्यवस्था ३१७                     |
| सोद्रोई 33                              | निआक्सं के संस्करणों का ूँउद्धरण     |
| सोन 13, 226, 176, 290, 404              | 89                                   |
| मोपारा <sup>2</sup> 28, 22 <sup>9</sup> | पाटलिपुत्र की लुवाई 390              |
| मोपीथीज 137, 138                        | पेट्रीक्लीज की प्रशंसा <sup>90</sup> |
| सोफाइटिस (सौभूनि), सोफाइटीज             | भारत में विवाह और व्यवसाय का         |
| आमू से सम्बन्ध 138                      | उल्लेख 124                           |
| उलूकानुकृति या उकाब वाले सिक्के         | मेगास्यनीज के कथन का खंडन 99,        |
| 136                                     | 112                                  |

| मौसीकनोसंका उल्लेख 33, 34,      | हर्मटेंलिया 24                   |
|---------------------------------|----------------------------------|
| 38                              | हर्षेलस 65                       |
| राजा के केश धोने पर उत्सव मनाना | हर्ष 175                         |
| 117                             | हर्षंचरित 7                      |
| सोफाइरिस के दरबार की घटना       | ह्वाइटहेड 323                    |
| का उल्लेख 102                   | हस्द्रबल 361                     |
| हाईसोबियोई का उल्लेख 113        | हाइडेस्पीज (हाइडेस्पीस) 21, 65   |
| स्त तिरा 399                    | 66, 67, 167, 170                 |
| स्थानिक 202, 203                | दक्षिण में अकेसिनियों का राज्य 3 |
| स्थलभद्र 340                    | युद्ध 29, 30                     |
| स्याइटसीज 51                    | यूनानियों ने झेलम या वितस्ता के  |
| स्पार्टा 107                    | इस नाम से पुकारा है 21, 51       |
| स्पितमेनीस 399                  | हाइड्राओटिस 21                   |
| स्थ्रनर 223, 390, 404, 405      | होइड्रोटस 61                     |
| स्मिष 18, 163, 166, 169, 174,   | हाइपसपिस्ट 54, 65                |
| 265, 293, 387, 389, 400,        | हाइपसिओइ 40                      |
| 438                             | हाइपाकं एक राजनैतिक पदनाम 26,    |
| स्नमने 335                      | 29, 30, 31, 34                   |
| स्पाद्वाद ३४१                   | हाइफोसिस 8, 21, 63, 400          |
| स्वयंभव 339                     | हाइलोबियोई 113, 118, 378         |
| स्वयंभूनाथ 251                  | हाइस्टीस 397                     |
| स्वात 21, 27, 28, 42, 43        | हार्वेली 384                     |
| स्वातघाटी 40                    | हापिकंस 387                      |
| स्कियापोडस 83                   | हाथी गुफा 10                     |
| स्पितसेस 30 58                  | हारीत 377                        |
| हजारा 45, 228                   | हिगसेंडर 147                     |
| हड़प्पा 365, 386                | हिटाइट 397                       |
| हनीबाल 361                      | हिन्दुकुश 20, 39, 52, 88         |
| हब 77                           | हिप्पसिओई 40                     |
| हबनदी 75                        | हिमवत्कूट 103                    |
| हरक्यूलिस (इंद्र के समान यूनानी | हिमालय 7, 20, 94, 100, 173,      |
| देवता) 24 32, 47, 48, 67        | 245, 290, 296, 302, 308          |
| हरटेल 216                       | हिरण्यवाह (सोननदी) 85, 176,      |
| हरप्पा 365                      | 357, 404                         |
| हराक्लीज 92, 104, 105, 116,     | हिल्बांट 216, 219                |
| 175                             | हिस्तास्पेस 134                  |
| हरियाणा 352                     | हिंगोला की घाटी 75               |
| हरियेण 372                      | हिंदचीन 104                      |
| हर्ज्फील्ड 366                  | हिंदी 357                        |
| हर्जफोल्ड 23, 24                | हिंदुस्तानी 358                  |

हीर नेलीज 286, 347, 348 हुल्स 228, 253, 356, 261, 265, 400

क्षक 325 हण 162

हेक्टियस 83 हेगिसैंडर 189

हेर्नारकलूडसं 356 हेफेब्यन 45

हेफीस्टियन 40, 62, 68, 73, 75 हेफीस्मन 70

हेन् 366 हेमचद्र 146, 148, 149, 164 हेमी 321

हेराक्लेस 37, 66

हेराक्लीज (कृष्ण) 112

हेरोडोटम 22, 23, 24, 82, 83, 87, 88, 135 भारत का वर्णन 84

भारत की सोने की खानें 86 हेलियोडोरस, हेलियोदोर 347

हेल्लास 25 हेसीड्स 21

हैकाटोम्पिलोस 401 हैक्टियस 83

हैदराबाद 13 हैरान 401 हैहम 8, 9, 10, 19

हैलोट 118 हौत्डिख 28

## पारिभाषिक शब्दावली

## ( Glossary of Technical Terms )

| अक्षर         | Syllable               | अभियान Campaign               |
|---------------|------------------------|-------------------------------|
| <b>अ</b> कांश | Latitude               | अभिवचन Plea                   |
| अगरदान        | Censer                 | अभिलेख Inscription            |
| अग्निसह       | Fireproof              | अभिलेख शास्त्र Epigraphy      |
| अघोष          | Unvoiced               | अभिपेक Consecration           |
| अर्घ्य        | Oblation               | अमृहिम सैनिक Non-combatant    |
| अठपहला        | Octogonal              | भ्याल Manes                   |
| अतिकम         | Trespass               | अरना Unicorn                  |
| अतिमानव ः     | Superhuman being       | अर्थकम Proper order of ideas  |
| अदूषित        | Undefiled              | अर्थवाद Notion                |
| अद्विनीय      | Unique                 | अलंकारिक Rhetorical           |
| अधिकरण        | Section                | अवधारण Understanding          |
| अधिकार-पत्र   | Charter                | अवयव Constituent element      |
| अधिकारी तंत्र | 7 Bureaucracy          | अवास Unsuited for residence   |
| अधिनायक       | Dictator, Prefect      | असामी tenant                  |
| अधोभू मि      | Subsoil                | अंग Component part            |
| अधोवस्त्र     | Undergarment           | अगरक्षक Body-guard            |
| अनभिजात       | Nomus homo             | अंगविद्या Science of physical |
| अनुजागुल्क    | License fee            | features                      |
| अनुऋम         | Sequence               | अंडाकार Oval                  |
| अनुधारण       | Comprehension          | अंतपाल Frontier guard         |
| अनुशोचन       | Repentance             | अंतःपुर Harem                 |
| अनुवाद        | Translation            | अंत.पुर प्रवधक Chamberlain    |
| ममास          | compound               | अंतराल Interegnum, gap.       |
| अनुश्रुति     | Tradition, legend      | अंतरा स्वर Intervocal         |
|               | rformance of ritual    | अंतर्वस्त् Content            |
| अनूपवासी      | Marsh dweller          | अनिविवाह Endogamy             |
| अन्य पुरुप    | Third person           | अहंकारी Vainful               |
| अपम्रं ग      | Corruption             | आकृति Appearance              |
|               | deration in possession | आगम Canon                     |
| अभिजात तत्र   | Aristocracy            | आचारशास्त्र Ethics            |
| अभिप्राय      | Motif                  | आटविक Forest tribe            |
| अभिरक्षक      | Custodian              | आदिम Primitive                |
|               |                        |                               |

| आदेश लेख          | Edict              | उपायन              | Gift, present        |
|-------------------|--------------------|--------------------|----------------------|
| आमुख              | Preamble           | उपासक              | Layman               |
| आर्य अप्टांगिक    | मार्ग Noble cight- |                    | ıddhist congregation |
|                   | fold path          | उभरी मूर्ति        | Relief               |
| आर्थसत्य चतुष     | टय Four sacred     | उरस्त्राण          | Breastplate          |
|                   | truths             | उल्टीओर            | On the reverse       |
| आयताकार           | Rectangular        |                    | oping stone, turban  |
| आयाम              | Dimension          | ऊर्ज स्विल         | Energetic            |
| आयुघागार          | Armoury            | <b>अध्य ध्वनिय</b> | Sibilants            |
| आवर्त्तक          | Recurring          | एकतंत्र            | Monarchy             |
| आश्रम             | Stage of life      | एकराट              | Sole monarch         |
| आलंबन             | Plinth             | एकश्रृंग           | Unicorn              |
| आवक्षमूत्ति       | Bust               | एकात्मक            | Unitary              |
| आहत               | Punch-marked       | एकाधिकार           | Monopoly             |
| इतिवृत्त          | Chronicle          | एक(इस              | Monolithic           |
|                   | easures of senses  | ऐ तिहासिकता        | Historicity          |
| ईति-भीति N        | atural calamaties  | ओरी                | Eave                 |
| ईषत् धनुषाकार     | Gently arched      | ओज                 | Vigour               |
|                   | antastic animals   |                    | Dignified utterance  |
| उकेरना            | Carve out          | औदीच्य             | Notherner            |
| <b>ভ</b> ক্তিৰঙ্গ | Relief             | कक्ष               | Cell, Chamber        |
| उत्क्रांति        | Welter             | कछुए की शक्ल       | र काHemispherically  |
| उत्खनन            | Excavation         | -                  | domed                |
| उत्तम पुरुष       | First person       | कटावदार            | Crenellated          |
| <b>उदारत</b> ।    | Catholicity        | कबंघ नृत्य         | Corps dance          |
| <b>उद्वेगक</b> र  | Vexatious          | कमान छत            | Arched roof          |
| उपकक्ष            | Ante-chamber       | क्रार              | Agreement            |
| उपकर              | Cess               | करूप               | Aeon                 |
| उपक्रम            | Enterprize         | कवच                | Coat of mail         |
| उपचार             | Remedy             | कंठ-संगीत          | Vocal music          |
|                   | f noxious nature   | कान की बाली        | Earring              |
| उपपत्ति           | Conclusion         | कानून और व्य       |                      |
| उपपथ              | Byc-road           |                    | order                |
| उपभेद             | Sub-variety        | कारक विभक्ति       |                      |
| उपमा              | Simile             | कारीगर             | Artisan              |
| उपमावाचक Wo       | rds expressive of  | कारीगरी            | Workmanship          |
|                   | similarity         | कार्यांग           | Executive            |
| उपराज             | Viceroy            | कार्यान्वयन        | Execution            |
| पास्यान           | Legend             | काल-गणना           | Reckoning            |
| पादान             | Material           | काल निर्घारण       | Dating               |

;

in the

| काप्ठ कला       | Wood work            | ग्रिया          | Bead              |
|-----------------|----------------------|-----------------|-------------------|
| काष्ठ प्राचीः   | Timber palisade      | गृहावास         | Cave dwelling     |
| किनारी          | Border               | गुहा स्थापत्य   | Cave architecture |
| कील             | Bolt                 | गहीत            | Borrowed          |
| कुटुंबिक        | Hushandman           | गोदी            | Dockyard          |
| कृड्य स्तंभ     | Pilaster             | ग्रामिक         | Village headman   |
| कुमक            | Reinforcement        | ग्रामीणता       | Vulgarisation     |
| कुमारभृत्य 1    | Maternity and care   | घाटकर           | Ferry             |
| •               | of the child         | घंट घड़ियाल     | Gongs             |
| कुंडली सा       | Spirally             | घंटा शीर्ष      | Bell capital      |
| क्टनीति         | Intrigue             | घेरा            | Seize             |
| कृट पद          | Gnomic poetry        | घोष             | Voicing           |
| कृदंत           | Gerund, conjuctive   | चक              | Disc              |
|                 | particle             | चक्रवाक, चकोर   | pheasant          |
| कृदंत विशेषण    | Participle adjective | चक्षदान         | Gift of spiritual |
| केंद्र प्रधान   | Centralised          | 8               | insight           |
| कोशपाल          | Treasurer            | चुडानलेख        | Rock edict        |
| कोष्ठागार       | Warehouse            | चढाई            | Assault, attack   |
| ऋमविकास         | Evolution            | चर्मकार         | Leather worker    |
| क्षत्रप क्षेत्र | Satrapy              | चलयंत्र         | Movable machine   |
| क्षत्रपी        | Satrapy              | चाक्षष कला      | Visual art        |
| क्षुद्रक        | Vulgar               | चामरघारिणी      | Chauribearer      |
| क्षेत्र         | Territory            | चारिका          | Wandering         |
| क्षीम           | Linen fabric         | चित्तश् द्वि    | Purity of mind    |
| खगोल            | Astronomy            | चित्रलेख        | Pictograph        |
| खनि-विज्ञान     | Art of mining        | चित्रांकन       | Painting          |
| खांचा           | Grove                | चिनाई           | Masonary          |
| स्रोज           | Exploration          | चुंगी           | Tolls, Octroi     |
| गणना Com        | putation, arithmatic | चेहरामोहरा      | Facial feature    |
| गणपूर्त्ति      | Quorum               | चैत्य कक्ष      | Chaitya hall      |
| गणिका           | Courtesan            | चोंच से चोंच मि | ालाये Pecking     |
| गतानुगतिक       | Orthodox and         | ਹਲ              | Treachery         |
|                 | conservative         | छपहला           | Hexagonal         |
| गबन             | Embezzlement         | <b>छंद</b> े    | Metre             |
| गरारीदार        | Fluted               | छालटी           | Linen             |
| गंघ संव्यूह     | Perfumers art        | जडता            | Rigidity          |
| गिचपिच          | Clumsy               | जकडता, जकडब     |                   |
| गिति            | Lyric                | जटामांसी        | Spikenard         |
| ial             | Excellences          | जङ्पुजा         | Fetish worship    |
| बरैलाकार        | Scaraboid            | जमीन का नक्श    |                   |
| •               |                      |                 |                   |

| जरी                | Post of Arms                  | वंत्य               | Dental                  |
|--------------------|-------------------------------|---------------------|-------------------------|
| जर।<br>जयस्कंधानाः | Embriodery<br>Camp of victory | दत्य<br>दाक्षिणात्य | Southerner              |
|                    |                               | दामना<br>व          | Branding                |
| जलदस्यु            | Sea pirate                    | दागनः<br>दालचीनी    | Cinamon                 |
| जाली               | Counterfeit                   |                     |                         |
| जांगलीविद          | Snake charmer                 | दास                 | Slave                   |
| जुगत               | Device                        | दिग्देवता           | Deity of the quarter    |
| जेतून              | Olive                         | दिग्पाल             | Guardian of four        |
| जोड़ीदार           | Pair                          | 0.0                 | cordinal points         |
| ज्ञानमार्ग         | Path of knowledge             | दिग्विजय            | World conquest          |
| झूल                | Trapping                      | दिव्यपरीक्षा        | Ordeal                  |
| टक्साल             | Mint                          | दीपिका              | Manual                  |
| टोह लेना           | Reconnoitre                   |                     | culated with difficulty |
| डग भरना            | Stride                        | दुर्विनीत           | Ill-disciplined         |
| डाट                | Lintal, Arch                  | दुष्प्रेरक          | Agent provecateur       |
| ढरकी               | Shuttle                       | दुष्प्रेरणा         | Instigation             |
| ब्ह                | Mound                         | दूतमंडल             | Emissaries              |
| तक्षक              | Sculptor                      | दृढ भिनत            | Firm devotion           |
| तत्रभवत            | Adorable one                  | देय                 | Dues                    |
| तदनुरूप            | Corresponding                 | देवशास्त्र          | Mythology               |
| त्रद्वित           | Derivative forms              | देशांतर             | Longitude               |
| तरह                | Design                        | देवज्ञ              | Diviner                 |
| तंत्र Fo           | rm of government              | दोष                 | Defect                  |
| ताम्रपट्ट          | Copper plate                  | द्वंद्व पद          | Pain                    |
| तालव्य             | Palatal                       | द्वार पक्ष          | Door jamb               |
| तिकोनी स्तुपि      | ₩ Gable                       | द्वेघ शासन          | Diarchy                 |
| तीर्थिक            | Sophist                       | घड                  | Torso                   |
| तृत्यकालीन         | Contemporary                  | धर्मचक प्र          | वर्धन Turning of the    |
| तोरण               | Gate                          |                     | wheel                   |
| तोलमान             | Metrology                     | धमं परिवर्ल         | ৰ Conversion            |
| तोशाखाना           | Treasury                      | धर्माध्यक्ष         | Archbishop              |
| थल नियामक          | Land pilot                    | धात्                | Relic, remains          |
| दरबारी कला         | Court art                     | घातृरूप             | Conjugation             |
| दरी                | Cave                          | घातु शोधन           | Smelting                |
| दरीमख              | Facade of the cave            | धाय                 | Nurse                   |
| दशाब्दि            | Decade                        | भ्रव                | Extreme                 |
| दस्तकारी           | Handicraft                    | ध्वज                | Standard                |
| दस्ता              | Corps                         |                     | Flag staff of a deity   |
| दस्तावेज           | Record                        | ध्वनि प्रधान        | लिपि Phonetic script    |
| दंड विधान          | Penal code                    | घ्वनिरीति           | Phonetics               |
| दंतकथा             | Tradition, legend             | घ्वंसावशे <b>ष</b>  | Remains                 |

नगर प्राचीर Conventional City war परंपरा प्राप्त नदननंक Musicians and dancers परपराधित नमना Specimen. Proto type पशयप Animal standard नमॉक्ति Wit परिस्वा Canal surrounding the नामरूप Declension fort नाम गैली Nominal style परिपर्णता Fulness of ideas, निबात निधि Treasure trove expression etc निक्षेप . Deposit पलान Saddle निषंट Etymology पल्लवग्राही superficial नियामक Pilot पशयाग animal sacrifice निराशोत्मत्त Desparate पश्च जल Backwater निरूपण Presentation पञ्च प्रदेश Rear निर्वं चम Interpretation पहचान Identity निष्कर Tax free पास्ता Door jamb निष्कासन Purge पाठ Reading निष्पत्ति Execution पादपीठ Pedestral निहितार्थ Implied meaning पानागार Drinking hall नीलम वांडित्याभिमानपूर्ण Emerald nedantic नै मित्तिक Experts in omens पीपान मा छत Barrell vaulted roof नौकरशाही Bureaucracy पुरठा Rump न्यायाधिकरण पुनरुक्ति Tribunal Redundance न्या यिक Judicial पुनर[भवचन Rejoinder पक्ष Wing पुनर्विचार Review पगडी Turban **परागत** Archaic पदी Tablet, band परावस्त Antiquity पण्य स्थान Market place पुरालिपिशास्त्र Palaeography पट्टेदार Tenant 9रोहित Officiating priest पणन Marketing पैत्रिक नाम Patronymic पत्तन Port **पतकामना** pious wish पशकर Toll पथक चडान लेख Separate rock पदश्रेणी Rank edict पदसोपान पै माइश Hierarchy. Measurement of land परकोश Rampart पौर्वापर्य Sequence पराक्रम Zeal प्रकार Type. परिचत्तज्ञान Reading others mind प्रकीर्णक Miscellancous परमाधिकार Supreme authority प्रधालन पात्र Basin परवर्ती Later प्रचारक मंडल Mission परश Axe प्रजातनर More discerning परसर्ग Post-positioned help. प्रणयवंचिता Woman whose love is scorned

|                | Prototype, replica   | विदुकित मंडल       | Dotted circle       |
|----------------|----------------------|--------------------|---------------------|
| प्रतिचिह्न     | Counter mark         | वृजे               | Tower               |
| प्रतिमा        | Image                |                    | Altar               |
| प्रतिमा-विघान  |                      |                    | Dilect              |
|                | Chain of casuality   |                    | Cylindrical         |
| प्रत्यभिवचन    | Counter plea         | स्यृह Battl        | e formation, array  |
| प्रत्यय        | Affix                | भवर                | Whirlpool           |
| प्रत्यय वचन    | Watchword            | भेद                | Variety, dissension |
| प्रभविष्णु     | Potent               | भक्ति              | Theism              |
| प्रभावक्षेत्र  | sphere of influence  | भिन्न              | Monk                |
| प्रभु-मत्ता    | Sovereignty          | भिक्षणी            | Nun                 |
| प्रमाणस्रोत Se | ource of information | भाणक               | Reciter             |
| प्रयाण         | March                | भवबंध              | Armlet              |
|                | Record, documents    | भित्ति-स्तंभ       | Pilaster            |
| प्रमाण चिह्न   | Hall mark            | भारीयन             | Heaviness           |
|                | T Unfrock a monk     | भाषा               | Language            |
| प्रवर परिषद्   | Council of elders    | भाष्य              | Commentary          |
| प्रशस्ति       | Panegyric            | भनक                | Servant             |
| प्रश्नविद्या   | Oracle               | भोट                | Slab of stone       |
| प्रस्थान बिंदु | Starting point       | मतप <b>रिवर्तन</b> | Conversion          |
| प्राकृतिक स्वस | म Physical features  | मध्यप्रदेश         | Midland             |
| प्रागैतिहासिक  | Prehistoric          | मनोरम              | Elegant             |
| प्राच्य        | Easterner            | मरगोल              | Vault               |
| प्राप्ति स्थान | Provenance           | मलमल               | Muslin              |
| गयद्वीप        | Peninsula            | महराव              | Vaults              |
| गोद्योगिकी     | Technology           | महाध्वस            | Great holocaust     |
| गाजल           | Chaste               | महाप्राण           | Aspirate            |
| गोषितपतिका     | Young sorrowing      |                    | al or great road    |
|                | lady                 | महिम!मंडल          | Hallo of glory      |
| <b>क्तिका</b>  | Abacus               | मंजपा              | Casket              |
| हसील<br>-      | Rampart              | मंडित करना         | To crown            |
| हल्ला          | Resetre              | मंत्रयोगी          | Sorcers             |
| लाग            | Vanguard             | मातनामक            | Metronymic          |
| लाघात          | Sress                | माधर्य Swee        | tness and charm     |
| ालि            | Offering             | मानवञास्त्र        | Anthropology        |
| ालुआ पत्यर     | Sand stone           | मागंदर्शक          | Guide, pilot        |
| हुथुन          | Learned              | माल्यसंपादन        | Garlanding          |
| दरगाह          | Harbour              |                    | Moderation in       |
| धक े           | Hostage, Mortgage    |                    | expenditure         |
| । बली          | Artificial pond      | मिथ्यामत           | Heretic             |
|                |                      |                    | rieretic            |

| मुक्ट          | Crown                | राजव्यवस्था   | Administration        |
|----------------|----------------------|---------------|-----------------------|
| मुक्के         | Loopholes            | राजशासन       | Edict                 |
| मंडीशलाका      |                      | राजहंता       | Regicide              |
| ۵.             | coins                | राज्य-मंडल    | Confederate states    |
| मद्रा S        | eal, Coin, attribute | राज्यों का शि | थिल संघ Confederation |
| मुद्रा-पद्धति  | Currency, coinage    | राज्य वर्ष    | Regnal year           |
| मुद्रालेख      | Legend               | राज्याभिपेक   | Coronation            |
| मुँद्राशास्त्र | Numismatics          | रीतिवद्ध      | Stylised              |
| मृहर           | Seal                 | रूप           | Form                  |
| मुहलत          | Respite              | रूप-प्रत्रिया | Morphology            |
| मूर्घन्यीकरण   | Cerebralization      | रोगहरण        | Healing               |
| म्लयवर्ग       | Denomination         | रींदना        | To overrun            |
| मुंगर          | Coral                |               |                       |
| मुण्मूति       | Terracotta           | लकड़ी का क    |                       |
| मेल            | Understanding        |               | minor rock edict      |
| मोक्ष Divorc   |                      |               | ım, Speech rhythm     |
|                | world                | लय सामंजस्य   |                       |
| मोटिया         | Camp follower        | ललित कला      | Fine art              |
| मौहूर्तिक      | Astrologer           | लस्टम पस्टम   |                       |
| मोलवल          | Hereditary troops    | लहजा          | Accent                |
| यध्टि          | Shaft                | लहुरा         | Younger               |
| योजनावद्य      | Schematised          | लंबवर्त       | perpendicularly       |
| रचना           | Composition          | लाल           | Carnelian,            |
| रचना पद्धति    | Fabric               |               | Garnet, Ruby          |
|                | Constituent element  | लिखित प्रमाण  |                       |
| रत्नविद्या     | Lapidary art         | लोक-कला       | Folk art              |
| रनिवास         | Harem                |               | न Classical Sanskrit  |
| रस्सी दाना घि  | रनी डिजाइन Rope-     | वचोगुष्ति Gu  | arding one's speech   |
|                | bead real design     | वज            | Thunderbolt.          |
| रंग            | Pigment              | वनरक्षक       | Forest guard          |
| रंजक           | dyes                 | वर्ग          | Class                 |
| राजगामी        | Escheat              | वर्णना        | Version               |
| राजगीर         | Mason                | वर्णमाला      | Alphabet              |
| राजदंड         | Sceptre              | वलय           | Ring                  |
| राजद्रोह       | Treason              | वल्लभ         | Favourite             |
| राजनय          | Diplomacy            | वस्नु         | Theme                 |
| राजनीति विश    |                      | वस्त्रोद्योग  | Textile industry      |
| राजभूमि        | Crown land           |               | Geneological table    |
|                | oyal or great road   | वाक्चानुरी    | Verbal ingenuity      |
| राजममंत्र      | Statesman            | वाक्जीवन      | Social entertainer    |
|                |                      |               |                       |

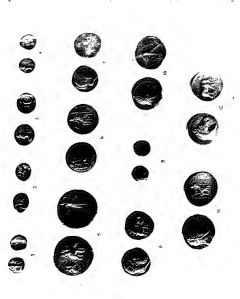
| बाक्पारुष्य    | abuse                 | शाही         | Imperial              |
|----------------|-----------------------|--------------|-----------------------|
| वाचाल          | Talkative             |              | Incantation of peace  |
| वाणी           | Speech                | शिरस्त्राण   | Helmet                |
| वाद्यसंगीत     | Instrumental music    | शिल्प        | Art and craft         |
| वास्तु         | Architecture          | शिल्पी       | Artisan, artist       |
| वास्तुक        | Architect             | शिलामुख      | Rock face             |
| वास्तु देवता   | Deity of site         | शिविर        | Camp                  |
| विचार          | Hearing of a case     | शिष्ट        | Learned man           |
| विकृत          | Debassed              | शीर्ष        | Capital               |
| विजिगीषु       | Conqueror             | शीशे के सक   |                       |
| विजित          | Vanquished            | शुल्क        | Tolls                 |
| विदग्ध         | Discerning            | शुंडाकार     | Tapering              |
| विधिमान्य      | Valid                 | शून्य        | Void                  |
|                | mation, Arrangement   | <b>ाँ</b> ली | Style                 |
| विपरीत तर्क    | Counter hypothesis    | शीचगृह       | Privies               |
| विवरण          | Account               | श्रंगार      | Erotic                |
| विवृत          | Open                  | श्रेणी       | Guild, grade          |
| विश्व विजय     | World conquest        | श्वेत लोह    | Ferrum candidum       |
| विषय वस्तु     | Theme                 | वाड्गुण्य    | Sixfold policy of     |
| विष्कंभक       | Interlude             | gir.         | foreign affairs.      |
| विवेक          | Discretion            | सतह          | Layer                 |
| विहार यात्रा   |                       | सदी          | Century               |
| विहारशाला      | Pleasure hall         | सपाट         | Flat                  |
| वीर्यारंभ      | Initiative            | सप्तविभडल    | Constellation of bear |
|                | cience of plant care  | सभा          | King's council        |
| वृत्ति         | Instinct              |              | Contemporary; Coevel  |
| वेतनभोगी       | Mercenary             | समग्र रूप    | Entire ensemble       |
| वेदिका         | Railing               | समचतुर्भुज   | Rhombus               |
| वेदी           | Altar                 | समझाना-बुझ   |                       |
| वेशिक कला      | Courtesan's art       | सम वाय       | Concord               |
| वैतालिक        | bard                  | समाविमरण     | Starve to death in    |
| वैदुर्य        | Beryl                 |              | Jain fashion          |
| व्याघात N      | Intural contradiction | समापिका त्रि |                       |
| ब्युत्पत्ति    | Etymology             | समास         | Compound              |
| शती            | Century               | समीकरण       | Assimilation          |
| शब्द मंडार     | Vocabulary            | समुच्चय      | Group                 |
| शास्त्रीय पक्ष | Academic side         | सरदार        | Chieftain             |
| शासन R         | oyal document, rule   |              | तमा Round sculpture   |
| शासन-प्रबंध    | Administration        | सल्लेखन Sta  | rve to death in Jain  |
| शास्ता         | Teacher               |              | fashion.              |

Caravan leader सहस्राब्दि Millennium सार्थवाह Violence Confluence साहस संगम Die सांचा संगीति Buddhist council सिक्का Coin Ware house संब्रहागार Doctrine संघपरक Monastic मिद्धांत सीधी ओर On the obverse Schism in the Sangha Head of a church सीमा शल्क Custom's duty Generic term सघटयकला Plastic art संधि देश Contracting powers सनिश्चित Well defined स्रंग Underground way, mine संधि मित्र Ally मुलेख Calligraphy संबंध Cogent development of Minstrel the theme संतमागध सति विज्ञान संमख दर्शन Elevation Maternity Aphorism संयक्त व्यंजन Consonant combi-सत्र nation, conjunct consonants सेंघ burglary Pillar edict संयक्ताक्षर Double consonants. स्तंभ आदेशरेख स्तंभ मंडप pillared hall ligature संरक्षण Patronage स्थित यंत्र Immovable machine संवाहन Shampoo स्थापत्य Architecture Close स्तानागार Bath room Redaction, edition स्पर्ध Stop संस्क रण संस्कार Ritual स्मारक Monument स्मति लेख Memorial writing संस्थापक Founder स्वर दूरी vowel length संहत Composite Code स्वराघात Free pitch संहिता स्वरिक व्यंजन Vocalic consonant सामासिक Summary (trial) Oligarchy सामद्रिक शास्त्र Science of स्वरूपतस्य physical features हास्यास्पद grotesque हिज्जै सार्थ Caravan Spelling

## शुद्धि पत्र

| पृष्ठ पंक्ति   | अशुद्ध                    | शुद्ध                     |
|----------------|---------------------------|---------------------------|
| 2-?            | जेल्टा                    | केल्टों                   |
| 3-2            | इसमें                     | इनमें                     |
| 10-26          | गजाम                      | गंजाम                     |
| 16 नीचे से 2   | पाटलियापुत्र              | पाटलिपुत्र                |
| 20 नीचे से 8   | आहन                       | आवृत                      |
| 24 2-3         | भारतीयों ने, जिनकी        | भारतीयों ने जिनकी संख्या  |
|                | संख्या हमें किसी भी ज्ञात | किसी भी ज्ञात राष्ट्र से  |
|                | राष्ट्र से अधिक है, इतना  | अधिक है, हमें इतना        |
| 26. 1          | प्रकार                    | <b>पुकार</b>              |
| 37. नीचे 4     | स्लासिकल                  | क्लासिकल                  |
| 41. 6          | सूज                       | स्रोएज                    |
| 52. नीचे से 5  | पुरविशेष                  | पुरावशेष                  |
| 58. 7          | भारतीयों का भी सफाया      | भारतीयों का खूब सफाया     |
|                | किया                      | भी किया                   |
| 58. नीचे से 5  | अपनी सेना संचालन          | अपनी सेना का संचालन       |
| 111. 18        | इंडमिस                    | दंडिमस                    |
| 120. 17        | निवासियों के साथ          | निवासियों के सात वर्ग     |
| 128. नीचे से 8 | झलों से                   | झालरों से                 |
| 153. 18        | <b>पुरालेखकों</b>         | पुरालेखों                 |
| 177. 10        | रानियों उल्लेख विशेषण     | रानियों का उल्लेख विशेषेण |
| 192. नीचे से 5 | विश्वविजयक                | विश्वविजय                 |
| 193. 4         | योजना                     | योजना                     |
| 193. नीचे से 6 | खठोइ                      | कठोई                      |
| 195. 7         | शासनकार                   | शास्त्रकार                |
| 198. नीचे से 9 | आसामी                     | असामी                     |

| पृष्ठ पंक्ति                                                                                             | બરાહ્ય | શુક્ર                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 204. नीचे से <sup>9</sup><br>210. 14<br>227. 10<br>255. 4<br>325. नीचे से 5<br>333. नीचे से 11<br>383. 7 | ÷ .    | यवनराज<br>विजिनीषु<br>मूर्तियां<br>कड़े<br>दयाराम माहनी<br>गुटिकाओं<br>मर्पविद्या |

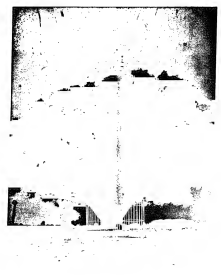


विदेशी-सिक्के (ब्रिटिश म्यूजियम)





बसाढ़ का सिंहमंडित स्तंभ



लौरिया-नंदनगड़ का सिंहमंडित स्तंभ



संकिस्सा स्तंभ-शीर्षं का हाबी



रामगुरवा स्तंभशीर्ष का स



रामपुरवा स्तंभ-शीर्थ का सिंह



सारनाय स्तंभशीर्ष का सिह



सांची स्तंभ-शीर्ष का सिंह





ाब स्तंम-शीव के फलके का हाबी

सारनाथ स्तंम-शीवं के फलके का घोडा





नाय स्तंम-शीव के फलके का छन्न



पटने के यक्ष का संमुख दर्शन (पटना म्यूज़ियम)



पटने के यक्ष का पृष्ठ दर्शन (पटना म्यूजियम)



पटने के यक्ष का संमुख दर्शन (पटना म्यूजियम)



पटने के यक्ष का पृष्ठ दर्शन (पटना म्यूजियम)



लोहानीपुर की जैन मूर्त्ति का घड़ (पटना म्यूजियम)



बड़ोदा यक्ष, पृष्ठ दर्शन (मथुरा म्यूजियम)



पारलाम यक्ष (मथुरा म्यूजियम)



दीदारगंज यक्षी, संमुख दर्शन (पटना म्यूजियम)

See XXII



दीदारगंज यक्षी, पृष्ठ दर्शन (पटना म्यूजियम)



बेसनगर यक्षी (इंडियन म्यूजियम, कलकत्ता)



पार्टालपुत्र की मिट्टी की मूर्त्ति (पटना म्यूजियम)



पाटलिपुत्र की मिट्टी को मूर्त्ति (पटना म्यूजियम)



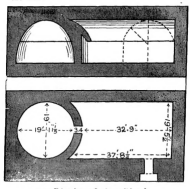
पाटलिपुत्र की मिट्टी की मूर्त्त (पटना म्यूजियम)



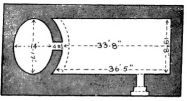
पाटलिपुत्र की मिट्दी की मूर्त्ति (पटना म्यूजियम)



पाटलिपुत्र की मिट्टी की मूर्ति (पटना म्यूजियम)



सुदामा ुँऔर लोमश ऋषि की गुफाओं के नक्शे फलक XXX



लोमश ऋषि की गुफा का द्वार।





## Central Archaeological Library,

NEW DELHI. 47856

Call No. 934.0/3/12/ml/ H.f.

Author - Apage 2116A

Title-04-Malailanno

Borrower No. Date of Issue